Zeitschrift: Mitteilungen der Naturforschenden Gesellschaft Solothurn
Herausgeber: Naturforschende Gesellschaft Solothurn

Band: 21 (1963)

Artikel: Glaube und naturwissenschaftliches Weltbild : Vortrag
Autor: Rich, A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-543297

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-543297
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Glaube und naturwissenschaftliches Weltbild

Vortrag, gehalten vor der Naturforschenden Gesellschaft Solothurn
am 10. Funi 1963, von Prof. Dr. A. Rich, Ziirich

Das sogenannte «biblische Weltbild», wie es bis in die Neuzeit hinein
herrschend war, ist durch das «Weltbild» der Naturwissenschaft abgelost
worden. Kein intellektuell redlicher Mensch kann es noch als mit den Tat-
sachen iibereinstimmend festhalten. Ist damit der christliche Glaube nicht
selbst in Frage gestellt? Muss er nicht vor der Beweiskraft des modernen
naturwissenschaftlichen Weltverstindnisses kapitulieren? Oder gibt es fiir
ihn die Mdglichkeit einer Angleichung an das heutige wissenschaftliche
Denken iiber Welt und Mensch im Sinne einer Art Synthese, die ithn auch
fiir die neuen, durch die naturwissenschaftlichen Kategorien geprigten Denk-
weisen akzeptabel macht? Das werden wohl die Fragen sein, die Sie jetzt
an den Theologen zu stellen haben.

Bevor wir iiber Recht und Unrecht dieser Fragen ein klares Urteil gewin-
nen kénnen, muss uns die Grenze deutlich geworden sein, die zwischen dem
Denken der exakten Naturwissenschaften und dem theologischen Glaubens-
denken besteht. Viel Irrnis und Wirrnis in der Kontroverse zwischen Glaube
und naturwissenschaftlichem Weltbild der Moderne kommt daher, dass man
hitben und driiben diese Grenze iiberschreitet, dal — mit andern Worten —
bald die Naturwissenschaft und bald der Glaube etwas zu sein begehren, was
sie ihrem Wesen nach nicht sind und auch gar nicht sein kénnen. So begin-
nen wir unsere Ausfithrungen mit einer Abgrenzung zwischen naturwissen-

schaftlichem und theologischem Verstehen.

II

Das naturwissenschaftliche Verstehen zielt aut Tatsachenfeststellungen,
auf Tatsachenerkenntnis. Es will an den Tag bringen, was etwas ist, wie sich
etwas zu einem andern verhilt. Z.B.: Was ist das «FEtwas», das wir Atom
nennen? Oder: Was ist das Lebewesen, das sich als Mensch bezeichnet? In
welcher Beziehung steht es zum bekannten Leben iiberhaupt? Ist es Leben
ganz besonderer Art oder nur eine artmiBig bestimmte Erscheinungsform
der biologischen Entwicklung? usw. Solche Fragen stellt der Naturwissen-



200

schafter an seinen Gegenstand, und die Antwort will er auf dem Wege allge-
mein einsehbarer und allgemein zuginglicher Methoden gewinnen, derge-
stalt, dal3 seine Ergebnisse auch allgemein iiberpriifbar werden und entspre-
chend Anspruch auf objektive Giiltigkeit erheben kénnen. Diese Methoden
sind, summarisch gesagt, Experiment und verniinftiges SchluBverfahren,
wobel die beiden Erkenntniswege aufeinander angewiesen bleiben. Was sol-
cherweise beim wissenschaftsgemillen Angehen des Vorhandenen der ver-
niinftig-kritischen Einsicht wie der experimentellen Priiffung wirklich stand-
hilt, darf fiiglich als gesichert gelten. Von ihm 4Bt sich sagen: So ist es, so
verhilt es sich.

Naturwissenschaftliches Verstehen zielt auf Tatsachenfeststellungen, auf
Tatsachenerkenntnis, so sagten wir eben. Aber nicht alles, was dem natur-
wissenschaftlichen Verstehen entspringt, kann vollen Anspruch auf Tatsich-
lichkeit erheben. Dal3 die Erde kuglige Gestalt besitzt und sich um die Sonne
dreht, ist eine Tatsache, wie es eine Tatsache ist, dall der Mensch in derselben
biologischen Entwicklungsgeschichte steht, wie das tibrige Leben auch. Dal3
die FErde als eine Emanation der Sonne zu verstehen sei, hat aber nur den
Rang einer Tatsachendeutung bzw. einer gut begriindeten Theorie, was auch
von der Evolutionslehre gilt, sofern sie den Menschen in seiner Ganzheit nur
als das bisher hochste Entwicklungsprodukt des nattirlichen Evolutionspro-
zesses zu begreifen unternimmt. Wie fundiert nun auch derartige Deutungen
oder Theorien sein mégen, sie sind noch keine undiskutablen Tatsachenfest-
stellungen, sondern enthalten, je nach ihrem wissenschaftlichen Wert, ein
kleineres oder groBeres Unsicherheitsmoment in sich.

Was schon von den wissenschaftlichen Theorien gilt, gilt erst recht von
den wissenschaftlichen Hypothesen. Diese sind — freilich keine zufilligen,
sondern gezielte — Annahmen, die der Forscher, um iiberhaupt voranzu-
kommen, zunichst annehmen mull, und die sich im Verlauf der Erkenntnis-
gewinnung vielleicht als richtig, vielleicht aber auch als unrichtig heraus-
stellen kénnen. Je umgreifender nun naturwissenschaftliche Aussagen sind,
je mehr sie auf ein eigentliches Weltbild zielen und je mehr sie sich den
Anschein geben, Antworten auf letzte Fragen in sich zu bergen, desto mehr
sind sie Hypothesen und Theorien und mit einem desto héheren Unsicher-
heitsfaktor muB in ihnen gerechnet werden. Trotzdem haben derartigce Welt-
bilder ihren wissenschaftlichen Wert und Sinn. Sie zeigen an, wie es sich mit
dem Naturganzen verhalten kénnte und geben so dem Forscher Wegweisung
und Orientierung. Aber sie sind keine Tatsachenfeststellungen und kénnen,
ja miissen groBles Unheil anrichten, wenn sie als solche ausgegeben werden.

Besteht nun die wesensmilBige Aufgabe des Naturwissenschafters in der
Tatsachenfeststellung, so diejenige des Theologen — um es jetzt mit einer For-
mel Zwinglis zu sagen — in der «ratio fidei», d.h. in der intellektuellen Re-
chenschaftsablegung iiber den Glauben. Fiir das durchschnittliche Verstind-
nis hat es der Glaube, im Unterschied zu den Tatsachen, mit dem Unsichern
zu tun. Vor rund zwei Jahrzehnten meinte ein Naturwissenschafter von Rang



201

und Namen in einem Vortrag, den ich selbst anhérte, daB3 kein Forscher
ohne Glaube auszukommen vermoge. Er spielte dabei auf das Unsicherheits-
Mmoment bzw. auf die hypothetischen Annahmen an, die jeder Forscher in
Kauf zu nehmen habe. Tatsichlich hat in unserer Umgangssprache das
Wort «Glauben» diesen Unsicherheitssinn angenommen. Wenn einer sagt,
er glaube, daB3 es morgen gutes Wetter gebe, so meint er natiirlich, daB es sich
80 verhalten koénne, dal3 es aber unsicher sei. Dieser Begriff des Glaubens hat
nun mit dem, was die Bibel darunter versteht, nichts zu tun, ein Tatbestand,
den wir gleich zu erhellen haben.

Wenn die Bibel von Glauben spricht, so denkt sie stets an ein personales
Geschehen. Das heiBt nicht nur, daB3 der Glaube eine glaubende Person vor-
aussetzt, das heil3t vor allem, dal3 eine Person vorausgesetzt ist, an die der
Glaubende glaubt. Glaube ist darum im Alten und Neuen Testament nie
Glaubeanein «Es»,sondern immer Glaube an ein «Du», genauer an das «Du»
Gottes, an das «Du» Jesu Christi. Somit hat Glaube stets den Sinn von
«Vertrauen», von «Sicheinlassen auf das Wort», das uns von Gott her
gesagt ist, von «Es mit Christus wagen». Schon an Jjener Stelle der Heiligen
Schrift, da das Wort Glaube — religionsgeschichtlich gesehen — zum ersten
Male vorkommt (es handelt sich um Jesaja 7, 1f.), tritt clies_, kl_ar hervor. Dort
ist vom mutlos gewordenen Konig Ahas die Rede, desstn winziges Reich Juda
im Begriffe war, einem Doppelangriff der tiblerméichtlgen Konige von Nord-
israel und Syrien zu erliegen. In dieser Situation éi,uBcrst.er Bedrangnis sprach
der Prophet Jesaja zu ihm und seinen judiischen Begleitern das von uns ge-
meinte Wort: «Glaubt ihr nicht, so bleibt ihr nicht!» Was es bedeutet, liegt
natiirlich auf der Hand. Es bedeutet das Wagnis, die Existenz auf den Gott
Abrahams, Isaaks und Jakobs zu griinden, und das ..hciBt auf eine Wirklich-
keit, die nicht vorhanden ist wie Sonne und Erde, wie {\tome und_ MO]..Ckl:llC,
wie Schlachtrosse und Kriegswagen, die vielmehr gesehleht, ge_:schmht, indem
sie sich uns so zuspricht und uns so in Anspruc'h nimmt, FlaB in uns das .feste
und gewisse Vertrauen zu ihr erwacht. Darum ist Glat‘lb‘e im blbllSChICIl SI.I]I’IC
immer glaubendes Vertrauen in die Zusage Gottes, die in Jesus Christus ihre
Mitte hat. . ‘ _

Zusage ist nun ein Wortgeschehen und geschicht zw1schf:n einem Du und
einem Ich. Glaube ist also das Vertrauen in die Zusage, die vom Du Gottes
an mein Ich geschieht. Diese Zusage sagt mir, daf3 ich Gott gehore, daB er
mich liebt und daB er will, daB auch ich in dieser Liebe will, was er will,
damit sein Wille frei geschehe «wie im Himmel alsp auch auf Erden». Und
das heiBt: Glaube ist kein Wissen, weder ein unsicheres Wissen, das noch
nicht Wissenschaft ist, noch ein iibernatiirlich-mystisches Wissen, das mehr
wire als sie. Glaube ist vielmehr, wie Soren Kierkegaard sagt, «eine Weise
der Existenz». Er ist diejenige Weise der Existe'nz, in'der ich mich vom I?u
Gottes gerufen, gefordert und in alledem von ihm liebend getragen weiB.
Daraus erhellt, warum im biblischen Zeugnis der Glaube immer, und zwar
ausschlieBlich, auf Gott bezogen ist, auf den Gott, der in Jesus Christus seine



202

Hand schenkend und fordernd nach uns allen streckt. Und daraus erhellt
weiter, dal} es darum ein uneigentliches, d.h. nicht biblisches Reden vom
Glauben ist, wenn man vom Glauben an eine Theorie, an eine Weltan-
schauung oder an ein Weltbild redet. Glaube im wirklichen und eigentlichen
Sinne kann immer nur Glaube an Gott sein und an nichts anderes sonst, also
nicht Glaube an ein bestimmtes Weltbild, sei es nun das sogenannte «mo-
derne» der Jetztzeit oder an das sogenannte «christliche» der Vergangenheit,
auch nicht an eine Religion, ja selbst nicht einmal an die Bibel. Dadurch, dal3
ich an die Bibel glaube, indem ich sie dogmatisch als das Wort Gottes «fiir
wahr» halte, redet sie noch nicht zu mir als Gottes Wort. Aber wo sie voll-
michtig zu mir redet als Gottes Wort, da wird sie zum Grund meiner Exi-
stenz, und dies eben ist Glaube. Zu Paul Tillich kam einmal nach einem Vor-
trag ein Prediger, hielt ihm die Bibel unter die Augen und sagte: «Herr
Professor, nun will ich von Thnen klipp und klar horen, ist dieses Buch Gottes
Wort, oder ist es das nicht?» Darauf gab der deutsch-amerikanische Theologe
die treffende, weil einzig mogliche Antwort: «Nein, wenn Sie mir so die
Bibel vorhalten, ja, wenn Sie auf ihrem Grund stehen und aus thr leben.»

Dergestalt ist also der Glaube kein unter- oder iiberwissenschaftliches
Wissen, sondern eine Weise der Existenz. Und dergestalt ist die Naturwissen-
schaft keine Weise der Existenz, sondern ein gegenstindliches Wissen. Bei-
den aber, sowohl dem Glauben, um den es der rechten Theologie zu tun ist,
wie der Naturwissenschaft, um die sich der exakte Forscher bemiiht, eignet
ein bestimmtes Verstehen. Aber das Verstehen erweist sich hier und dort,
sofern es echt und unverfilscht begegnet, als von ganz verschiedener Art.
Das Verstehen des Naturwissenschafters ist objektives, von den Dingen des
Erkennens Distanz nehmendes Verstehen. Das Verstehen des Glaubens
dagegen ist existentielles, sich vom Anspruch Gottes engagiert wissendes
Verstehen. Naturwissenschaft kann ich betreiben, ohne dass ich dadurch in
meiner Existenz betroften bin. Glauben aber ist ein Geschehen, das immer
meine Existenz zutiefst betrifft. Von diesem Punkte aus miissen wir die Linien
weiter ziehen.

I1I

Wir sagten soeben, dal3 das naturwissenschaftliche, auf objektive Tatsa-
chenfeststellung bedachte und,wie das theologische, stetsauf Glauben bezogene
Verstehen je einer bestimmten Weise des Erkennens zugeordnet ist. Diese
beiden Erkennensweisen lassen sich nicht aufeinander zuriickfithren, noch
kénnen sie sich gegenseitig vertreten. Aus der Verkennung dieser Tasache
ergeben sich meines Erachtens die Konflikte zwischen Naturwissenschaft und
Glaube bzw. Theologie, wie sie vor allem zu Ende des vergangenen und zu
Beginn dieses Jahrhunderts aufgebrochen sind. Wir wollen dies an zwel
Punkten, nimlich am Verstindnis des Menschen und der Welt zu verdeutli-
chen suchen.



203

Es gibt sowohl ein naturwissenschaftliches wie ein theologisches Verstind-
nis des Menschen. Was versteht nun der Naturwissenschafter, wenn er Mensch
Sagt? Er versteht darunter einen Komplex von Phinomenen, d.h. ein Lebe-
wesen, das zoologisch fraglos unter die héheren Saugetiere, also die Primaten
einzuordnen ist, dem aber Erscheinungen zukommen, die sonst nirgendwo
begegnen, wie Kultur, Sprache, Gewissen, Religion usf., und dem man
darum biologisch die Bezeichnung «homo sapiens» oder — genauer noch —
«homo sapiens recens» zugeeignet hat. Und wenn er nun sein Geschift sach-
gemil3 betreibt, dann mul3 er das Phiinomen Mensch in all seinen Manifesta-
tionen aus diesem selbst, eben aus der eigenen Natur heraus verstehen, genau
80, wie er auch die iibrigen Lebewesen aus ithrer Natur heraus verstehen muB.
Man pflegt diesen methodischen Ansatz als voraussetzungslose Wissenschaft
zu bezeichnen, weil er ohne «metaphysische Annahmen», wic etwa die
«Hypothese Gott», auskomme. Im Grunde aber gibt es keine voraussetzungs-
lose Wissenschaft. Wenn ich den Menschen in der Ganzheit dessen, was wir
seine Menschlichkeit, sein «humanum» nennen, aus seiner objektiv gegebe-
nen Natur, die biologisch, chemisch und physikalisch anzugehen ist, zu ver-
stehen unternehme, dann muB3 ich von der Voraussetzung ausgehen, daf3 er
nichts anderes sei als eine Manifestation eben dieser Natur. Diese Vorausset-
zung ist durchaus legitim, sofern sie sich ihres hypothetischen Charakters
bewuBt bleibt. Der Mensch hat das Recht, sich aus seiner objektiven Natur
heraus zu verstehen, die er mit der organischen Wirklichkeit teilt, um zu
erfahren, was dabei herauskommt. Allein, diese Voraussetzung wird in dem
Augenblick illegitim, da sie sich nicht mehr als eine Vorz'lussctz..ung, sondern
als eine pure Tatsache versteht. In diesem Falle haben wir es nicht mehr mit
einer wissenschaftlichen Einstellung, sondern mit einer dogmatischen Hal-
tung, nimlich mit Naturalismus oder Materialismus zu tun.

Der neuzeitliche Versuch, den Menschen und die Welt im Sinne des Natur-
ganzen aussich selbst heraus, und das heil3t jetzt «natiirlich» zu verstehen, wie
dies das naturwissenschaftliche Denken kennzeichnet, hat nicht nur zu einer
Revolution des iiberlieferten, als «christlich» verstandenen Menschen- bzw.
Weltbildes gefiihrt, sondern zu einer gewaltigen Revolutionierung des Men-
schen und seiner Welt selber. Es sind uns auf diesem Wege Einsichten der
Naturerkenntnis und Maoglichkeiten der Naturbeherrschung zuteil gewor-
den, von denen frithere Generationen keine Ahnung hatten. Wir sind tief
eingedrungen in die Wirklichkeit der Natur des Menschen und der Natur
der Welt und haben verstehen gelernt, dall wir es uiberall mit den Grund-
strukturen derselben Natur zu tun haben. Die Molekiile der organischen
Natur sind wohl ungleich komplizierter aufgebaut als die Molekiile der anor-
ganischen, doch die Bausteine sind dieselben. Der lebendige Organismus der
Primaten ist ungleich differenzierter und spezialisierter als derjenige der Ein-
zeller, aber die fundamentalen Lebensvorginge sind wieder die gleichen. Es
scheint, daB alles in einem durchgehenden Zusammenhange zueinander
steht, das Hohere aus dem Niederen hervorgegangen ist und in allem eine



204

kosmische, noch immer in Entwicklung begriffene Ordnung waltet, die sich
dem vernunftigen Verstehen des Menschen als zuginglich erweist. So ist ein
den Menschen in sich schlieBendes Weltbild entstanden, das fundamental
durch die Begriffe Naturgesetzlichkeit und Evolution gekennzeichnet ist und
ganz offenkundig Wirklichkeit der Welt und des Menschen trifft, also auf Tat-
sachlichkeit beruht.

Demgegeniiber ist nun das theologische, im Glauben begriindete Verste-
hen von Mensch und Welt kein Verstehen, das an die Stelle der Naturgesetz-
lichkeit den Willen Gottes und an die Stelle der Evolution die Schéptung
setzt, mit andern Worten, statt der Hypothese von der Allnatur die «Hypo-
these Gott» verwendet, um zu einem religiosen und nicht blof3 natiirlichen
Weltbild zu gelangen. Wir haben ja schon gesehen: Der sich recht verste-
hende Glaube ist nicht Glaube an ein Weltbild, sondern Glaube an Gott
allein, und zwar wieder nicht an Gott als einer Hypothese, sondern an Gott
als die Gewissheit, auf die sich die Existenz in ihrer Ganzheit griindet. Glaube
ist ja die Gewissheit, das von Gottes Du in Anspruch genommene Ich und
darin sowohl von ihm geliebt als auch gefordert zu sein. Mit andern Worten:
Im Glauben weil3 ich, dal} ich von Gottes Anruf der Liebe zur Antwort der
Liebe gerufen bin. Oder noch anders gesagt: Im Glauben erfahre ich mich
wirklich als verantwortlicher Mensch. Verantwortlich sein heil3t ja, radikal
gesprochen, auf den Anspruch eines Du antworten, d.h. auf den Anspruch,
den ein anderer und zwar mit Vollmacht an mich stellt. Solange ich nur vor
mir selbst verantwortlich bin, bin ich im Grunde gar nicht verantwortlich.
Solange ich mich nur vor mir selbst oder nur vor meinesgleichen verantwort-
lich weil3, bin ich vielmehr im Grunde verantwortungslos. Denn was ich selbst
von mir fordere, kann ich auch selbst zuriicknehmen. Und das, was meines-
gleichen von mir fordert, hat nicht mehr Gewicht, als was ich selbst von mir
verlange. Wirkliches Verantwortlichsein gibt es darum nur als Leben vor
Gott und mit ihm, als dialogische Existenz im Glauben.

So versteht das theologische Denken des Glaubens den Menschen als dia-
logische Existenz. Und daraus erhellt wieder, warum die Bibel den Unter-
schied zwischen dem Menschen und der tibrigen Kreatur nicht etwa in einer
andern Natur sieht, sagen wir in einer Vernunft- oder in einer Willens- oder
gar in einer Unsterblichkeitsnatur. So denkt das idealistische, nicht das bibli-
sche Denken. Nicht anders als die heutige Naturwissenschaft sieht die Bibel
die Natur des Menschen von derselben Struktur wie die Natur der iibrigen
Geschopfe.

«Der Mensch hat vor dem Tiere keinen Vorzug.
Denn alle gehen an einen Ort; alle sind sie aus Staub geworden,
und alle werden sie wieder zu Staub.
Wer weil3, ob der Odem der Menschenkinder emporsteigt,

der Odem des Tieres aber hinabfihrt zur Erde?»
(Prediger 3, 19-21)



205

Nicht die Natur des Menschen ist fiir den Glauben anders, anders ist die
Beziehung dieser Natur oder Kreatur. Der Mensch ist digjenige Natur, die-
jeﬂige Kreatur, an die Gott sein Wort ergehen lil3t und die er darum in
AnSpl‘uch nimmt, dafiir in Anspruch nimmt, als sein Partner in der Schép-
fung frei zu wollen, was er, der Schopfer, will. Von da aus — die Bibel nennt es
Gottebenbildlichkeit des Menschen — versteht der Glaube die Sprache als
dialogische Existenz, die Religion als Bezogensein des Menschen auf Gott,
die Freiheit als Berufung zur partnerschaftlichen Mitherrschaft mit seinem
SChprer, die Kultur als Betiitigung dieser Partnerschaft. Und kann man
dies letztlich anders als so verstehen? Wenn ich die Natur aus ihr selbst
heraus verstehe nach der Weise der strengen Naturwissenschaft, dann gelange
ich zu einem Welt- bzw. Menschenbild, in welchem alles in einem Kausal-
Zusammenhange steht, auch dann, wenn ich im Sinn der modernen Physik
die Kausalitit nur statistisch, nicht mehr absolut deterministisch interpre-
tiere, und dann bleibt das Verantwortlichsein des Menschen, ohne das der
Mensch aufhért, Mensch zu sein, letztlich unverstehbar wie auch die Frei-
heit, durch die er schuldig werden kann, die Religi(.)n, durch cl.ie er tiber sich
selbst hinausweist, usf, Kurzum: gerade das, was seine Humanitit ausmacht,
gerit dieserart ins Dunkle. So trifft auch das Verstehen des Glaubens Wirk-
lichkeit, die Wirklichkeit des Menschlichen im Menschen. ; .

Dasselbe ist vom Verstehen der Welt zu sagen, das dem Glauben cignet.
Sowenig der Glaube eine andere Natur des Menschen statuie{'t, sowenig eine
andere Natur der Welt. Aber wie die Natur des Menschen, so sieht der Glaube
die Natur der Welt in einer anderen Beziehung. Die Welt gehért nicht sich
selbst, sie ist Gottes als ihres Herrn. Der S(:hﬁpfungsglaube ist .nicht an‘einer
bestimmten Weltentstehunglehre interessiert, sowenig er an einer .bestlmm-
ten Entstehungslehre des Menschen interessiert wire. Es ge'ht ithm aber
darum als Gewissheit, nicht als Hypothese zu bezeugen, 'claB G'olt der Herr
der Welt ist und den Menschen als verantwortlicht? Existenz in Anspruch
nimmt. Dieses Zeugnis wird im ersten Schépfungsberlch't von l. M. 1, 1-2, .4a
ganz offenkundig in Vorstellungsbildern ausgesagt, die aus dem Weltbild
Babyloniens, der fithrenden Kulturmacht in der Zeit des f'\ltf:n Testa.mcntes
stammen. Aber dieses Zeugnis ruft nicht zum Glauben an dieses Weltbllld, c.las
unzutreffenderweise als das «biblische» Weltbild.be.zmchnet wird. Es gibt
30 wenig ein biblisches Weltbild, sowenig es eine bl.bllSChe Gescllyhaftslehre
gibt. Und darum ist der Glaube weder an ein best.lmn'xtes Weltbild noch an
ein bestimmtes Gesellschaftsbild gebunden. Er weil} sich darin frei. Ob die
Welt so oder anders entstanden ist, fiir den Glau.bcn bleibt sie Gottes Welt,
dazu bestimmt, der Ort seiner Herrschaft zu sein, Und ob der Mensch so
oder anders geworden ist, fiir den Glauben bleibt er der vor Gott verantwort-
liche Mensch, dazu bestimmt, im Héren auf das Wort Gottes fiir Gottes Herr-

schaft in der Welt verantwortlich einzutreten.



206
IV

Weil es sich so verhilt, darum sind die Fragen, die wir zu Beginn dieses
Vortrages stellten, im Grunde nur Scheinfragen. Die Revolution des Welt-
und Menschenbildes durch die moderne Naturwissenschaft kann nur einen
Glauben in Frage stellen, der sich als eine religiose Weltanschauung milGver-
steht und sich entsprechend an ein religioses Weltbild, wie dasjenige der alten
Babylonier gebunden weil3. Allein, das ist nicht Glaube im Sinn des Alten
und Neuen Testamentes. Und weil es sich so verhilt, darum bedarf es auch
nicht einer krampthaften und gewundenen Angleichung des Glaubens an
das Welt — und Menschenbild der heutigen Zeit, sofern es tiberhaupt ein sol-
ches in der Einzahl gibt, was ja sehr fraglich ist. Der Glaube kann sein zen-
trales Zeugnis durch alle Welt- und Menschenbilder hindurch sagen, voraus-
gesetzt, dal3 diese wirklich im Sinne strenger Wissenschaft bei den nun einmal
entdeckten Tatsachen und insofern bei der Wahrheit bleiben. Das Verstindnis
der Welt als vierdimensionaler bzw. gekriimmter Raum, wie essich aus der Re-
lativitiitstheorie Einsteins ergibt, schlieBt doch nicht aus, daB3 Gott der Herr
dieser Welt ist, sowenig das Verstindnis des Menschen als einem Spross im
Primatenstamm der Saugetierklasse ausschlieB3t, daf3 eben gerade diesem Men-
schen das Wort Gottes gilt, und dal} er darin zu dem gerufen ist, was sein wirk-
liches Menschsein ausmacht, nimlich zur Verantwortlichkeit vor Gott in
dialogischer Existenz. Darum kann die recht verstandene Wissenschaft so-
wenig der Feind des Glaubens sein wie der rechtverstandene Glaube der
Feind der Wissenschalft.

Ist dies aber richtig, woher kommt es dann, daB3 Naturwissenschaft und
Theologie zueinander in ein Konfliktverhiltnis geraten kénnen und auch
immer wieder geraten sind? Der Grund liegt meines Erachtens darin, dal3
sowohl die Theologie wie die Naturwissenschaft stets in Gefahr stehen, von
ihrem eigentlichen Auftrag abzukommen.

Die Theologie kommt von ihrem Auftrag ab, wenn sie den Glauben in
eine religiose Weltanschauung verwandelt. In diesem Falle bindet sie sich
an ein bestimmtes Weltbild, das den Glauben, wenn nicht begriinden, so
doch stiitzen soll. Und das fithrt zu einer Befangenheit gegeniiber den Natur-
wissenschaften. Sie werden fiir diese Art von Theologie suspekt, weil sie nun
einmal den Glauben nicht zu stiitzen vermogen, da der Glaube im Geschehnis
von Gottes Wort allein begriindet ist. Auch der Naturwissenschafter kann
zwar so und so viele Griinde dafir finden, daB3 der Gottesglaube durchaus
nicht so absurd ist wie die doktriniren Atheisten meinen. Dal3 aber Gott der
Herr der Welt ist und der Mensch verantwortliches Leben in dialogischer
Existenz mit Gott, dies vermag keine naturwissenschaltliche Einsicht zu
erhellen, dies wird offenbar im Geschehnis von Gottes Wort allein. Mutet
nun die Theologie der Naturwissenschaft zu, wie das heute z. B. beim Funda-
mentalismus der Fallist, Mensch und Welt so zu verstehen, wie nur der Glaube
Mensch und Welt zu verstehen vermag, dann mutet sie ihr zu, wie ein Ding



207

objektiv konstatieren zu konnen, was sich nie so konstatieren LiBt, weil es
existentiellen Charakter hat. Dann aber wird die Heilige Schrift als Bot-
schaft, die mich verantwortlich fiir Gottes Herrschalt in der Welt beansprucht
n eine religiose Weltanschauung verkehrt und unter der unsiglich hohlen
Devise, «Die Bibel hat doch recht», selbst gegen die Tatsachenfeststellung
der Naturwissenschaft gekehrt. Und dann eben lit man gerade dem gewis-
senhaften und ehrlichen Naturwissenschafter keine andere Wahl, als sich um
der Wahrheit, der objektiv feststellbaren Wahrheit willen, mit aller Ent-
schiedenheit gegen eine solche Theologie und Frommigkeit zu wenden.
Allein, eine solche Wendung ist dann keine Absage an den lebendigen Gott,
auch wenn sie sich unter dem filschlichen Titel des Atheismus vollzieht. Sie
15t nur Absage an einen Glauben, der sich als eine Gibernatiirliche Pseudo-
wissenschaft miBversteht.

Umgekehrt kommt die Naturwissenschaft von ihrem Auftrag ab, wenn sie
sich in eine weltanschauliche Doktrin verkehrt, die dann leicht den Charakter
einer Pseudoreligion gewinnt. Das ist dann der Fall, wenn das naturwissen-
schaftlich konzipierte Weltbild herhalten soll, um den U.nglat.lben ic!eologisch
zu begriinden, der im letzten auch eine Entscheidung ist, eine Ex1ste1_xz@m-
scheidung, durch die das Geschopfliche bzw. der Mensch an die erste Stelle,
Ndmlich an die Stelle Gottes riickt. Das geht so vor sich, dal3 das Kreatiirlich-
Geschichtliche verabsolutiert, d.h. mit Bestimmungen verschen wird, die
allein Gott zukommen. So wurcden im mechanisch-deterministischen Welt-
bild der klassischen Physik Raum und Zeit sowie die Naturgesetze absolut,
d.h. der Raum wurde unendlich, die Zeit ewig, die Naturgesetze in einem
Sinne giiltig, der keine «Kontingenz», also keine I_*‘re.ihcit zulalt. Die.?c Ver-
absolutierung des Kreatiirlich-Geschichtlichen, die jede Rede von G(.)tt als
Absurditit erkliren muf, wird noch heute im :;ogenzmnt(:[} Cll&let}SC}lcn
Materialismus, der offiziellen Philosophie (lef; lmoclf:rncn ‘I\ommu_msmus,
unter dem Titel fortgeschrittenster Wissenschaftlichkeit l)?)ll‘.l()]f)CI’l. Mit exak-
ter Wissenschaft hat aber dieses wie jedes andere materialistische Weltbild
nichts zu tun. Die Relativititstheorie gelangte zur Einsicht in die Relativitiit
von Raum und Zeit, und dics besagt, dal} das Uniyersum zwar gx"enzcnlos,
aber endlich ist und auch einen Anfang hat. Und die QLl&ﬂt(:ﬂph)fSlk erklart
die Naturgesetze als statistisch, nicht als absolut g"ult.tg'c cht:[n.' Dies alles
beinhaltet natiirlich nicht so etwas wie einen Rechtfertigungsbeweis des soge-
nannten «biblischen Weltbildes», wie nicht wenigc. voreilige Theologen mei-
nen. Aber es erweist, daB die existentielle Wahrheit .dcs Glaubens, die Welt
und Mensch aufGott als den Herrn bezogen und so niemals als Absolutheiten
sieht, sondern als Wesenheiten, die in ihrem Schopfer Gt.'uncl und S.irm bcs‘it-
zen, nicht schon an sich wider die Tatsachenl nthLll'WlSSCI]b:ChafthChCl' Er-
kenntnis steht. Wo so etwas behauptet und damit das theologische Verstehen
des Glaubens von vornherein als unwahr verurteilt wird, da haben wir es
nicht mehr mit Wissenschaft zu tun, und da mul3 gerade die fiir den Tatsachen-
ernst der Naturforschung aufgeschlossene Theologie radikal Nein sagen.



208

Indem sie aber dies tut, sagt sie nicht Nein zu den Ergebnissen naturwissen-
schaftlicher Forschung, wohl aber zu einem Weltbildmythos, der sich filsch-
licherweise mit dem Nimbus der Wissenschaftlichkeit ziert.

So verstanden, stehen Naturwissenschaft und Theologie in einer Beziehung
zueinander. In einer kritischen Beziechung ohne leichtfertige Synthese, aber
in einer kritischen Beziehung auch ohne ressimentgeladene Diastase. Was in
der heutigen Situation not tut, ist eine unerbittlich kritische Naturwissen-
schaft, die den christlichen Glauben unnachsichtlich in die Schranken weist, wo
immer er sich in universale Pseudowissenschaft zu verwandeln sucht (die
Gefahr bei Teilhard de Chardin). Und was die Naturwissenschaft nétig hat,
ist eine nicht minder kritische Theologie, die das Mythologische an jeder
Weltbildkonstruktion aufdeckt, die die Wissenschaft zu einer Antwort auf die
existentiellen Lebensfragen verleitet und sie zu einem Fundament machen
will, wo sie nicht Fundament sein kann (die Gefahr bei Julian Huxly). Das
hei8t nicht, dal3 wir Weltbildsynthesen iiberhaupt fiir theologisch oder
naturwissenschalftlich illegitim halten wiirden. Sie haben thr Recht als Ge-
samtorientierung, als tibergreifende Zusammenschau. Aber sie miissen sich
ihrer Relativitit bewul3t sein. Es gibt weder das wissenschaftliche noch das
christliche Weltbild. Es gibt nur Weltbilder, Weltbilder freilich von graduell
verschiedener naturwissenschaftlicher oder theologischer Seriositit. Aber so
wenig ein christliches Weltbild Grund oder Gegenstand des Glaubens sein
kann, so wenig ein naturwissenschaftlich konzipiertes objektive Wahrheit.
Das muB in aller Eindeutigkeit festgehalten werden. Und wiirden wir das
wirklich tun, so wiren wir in der dornenvollen Auseinandersetzung zwischen
Theologie und Naturwissenschaft schon um ein gutes Stiick weiter.



	Glaube und naturwissenschaftliches Weltbild : Vortrag

