
Zeitschrift: Mitteilungen der Naturforschenden Gesellschaft Solothurn

Herausgeber: Naturforschende Gesellschaft Solothurn

Band: 21 (1963)

Artikel: Glaube und naturwissenschaftliches Weltbild : Vortrag

Autor: Rich, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-543297

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-543297
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Glaube und naturwissenschaftliches Weltbild
Vortrag, gehalten vor der Naturforschenden Gesellschaft Solothurn

am 10. Juni 1963, von Prof Dr. A. Rieh, Rurich

I

Das sogenannte «biblische Weltbild», wie es bis in die Neuzeit hinein
herrschend war, ist durch das «Weltbild» der Naturwissenschaft abgelöst
worden. Kein intellektuell redlicher Mensch kann es noch als mit den
Tatsachen übereinstimmend festhalten. Ist damit der christliche Glaube nicht
selbst in Frage gestellt? Muss er nicht vor der Beweiskraft des modernen
naturwissenschaftlichen Weltverständnisses kapitulieren? Oder gibt es für
ihn die Möglichkeit einer Angleichung an das heutige wissenschaftliche
Denken über Welt und Mensch im Sinne einer Art Synthese, die ihn auch
für die neuen, durch die naturwissenschaftlichen Kategorien geprägten
Denkweisen akzeptabel macht? Das werden wohl die Fragen sein, die Sie jetzt
an den Theologen zu stellen haben.

Bevor wir über Recht unci Unrecht dieser Fragen ein klares Urteil gewinnen

können, muss uns die Grenze deutlich geworden sein, die zwischen dem
Denken der exakten Naturwissenschaften und dem theologischen Glaubens-
denken besteht. Viel Irrnis und Wirrnis in der Kontroverse zwischen Glaube
und naturwissenschaftlichem Weltbild der Moderne kommt daher, dass man
hüben und drüben diese Grenze überschreitet, daß — mit andern Worten -
bald die Naturwissenschaft und bald der Glaube etwas zu sein begehren, was
sie ihrem Wesen nach nicht sind und auch gar nicht sein können. So beginnen

wir unsere Ausführungen mit einer Abgrenzung zwischen naturwissenschaftlichem

und theologischem Verstehen.

II

Das naturwissenschaftliche Verstehen zielt auf Tatsachenfeststellungen,
auf Tatsachenerkenntnis. Es will an den Tag bringen, was etwas ist, wie sich
etwas zu einem andern verhält. Z.B.: Was ist das «Etwas», das wir Atom
nennen? Oder: Was ist das Lebewesen, das sich als Mensch bezeichnet? In
welcher Beziehung steht es zum bekannten Leben überhaupt? Ist es Leben
ganz besonderer Art oder nur eine artmäßig bestimmte Erscheinungsform
der biologischen Entwicklung? usw. Solche Fragen stellt der Naturwissen-



200

schafter an seinen Gegenstand, und die Antwort will er auf dem Wege allgemein

einsehbarer und allgemein zugänglicher Methoden gewinnen, dergestalt,

daß seine Ergebnisse auch allgemein überprüfbar werden und entsprechend

Anspruch auf objektive Gültigkeit erheben können. Diese Methoden
sind, summarisch gesagt, Experiment und vernünftiges Schlußverfahren,
wobei die beiden Erkenntniswege aufeinander angewiesen bleiben. Was
solcherweise beim wissenschaftsgemaßen Angehen des Vorhandenen der vet-
nunftig-kritischen Einsicht wie der experimentellen Prüfung wirklich standhalt,

darf fuglich als gesichert gelten. Von ihm laßt sich sagen: So ist es, so
verhalt es sich.

Naturwissenschaftliches Verstehen zielt auf Tatsachenfeststellungen, auf
Tatsachenerkenntnis, so sagten wir eben. Aber nicht alles, was dem
naturwissenschaftlichen Verstehen entspringt, kann vollen Anspruch auf Tatsachlichkeit

erheben. Daß die Erde kuglige Gestalt besitzt und sich um die Sonne
dreht, ist eine Tatsache, wie es eine Tatsache ist, daß der Mensch in derselben
biologischen Entwicklungsgeschichte steht, wie das ubiige Leben auch. Daß
die Erde als eine Emanation der Sonne zu verstehen sei, hat aber nur den

Rang einer Tatsachendeutung bzw. einer gut begründeten Theorie, was auch
von der Evolutionslehre gilt, sofern sie den Menschen in seiner Ganzheit nur
als das bisher höchste Entwicklungsprodukt des naturlichen Evolutionsprozesses

zu begreifen unternimmt. Wie fundiert nun auch derartige Deutungen
oder Theorien sein mögen, sie sind noch keine undiskutablen Tatsachenfeststellungen,

sondern enthalten, je nach ihrem wissenschaftlichen Wert, ein
kleineres oder größeres Unsicherheitsmoment in sich.

Was schon von den wissenschaftlichen Theorien gilt, gilt erst recht von
den wissenschaftlichen Hypothesen. Diese sind - freilich keine zufalligen,
sondern gezielte - Annahmen, die der Forscher, um überhaupt
voranzukommen, zunächst annehmen muß, und die sich im Verlauf der Erkenntnisgewinnung

vielleicht als richtig, vielleicht aber auch als unrichtig herausstellen

können. Je umgreifender nun naturwissenschaftliche Aussagen sind,
je mehr sie auf ein eigentliches Weltbild zielen und je mehr sie sich den
Anschein geben, Antwoiten auf letzte Fragen in sich zu bergen, desto mehr
sind sie Hypothesen und Theorien und mit einem desto höheren Unsichei-
heitsfaktor muß in ihnen gerechnet werden. Trotzdem haben derartige
Weltbilder ihren wissenschaftlichen Wert und Sinn. Sie zeigen an, wie es sich mit
dem Naturganzen vei halten konnte und geben so dem Forscher Wegweisung
und Orientierung. Aber sie sind keine Tatsachenfeststellungen und können,
ja müssen großes Unheil anrichten, wenn sie als solche ausgegeben werden.

Besteht nun die wesensmaßige Aufgabe des Naturwissenschafters in der
Tatsachenfeststellung, so diejenige des Theologen - um es jetzt mit einer Foi-
mel Zwingiis zu sagen - in der «ratio fidei», d.h. in der intellektuellen Re-
chenschaftsablegung über den Glauben. Fur das durchschnittliche Verständnis

hat es der Glaube, im Unterschied zu den Tatsachen, mit dem Unsichern
zu tun. Vor rund zweiJahrzehnten meinte ein Naturwissenschafter von Rang



201

und Namen in einem Vortrag, den ich selbst anhörte, daß kein Forscher
ohne Glaube auszukommen vermöge. Er spielte dabei auf das Unsicherheitsmoment

bzw. auf die hypothetischen Annahmen an, die jeder Forscher in
Kauf zu nehmen habe. Tatsächlich hat in unserer Umgangssprache das
Wort «Glauben» diesen Unsicherheitssinn angenommen. Wenn einer sagt,
er glaube, daß es morgen gutes Wetter gebe, so meint er natürlich, daß es sich
so verhalten könne, daß es aber unsicher sei. Dieser Begriff des Glaubens hat
nun mit dem, was die Bibel darunter versteht, nichts zu tun, ein Tatbestand,
den wir gleich zu erhellen haben.

Wenn die Bibel von Glauben spricht, so denkt sie stets an ein personales
Geschehen. Das heißt nicht nur, daß der Glaube eine glaubende Person
voraussetzt, das heißt vor allem, daß eine Person vorausgesetzt ist, an die der
Glaubende glaubt. Glaube ist darum im Alten und Neuen Testament nie
Glaubeanein «Es»,sondern immerGlaube an ein «Du», genauer an das «Du»
Gottes, an das «Du» Jesu Christi. Somit hat Glaube stets den Sinn von
«Vertrauen», von «Sicheinlassen auf das Wort», das uns von Gott her
gesagt ist, von «Es mit Christus wagen». Schon an jener Stelle der Heiligen
Schrift, da das Wort Glaube - religionsgeschichtlich gesehen - zum ersten
Male vorkommt (es handelt sich um Jesaja 7, Iff.), tritt dies klar hervor. Dort
ist vom mutlos gewordenen König Ahas die Rede, dessen winziges Reich Juda
im Begriffe war, einem Doppelangriff der übermächtigen Könige von Nordisrael

und Syrien zu erliegen. In dieser Situation äußerster Bedrängnis sprach
der Prophet Jesaja zu ihm und seinen judäischen Begleitern das von uns
gemeinte Wort: «Glaubt ihr nicht, so bleibt ihr nicht!» Was es bedeutet, liegt
natürlich auf der Hand. Es bedeutet das Wagnis, die Existenz auf den Gott
Abrahams, Isaaks und Jakobs zu gründen, und das heißt auf eine Wirklichkeit,

die nicht vorhanden ist wie Sonne und Erde, wie Atome und Moleküle,
wie Schlachtrosse und Kriegswagen, die vielmehr geschieht, geschieht, indem
sie sich uns so zuspricht und uns so in Anspruch nimmt, daß in uns das feste

und gewisse Vertrauen zu ihr erwacht. Darum ist Glaube im biblischen Sinne
immer glaubendes Vertrauen in die Zusage Gottes, die in Jesus Christus ihre
Mitte hat.

Zusage ist nun ein Wortgeschehen und geschieht zwischen einem Du und
einem Ich. Glaube ist also das Vertrauen in die Zusage, die vom Du Gottes

an mein Ich geschieht. Diese Zusage sagt mir, daß ich Gott gehöre, daß er
mich liebt und daß er will, daß auch ich in dieser Liebe will, was er will,
damit sein Wille frei geschehe «wie im Himmel also auch auf Erden». Und
das heißt: Glaube ist kein Wissen, weder ein unsicheres Wissen, das noch
nicht Wissenschaft ist, noch ein übernatürlich-mystisches Wissen, das mehr
wäre als sie. Glaube ist vielmehr, wie Sören Kierkegaard sagt, «eine Weise
der Existenz». Er ist diejenige Weise der Existenz, in der ich mich vom Du
Gottes gerufen, gefordert und in alledem von ihm liebend getragen weiß.
Daraus erhellt, warum im biblischen Zeugnis der Glaube immer, und zwar
ausschließlich, auf Gott bezogen ist, auf den Gott, der in Jesus Christus seine



202

Hand schenkend und fordernd nach uns allen streckt. Und daraus erhellt
weiter, daß es darum ein uneigentliches, d.h. nicht biblisches Reden vom
Glauben ist, wenn man vom Glauben an eine Theorie, an eine
Weltanschauung oder an ein Weltbild redet. Glaube im wirklichen und eigentlichen
Sinne kann immer nur Glaube an Gott sein und an nichts anderes sonst, also

nicht Glaube an ein bestimmtes Weltbild, sei es nun das sogenannte
«moderne» derJetztzeit oder an das sogenannte «christliche» der Vergangenheit,
auch nicht an eine Religion, ja selbst nicht einmal an die Bibel. Dadurch, daß
ich an die Bibel glaube, indem ich sie dogmatisch als das Wort Gottes «für
wahr» halte, redet sie noch nicht zu mir als Gottes Wort. Aber wo sie

vollmächtig zu mir redet als Gottes Wort, cla wird sie zum Grund meiner
Existenz, und dies eben ist Glaube. Zu Paul Tillich kam einmal nach einem Vortrag

ein Prediger, hielt ihm die Bibel unter die Augen und sagte: «Herr
Professor, nun will ich von Ihnen klipp und klar hören, ist dieses Buch Gottes
Wort, oder ist es das nicht?» Darauf gab der deutsch-amerikanische Theologe
die treffende, weil einzig mögliche Antwort: «Nein, wenn Sie mir so die
Bibel vorhalten, ja, wenn Sie auf ihrem Grund stehen und aus ihr leben.»

Dergestalt ist also der Glaube kein unter- oder überwissenschaftliches
Wissen, sondern eine Weise der Existenz. Und dergestalt ist die Naturwissenschaft

keine Weise der Existenz, sondern ein gegenständliches Wissen. Beiden

aber, sowohl dem Glauben, um den es der rechten Theologie zu tun ist,
wie der Naturwissenschaft, um die sich der exakte Forscher bemüht, eignet
ein bestimmtes Verstehen. Aber das Verstehen erweist sich hier und dort,
sofern es echt und unverfälscht begegnet, als von ganz verschiedener Art.
Das Verstehen des Naturwissenschafters ist objektives, von den Dingen des

Erkennens Distanz nehmendes Verstehen. Das Verstehen des Glaubens
dagegen ist existentielles, sich vom Anspruch Gottes engagiert wissendes
Verstehen. Naturwissenschaft kann ich betreiben, ohne class ich dadurch in
meiner Existenz betroffen bin. Glauben aber ist ein Geschehen, das immer
meine Existenz zutiefst betrifft. Von diesem Punkte aus müssen wir die Linien
weiter ziehen.

III
Wir sagten soeben, daß das naturwissenschaftliche, auf objektive

Tatsachenfes tstellung bedachte und,wie das theologische, stets aufGlauben bezogene
Verstehen je einer bestimmten Weise des Erkennens zugeordnet ist. Diese
beiden Erkennensweisen lassen sich nicht aufeinander zurückführen, noch
können sie sich gegenseitig vertreten. Aus der Verkennung dieser Tasache
ergeben sich meines Erachtens die Konflikte zwischen Naturwissenschaft und
Glaube bzw. Theologie, wie sie vor allem zu Ende des vergangenen und zu
Beginn dieses Jahrhunderts aufgebrochen sind. Wir wollen dies an zwei
Punkten, nämlich am Verständnis des Menschen und der Welt zu verdeutlichen

suchen.



203

Es gibt sowohl ein naturwissenschaftliches wie ein theologisches Verständnis
des Menschen. Was versteht nun der Naturwissenschafter, wenn er Mensch

sagt? Er versteht darunter einen Komplex von Phänomenen, d. h. ein
Lebewesen, das zoologisch fraglos unter die höheren Säugetiere, also die Primaten
einzuordnen ist, dem aber Erscheinungen zukommen, die sonst nirgendwo
begegnen, wie Kultur, Sprache, Gewissen, Religion usf., und dem man
darum biologisch die Bezeichnung «homo sapiens» oder - genauer noch -
«homo sapiens recens» zugeeignet hat. Und wenn er nun sein Geschäft
sachgemäß betreibt, dann muß er das Phänomen Mensch in all seinen Manifestationen

aus diesem selbst, eben aus der eigenen Natur heraus verstehen, genau
so, wie er auch die übrigen Lebewesen aus ihrer Natur heraus verstehen muß.
Man pllegt diesen methodischen Ansatz als voraussetzungslose Wissenschaft
zu bezeichnen, weil er ohne «metaphysische Annahmen», wie etwa die
«Hypothese Gott», auskomme. Im Grunde aber gibt es keine voraussetzungs-
lose Wissenschaft. Wenn ich den Menschen in der Ganzheit dessen, was wir
seine Menschlichkeit, sein «humanuni» nennen, aus seiner objektiv gegebenen

Natur, die biologisch, chemisch und physikalisch anzugehen ist, zu
verstehen unternehme, dann muß ich von der Voraussetzung ausgehen, daß er
nichts anderes sei als eine Manifestation eben dieser Natur. Diese Voraussetzung

ist durchaus legitim, sofern sie sich ihres hypothetischen Charakters
bewußt bleibt. Der Mensch hat das Recht, sich aus seiner objektiven Natur
heraus zu verstehen, die er mit der organischen Wirklichkeit teilt, um zu
erfahren, was dabei herauskommt. Allein, diese Voraussetzung wird in dem
Augenblick illegitim, da sie sich nicht mehr als eine Voraussetzung, sondern
als eine pure Tatsache versteht. In diesem Falle haben wir es nicht mehr mit
einer wissenschaftlichen Einstellung, sondern mit einer dogmatischen
Haltung, nämlich mit Naturalismus oder Materialismus zu tun.

Der neuzeitliche Versuch, den Menschen und die Welt im Sinne des

Naturganzen aus sich selbst heraus, und das heißt jetzt «natürlich» zu verstehen, wie
dies das naturwissenschaftliche Denken kennzeichnet, hat nicht nur zu einer
Revolution des überlieferten, als «christlich» verstandenen Menschen- bzw.
Weltbildes geführt, sondern zu einer gewaltigen Revolutionierung des
Menschen und seiner Welt selber. Es sind uns auf diesem Wege Einsichten der
Naturerkenntnis und Möglichkeiten der Naturbeherrschung zuteil geworden,

von denen frühere Generationen keine Ahnung hatten. Wir sind tief
eingedrungen in die Wirklichkeit der Natur des Menschen und der Natur
der Welt und haben verstehen gelernt, daß wir es überall mit den
Grundstrukturen derselben Natur zu tun haben. Die Moleküle der organischen
Natur sind wohl ungleich komplizierter aufgebaut als die Moleküle der
anorganischen, doch die Bausteine sind dieselben. Der lebendige Organismus der
Primaten ist ungleich differenzierter und spezialisierter als derjenige cler
Einzeller, aber die fundamentalen Lebensvorgänge sind wieder die gleichen. Es

scheint, daß alles in einem durchgehenden Zusammenhange zueinander
steht, das Plöhere aus dem Niederen hervorgegangen ist und in allem eine



204

kosmische, noch immer in Entwicklung begriffene Ordnung waltet, die sich
dem vernünftigen Verstehen des Menschen als zugänglich erweist. So ist ein
den Menschen in sich schließendes Weltbild entstanden, das fundamental
durch die Begriffe Naturgesetzlichkeit und Evolution gekennzeichnet ist und

ganz offenkundig Wirklichkeit der Welt und des Menschen trifft, also auf
Tatsächlichkeit beruht.

Demgegenüber ist nun das theologische, im Glauben begründete Verstehen

von Mensch und Welt kein Verstehen, das an die Stelle der Naturgesetzlichkeit

den Willen Gottes und an die Stelle der Evolution die Schöpfung
setzt, mit andern Worten, statt der Hypothese von der Allnatur die «Hypothese

Gott» verwendet, um zu einem religiösen und nicht bloß natürlichen
Weltbild zu gelangen. Wir haben ja schon gesehen: Der sich recht verstehende

Glaube ist nicht Glaube an ein Weltbild, sondern Glaube an Gott
allein, und zwar wieder nicht an Gott als einer Hypothese, sondern an Gott
als die Gewissheit, aufdie sich die Existenz in ihrer Ganzheit gründet. Glaube
ist ja die Gewissheit, das von Gottes Du in Anspruch genommene Ich und
darin sowohl von ihm geliebt als auch gefordert zu sein. Mit andern Worten:
Im Glauben weiß ich, daß ich von Gottes Anruf der Liebe zur Antwort der
Liebe gerufen bin. Oder noch anders gesagt: Im Glauben erfahre ich mich
wirklich als verantwortlicher Mensch. Verantwortlich sein heißt ja, radikal
gesprochen, auf den Anspruch eines Du antworten, d.h. auf den Anspruch,
den ein anderer und zwar mit Vollmacht an mich stellt. Solange ich nur vor
mir selbst verantwortlich bin, bin ich im Grunde gar nicht verantwortlich.
Solange ich mich nur vor mir selbst oder nur vor meinesgleichen verantwortlich

weiß, bin ich vielmehr im Grunde verantwortungslos. Denn was ich selbst

von mir fordere, kann ich auch selbst zurücknehmen. Und das, was
meinesgleichen von mir fordert, hat nicht mehr Gewicht, als was ich selbst von mir
verlange. Wirkliches Verantwortlichsein gibt es darum nur als Leben vor
Gott und mit ihm, als dialogische Existenz im Glauben.

So versteht das theologische Denken des Glaubens den Menschen als

dialogische Existenz. Und daraus erhellt wieder, warum die Bibel den Unterschied

zwischen dem Menschen und der übrigen Kreatur nicht etwa in einer
andern Natur sieht, sagen wir in einer Vernunft- oder in einer Willens- oder

gar in einer Unsterblichkeitsnatur. So denkt das idealistische, nicht das biblische

Denken. Nicht anders als die heutige Naturwissenschaft sieht die Bibel
die Natur des Menschen von derselben Struktur wie die Natur der übrigen
Geschöpfe.

«Der Mensch hat vor dem Tiere keinen Vorzug.
Denn alle gehen an einen Ort; alle sind sie aus Staub geworden,
und alle werden sie wieder zu Staub.
Wer weiß, ob der Odem der Menschenkinder emporsteigt,
der Odem des Tieres aber hinabfährt zur Erde?»

(Prediger 3, 19-21)



205

Nicht die Natur des Menschen ist für den Glauben anders, anders ist die
Beziehung dieser Natur oder Kreatur. Der Mensch ist diejenige Natur,
diejenige Kreatur, an die Gott sein Wort ergehen läßt und die er darum in
Anspruch nimmt, dafür in Anspruch nimmt, als sein Partner in der Schöpfung

frei zu wollen, was er, der Schöpfer, will. Von da aus - die Bibel nennt es
Gottebenbilcllichkeit des Menschen - versteht der Glaube die Sprache als
dialogische Existenz, die Religion als Bezogensein des Menschen auf Gott,
die Freiheit als Berufung zur partnerschaftlichen Mitherrschaft mit seinem
Schöpfer, die Kultur als Betätigung dieser Partnerschaft. Und kann man
dies letztlich anders als so verstehen? Wenn ich die Natur aus ihr selbst
heraus verstehe nach der Weise der strengen Naturwissenschaft, dann gelange
»ch zu einem Welt- bzw. Menschenbild, in welchem alles in einem
Kausalzusammenhange steht, auch dann, wenn ich im Sinn der modernen Physik
die Kausalität nur statistisch, nicht mehr absolut deterministisch interpretiere,

und dann bleibt das Verantwortlichsein des Menschen, ohne das der
Mensch aufhört, Mensch zu sein, letztlich unverstehbar wie auch die Freiheit,

durch die er schuldig werden kann, die Religion, durch die er über sich
selbst hinausweist, usf. Kurzum: gerade das, was seine Humanität ausmacht,
gerät dieserart ins Dunkle. So trifft auch das Verstehen des Glaubens
Wirklichkeit, die Wirklichkeit des Menschlichen im Menschen.

Dasselbe ist vom Verstehen cler Welt zu sagen, das dem Glauben eignet.
Sowenig cler Glaube eine andere Natur des Menschen statuiert, sowenig eine
andere Natur der Welt. Aber wie die Natur des Menschen, so sieht der Glaube
die Natur der Welt in einer anderen Beziehung. Die Welt gehört nicht sich
selbst, sie ist Gottes als ihres Herrn. Der Schöpfungsglaube ist nicht an einer
bestimmten Weltentstehunglehre interessiert, sowenig er an einer bestimmten

Entstehungslehre cles Menschen interessiert wäre. Es geht ihm aber
darum als Gewissheit, nicht als Flypothese zu bezeugen, daß Gott der Flerr
der Welt ist und den Menschen als verantwortliche Existenz in Anspruch
nimmt. Dieses Zeugnis wird im ersten Schöpfungsbericht von l.M. 1, 1-2, 4a
ganz offenkundig in Vorstellungsbildern ausgesagt, die aus dem Weltbild
Babyloniens, der führenden Kulturmacht in der Zeit des Alten Testamentes
stammen. Aber dieses Zeugnis ruft nicht zum Glauben an dieses Weltbild, das

unzutreffenderweise als das «biblische» Weltbild bezeichnet wird. Es gibt
so wenig ein biblisches Weltbild, sowenig es eine biblische Gesellschaftslehre
gibt. Und darum ist der Glaube weder an ein bestimmtes Weltbild noch an
ein bestimmtes Gesellschaftsbild gebunden. Er weiß sich darin frei. Ob die
Welt so oder anders entstanden ist, für den Glauben bleibt sie Gottes Welt,
dazu bestimmt, der Ort seiner Flerrschaft zu sein. Und ob cler Mensch so
oder anders geworden ist, für den Glauben bleibt er cler vor Gott verantwortliche

Mensch, dazu bestimmt, im Floren aufdas Wort Gottes für Gottes
Flerrschaft in cler Welt verantwortlich einzutreten.



206

IV

Weil es sich so verhält, darum sind die Fragen, die wir zu Beginn dieses

Vortrages stellten, im Grunde nur Scheinfragen. Die Revolution des Welt-
und Menschenbildes durch die moderne Naturwissenschaft kann nur einen
Glauben in Frage stellen, der sich als eine religiöse Weltanschauung mißversteht

und sich entsprechend an ein religiöses Weltbild, wie dasjenige der alten
Babylonier gebunden weiß. Allein, das ist nicht Glaube im Sinn des Alten
und Neuen Testamentes. Und weil es sich so verhält, darum bedarf es auch
nicht einer krampfhaften und gewundenen Angleichung des Glaubens an
das Welt - und Menschenbild der heutigen Zeit, sofern es überhaupt ein
solches in der Einzahl gibt, was ja sehr fraglich ist. Der Glaube kann sein
zentrales Zeugnis durch alle Well- und Menschenbilder hindurch sagen,
vorausgesetzt, daß diese wirklich im Sinne strenger Wissenschaft bei den nun einmal
entdeckten Tatsachen und insofern bei der Wahrheit bleiben. Das Verständnis
der Welt als vierdimensionaler bzw. gekrümmter Raum, wie es sich aus der
Relativitätstheorie Einsteins ergibt, schließt doch nicht aus, daß Gott der Herr
dieser Welt ist, sowenig das Verständnis des Menschen als einem Spross im
l'rimatenstamm der Säugetierklasse ausschließt, daß eben gerade diesem
Menschen das Wort Gottes gilt, und daß er darin zu dem gerufen ist, was sein
wirkliches Menschsein ausmacht, nämlich zur Verantwortlichkeit vor Gott in
dialogischer Existenz. Darum kann die recht verstandene Wissenschaft
sowenig der Feind des Glaubens sein wie der rechtverstandene Glaube der
Feind der Wissenschaft.

Ist dies aber richtig, woher kommt es dann, daß Naturwissenschaft unci

Theologie zueinander in ein Konfliktverhältrhs geraten können und auch
immer wieder geraten sind? Der Grund liegt meines Erachtens darin, daß
sowohl die Theologie wie die Naturwissenschaft stets in Gefahr stehen, von
ihrem eigentlichen Auftrag abzukommen.

Die Theologie kommt von ihrem Auftrag ab, wenn sie den Glauben in
eine religiöse Weltanschauung verwandelt. In diesem Falle bindet sie sich
an ein bestimmtes Weltbild, das den Glauben, wenn nicht begründen, so
doch stützen soll. Und das führt zu einer Befangenheit gegenüber den
Naturwissenschaften. Sie werden für diese Al l von Theologie suspekt, weil sie nun
einmal den Glauben nicht zu stützen vermögen, da cler Glaube im Geschehnis

von Gottes Wort allein begründet ist. Auch der Naturwissenschafter kann
zwar so und so viele Gründe dafür finden, daß der Gottesglaube durchaus
nicht so absurd ist wie die doktrinären Atheisten meinen. Daß aber Gott der
Herr der Welt ist und der Mensch verantwortliches Leben in dialogischer
Existenz mit Gott, dies vermag keine naturwissenschaftliche Einsicht zu
erhellen, dies wird offenbar im Geschehnis von Gottes Wort allein. Mutet
nun die Theologie der Naturwissenschaft zu, wie das heute z.B. beim
Fundamentalismus der Fall ist, Mensch und Welt so zu verstehen, wie nur der Glaube
Mensch und Welt zu verstehen vermag, dann mutet sie ihr zu, wie ein Ding



207

objektiv konstatieren zu können, was sich nie so konstatieren läßt, weil es
existentiellen Charakter hat. Dann aber wird die Heilige Schrift als
Botschaft, die mich verantwortlich für Gottes Herrschaft in der Welt beansprucht
Jn eine religiöse Weltanschauung verkehrt und unter der unsäglich hohlen
Devise, «Die Bibel hat doch recht», selbst gegen die Tatsachenfeststellung
der Naturwissenschaft gekehrt. Und dann eben läßt man gerade dem
gewissenhaften und ehrlichen Naturwissenschafter keine andere Wahl, als sich um
der Wahrheit, der objektiv feststellbaren Wahrheit willen, mit aller
Entschiedenheit gegen eine solche Theologie unci Frömmigkeit zu wenden.
Allein, eine solche Wendung ist dann keine Absage an den lebendigen Gott
auch wenn sie sich unter dem fälschlichen Titel des Atheismus vollzieht. Sie
tst nur Absage an einen Glauben, der sich als eine übernatürliche
PseudoWissenschaft mißversteht.

Umgekehrt kommt die Naturwissenschaft von ihrem Auftrag ab, wenn sie
steh in eine weltanschauliche Doktrin verkehrt, die dann leicht den Charakter
einer Pseudoreligion gewinnt. Das ist dann der Fall, wenn das naturwissenschaftlich

konzipierte Weltbild herhalten soll, um den Unglauben ideologisch
zu begründen, der im letzten auch eine Entscheidung ist, eine Existenzentscheidung,

durch die das Geschöpf liehe bzw. der Mensch an die erste Stelle,
nämlich an die Stelle Gottes rückt. Das geht so vor sich, daß das Kreatürlich-
Geschichllichc verabsolutiert, d.h. mit Bestimmungen versehen wird, die
allein Gott zukommen. So wurden im mechanisch-deterministischen Weltbild

der klassischen Physik Raum und Zeit sowie die Naturgesetze absolut,
d.h. der Raum wurde unendlich, die Zeit ewig, die Naturgesetze in einem
Sinne gültig, der keine «Kontingcnz», also keine Freiheit zuläßt. Diese
Verabsolutierung des Kreatiirlich-Geschichtlichen, die jede Rede von Gott als
Absurdität erklären muß, wird noch heute im sogenannten dialektischen
Materialismus, der offiziellen Philosophie des modernen Kommunismus,
unter dem Titel fortgeschrittenster Wissenschaltlichkcit betrieben. Mit exakter

Wissenschaft haL aber dieses wie jedes andere materialistische Weltbild
nichts zu tun. Die Relativitätstheorie gelangte zur Einsicht in die Relativität
von Raum und Zeit, und dies besagt, daß das Universum zwar grenzenlos,
aber endlich ist und auch einen Anfang hat. Und die Quantcnphysik erklärt
die Naturgesetze als statistisch, nicht als absolut gültige Regeln. Dies alles
beinhaltet natürlich nicht so etwas wie einen Rechtfertigungsbeweis des

sogenannten «biblischen Weltbildes», wie nicht wenige voreilige Theologen meinen.

Aber es erweist, daß die existentielle Wahrheit des Glaubens, die Welt
und Mensch aufGott als den Herrn bezogen und so niemals als Absolutheiten
sieht, sondern als Wesenheiten, die in ihrem Schöpfer Grund und Sinn besitzen,

nicht schon an sich wider die Tatsachen naturwissenschaftlicher
Erkenntnis steht. Wo so etwas behauptet und damit das theologische Verstehen
des Glaubens von vornherein als unwahr verurteilt wird, da haben wir es
nicht mehr mit Wissenschaft zu tun, und da muß gerade die für den Tatsachenernst

der Naturforschung aufgeschlossene Theologie radikal Nein sagen.



208

Indem sie aber dies tut, sagt sie nicht Nein zu den Ergebnissen naturwissenschaftlicher

Forschung, wohl aber zu einem Weltbildmythos, der sich
fälschlicherweise mit dem Nimbus der Wissenschaftlichkeit ziert.

So verstanden, stehen Naturwissenschaft und Theologie in einer Beziehung
zueinander. In einer kritischen Beziehung ohne leichtfertige Synthese, aber
in einer kritischen Beziehung auch ohne ressimentgeladene Diastase. Was in
der heutigen Situation not tut, ist eine unerbittlich kritische Naturwissenschaft,

die den christlichen Glauben unnachsichtlich in die Schranken weist, wo
immer er sich in universale Pseudowissenschaft zu verwandeln sucht (die
Gefahr bei Teilhard de Chardin). Und was die Naturwissenschaft nötig hat,
ist eine nicht minder kritische Theologie, die das Mythologische an jeder
Weltbildkonstruktion aufdeckt, die die Wissenschaft zu einer Antwort auf die
existentiellen Lebensfragen verleitet und sie zu einem Fundament machen
will, wo sie nicht Fundament sein kann (die Gefahr bei Julian Pluxly). Das
heißt nicht, daß wir Weltbildsynthesen überhaupt für theologisch oder
naturwissenschaftlich illegitim halten würden. Sie haben ihr Recht als

Gesamtorientierung, als übergreifende Zusammenschau. Aber sie müssen sich
ihrer Relativität bewußt sein. Es gibt weder das wissenschaftliche noch das

christliche Weltbild. Es gibt nur Weltbilder, Weltbilder freilich von graduell
verschiedener naturwissenschaftlicher oder theologischer Seriosität. Aber so

wenig ein christliches Weltbild Grund oder Gegenstand des Glaubens sein
kann, so wenig ein naturwissenschaftlich konzipiertes objektive Wahrheit.
Das muß in aller Eindeutigkeit festgehalten werden. Und würden wir das

wirklich tun, so wären wir in der dornenvollen Auseinandersetzung zwischen
Theologie und Naturwissenschaft schon um ein gutes Stück weiter.


	Glaube und naturwissenschaftliches Weltbild : Vortrag

