Zeitschrift: Mitteilungen der Naturforschenden Gesellschaft Solothurn
Herausgeber: Naturforschende Gesellschaft Solothurn

Band: 20 (1961)

Artikel: Geist und Natur im Widerspruch und in der Uebereinstimmung : Vortrag
Autor: Fischer, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-543289

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-543289
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

175

GEIST UND NATUR IM WIDERSPRUCH UND IN DER
UEBEREINSTIMMUNG

Von Hans Fischer (Ziirich)*

Wenn ich zu Thnen iiber das Verhiltnis von Geist und Natur
sprechen darf, iiber ein Thema also, das philosophischer Natur ist,
mdchte ich zwei Dinge hervorheben: einmal methodisch die Tat-
sache, dass ich als Mediziner von naturwissenschaftlichen und medi-
zinischen Gesichtspunkten ausgehe, wobei sich dieses methodische
Vorgehen notwendig auch im Inhalt des Vortrages ausdriicken
muss, und anderseits die Feststellung, dass, auch wenn ich zu einem
fast selbstverstindlichen Dualismus zwischen Geist und Natur ge-
lange, der heute wie zu Zeiten Kants uniiberbriickbar zu sein
scheint, mein Streben doch dahin geht, zwischen Natur und Geist
zu einem Sinnzusammenhang zu gelangen, der sich aus der gegen-
seitigen Abhingigkeit von Natur und Geist, oder etwas konkreter
gesagt, zwischen Naturwissenschaft und Geisteswissenschaft not-
wendigerweise ergibt und ergeben muss, sofern wir uns bemiihen,
nach diesem Sinnzusammenhang zu suchen.

Wir stellen gleich zu Beginn die Vorfrage nach Unterschied und
Gemeinsamkeit von Geistes- und Naturwissenschaften. Bilden doch
Geist und Natur, Ich und Welt, die Grundprobleme, mit denen sich
der wissenschaftliche Mensch, mag er sich Geistes- oder Natur-
wissenschafter nennen, zeitlebens auseinanderzusetzen hat und da-

mit nie zur Ruhe kommt.

t Vortrag vom 15. Januar 1962, gehalten vor der Naturforschenden Gesell-
schaft und der Aerztegesellschaft von Stadt und Kanton Solothurn durch
Prof. Dr. med. H. Fischer, Direktor des Pharmakologischen Instituts der Univer-

sitdt Ziirich,



176

Auf die Frage: Inwiefern enthillt sich dem menschlichen Geist
Natur, missten wir mit der kritischen Frage Kants antworten: Wie
weit ist der Geist Uiberhaupt in der Lage, Natur in Raum und Zeit
zu erkennen? Sind Raum und Zeit nur Formen der Anschauung,
oder billigen wir ihnen in concreto ein grosseres Mass an Realitit
zu, wie Kant es tat?

Es eroffnet sich uns aber damit eine Problematik, die nicht nur
die Natur betrifft, wie sie uns als Aussenwelt gemeinhin entgegen-
tritt, deren Realitit wir, so wie sie ist, nicht nur wie sie uns er-
scheint, erfassen mochten, sondern sie betrifft auch, und in erster
Linie, unsern an sich raum- und zeitlosen Geist, der sich in dieser
raum-zeitlichen Welt bewdibren muss. Der Geist also, dessen «Na-
tur», innere Mechanik, Bau, Funktionsweise, Leistungsfahigkeit,
Grenzen, oder wie man dem sagen will, wir kennen mdchten, nimmt
an unserm raum-zeitlichen Wesen in hohem Masse teil, was uns in
der Einbildungskraft, in der Phantasie, in der Vorstellung, sei sie
mathematischer oder sonst wissenschaftlicher, oder sei sie dichte-
rischer Art, sehr eindriicklich bewusst wird.

Nochmals kehren wir zum dusseren Raum/Zeitbegriff zuriick,
dessen Problematik gerade in unserer Zeit von geistes- und von
naturwissenschaftlicher Seite viel diskutiert worden ist und dessen
Auffassung grosse Wandlungen durchgemacht hat.

Elementare Verschiebungen in unserm Verhiltnis zu Raum und
Zeit, wie sie die allgemeine Relativitdtstheorie Einsteins mit sich
gebracht hat, affizieren unser Bewusstsein viel tiefer und rufen eine
Lockerung auch unseres inneren raum-zeitlichen Gefliges hervor, das
nicht ohne Folgen psychologischer Art geblieben ist und uns jene
statische Sicherheit genommen hat, welche der klassischen Mechanik
von jeher eigen war. Vielleicht ist diese Beunruhigung weniger sicht-
bar, als die mit der kopernikanischen Wendung verbundene Ent-
thronung der Erde aus dem Mittelpunkt der Welt, aber im Grund
ist diese Verschiebung in der Auffassung von Raum und Zeit «re-
volutiondrer» und im Ausmass gewaltiger als jene.

Eine andere, und eine der grossten und folgenreichsten Schop-
fungen, welche uns das 20. Jahrhundert, der oft so verschmihte
Geist des Jahrhunderts geschenkt hat, ist der vertiefte Einblick in



177

die mikrophysikalische Welt der Materie, welche den Gesetzen der
klassischen Mechanik nicht mehr zu gehorchen scheint, aus der
nicht nur unsere «Aussenwelt», sondern wir selbst als lebendige,
wirkende Einheiten aufgebaut sind.

Dieser im mikrophysikalischen Raum sich abspielende elektronen-
artige Krifteaustausch ist aber sowohl gestalt- wie richtungslos,
d. h. in der Richtung seiner Kraftausiibung unbestimmt. Man konnte
beinahe die paradoxe Auffassung vertreten: der mikrophysikalische
Vorgang ist raum- und zeitlos, wobei zeitlos soviel wie ewig und
raumlos soviel wie unbegrenzt bedeutet.

Das Leben aber ist weder ewig, noch unbegrenzt, weder raum-
noch zeitlos, noch richtungslos, sondern gerade dadurch charakteri-
siert, dass der Mensch nur im Raume, nur als Gestalt moglich ist
und nur in der Zeit, d.h. als zeitlich einsinnig gerichtetes, seinem
individuellen Tode mit Sicherheit entgegengehendes Wesen zu exi-
stieren vermag, wihrend die ihn zusammensetzenden mikrostruk-
turellen Elementarteilchen davon, ob wir tot sind oder ob wir leben
ganz ungestort und unberiihrt, ihren Krifteaustausch in der mikro-
physikalischen «Unterwelt» bis in alle Ewigkeit fortzusetzen be-
fahigt sind, falls nicht ein zufilliges «Elementarereignis» ihre «par-
tikulare» Natur vorzeitig vernichtet.

Es ergibt sich also das Paradox: In unserer mikrophysikalischen
Grundstruktur sind wir sowohl zeitlos wie ewig, als auch durch
unsere Ausdehnung im Raum und in der Zeit raum-zeitlich begrenzt.
Etwas anders ausgedriickt: durch unsere werdende, gewordene und
vergehende «Gestalt», diese sowohl physisch wie psychisch gedacht,
die immer ein Bewegtes ist und nie ein Bleibendes sein darf, haben
wir Anteil an der Verginglichkeit. Dadurch, dass wir nicht nur
Gestaltwesen sind, sondern gleichzeitig an der mikrophysikalischen
Welt teilhaben, in deren Einheiten wir als vergingliche Gestalt
wieder zerfallen, sind wir sowohl gestaltete Geschopfe des Rau-
mes wie des raumlichen Nichts. Darum ist auch notwendig der Tod
In uns.

Wenn wir heute von einem Naturbegriff ausgehen, miissen wir
von diesen Wirklichkeiten der mikrophysikalischen Welt ausgehen,



178

sie sind uns «gegeben», moge diese Welt noch so weit vom Leben,
vom Lebensgefiihl entfernt sein.

Das eine ist sicher: die mikrophysikalische Welt bedeutet, vom
Leben her betrachtet, nicht nur Aufbau, sondern auch Abbau. Viel-
leicht ist die Anwendung von Atomkriften gerade deshalb so un-
geheuer lebenzerstorend, weil die Atomkrifte als urzeitliche Welt-
allskrifte, mit denen der Mensch zu spielen begonnen hat, vor dem
Leben stehen. Diese Urkrifte scheinen aber keine formbildenden
Eigenschaften zu besitzen, aus denen Leben entstehen konnte. Sie
sind im biologischen Sinn formlos, auch wenn sie ein Weltall zu
konstituieren vermogen.

Die Atomkrifte zerstoren aber in der Hand des kriegerischen
Menschen nicht allein Leben im biologischen Sinn, sondern mit
diesem auch Seele, Geist, Liebe, in unendlichem Ausmass, zerstoren,
was friihere Generationen an Geist, Kunst und ewigen Werten her-
vorgebracht haben. Auch Natur nicht schonend, die in giftigen
Staub zerstiebt, in todlich feinen Strahlenstaub, gegenwirtiges und
kiinftiges Leben auf eine unbekannte Zahl von Generationen hin
in ithrem naturgegebenen Bestand zerstorend und ihr Wesen un-
voraussehbar verdndernd.

Haben wir uns mit diesen Perspektiven auf unfruchtbare oder
gar unzeitgemasse Abwege begeben? Ist nicht vielmehr gerade durch
solche Ueberlegungen eine Seite des heutigen Menschen offenbar
geworden, die als paradoxer Urgrund unseres physischen Daseins
auch dem Geisteswissenschafter nahegebracht werden muss.

Werden uns die explosiven Gestalten eines Rodion Raskolnikoff,
Dimitri Karamasoff, die Menschen Franz Kafkas oder Friedrich
Diirrenmatts nicht auf solchem Untergrund verstindlicher?

Eine Grundparadoxie des Menschen wird hier offenbar: Die
Beherrschung dieser Krifte durch den Menschen stellt thn ganz un-
mittelbar vor die ethische Entscheidung: will er diese Kriafte zum
Aufbau oder zur Vernichtung verwenden? Wir stehen hier einer
erstmals den Menschen in dieser radikalen Form treffenden Ent-
scheidung gegeniiber: der ewigen Entscheidung zwischen Gut und
Bése.

Wir haben im vorausgehenden einige die Natur betreffende



179

Aspekte betrachtet, wie sie sich dem heutigen Menschen in ihrer
erbarmungslosen, nackten Realitit stellen. Wir haben das Gewalt-
missige, was in den im Weltall als ungeheure weltbildende und
weltzerstorende Michte titigen Kernkriften verborgen ist, nur kurz
gestreift. Aber schon dieser Einblick in ihr Wirken stellt uns vor
fast unlosbare Probleme, Probleme, die nur ethisch, nur im Bewusst-
sein der Freiheit des Menschen, d.h. aber im Bewusstsein seiner
Bindung an ewige Werte, im Bewusstsein hochster Verantwortung,
vielleicht, zu losen sind.

2,

Wir stellen eine weitere Frage, die nun nicht die Natur, sondern
den Geist betrifft, die Frage: Wie enthiillt sich unserm Selbst-
bewusstsein der Geist?

Man kann die Relativitit des Menschengeistes in seiner unbe-
streitbaren biologischen Verwurzelung, auch in seiner Abhingigkeit
vom Bewusstsein und von dem schwer konkret zu fassenden soge-
nannten Unbewussten oder auch in der notwendigen Bezogenheit
des abstrakten Denkens auf eine konkrete Situation sehen. Als
Grundsubstanz des Geistes im natur- und geisteswissenschaftlichen
Sinn werden wir auf das Wort und die Zahl, auf den Logos ver-
wiesen als fast einzige Moglichkeit unseres Selbstbewusstseins, zum
Geist zu gelangen, Geist zu werden. Die Semiotik der Sprache, der
Zahlen, der Striche, der Tone, die geistige Zeichensprache schlecht-
hin, bildet den Urgrund, aus dem Geist als Selbst- und Fremd-
verstindnis hervorwichst. Das Vermogen der Begriffe ist das ebenso
zarte wie grossartige Instrument, die Sprache also und ihr semio-
tischer Sinn, Worte als hindeutende Zeichen, als Abbild, Reflex
einer geistigen Wirklichkeit, die ja nur gerade dadurch zur geistigen
Wirklichkeit wird, dass wir eine Erfahrung, ein Erlebnis in Worten
auszudriicken vermogen.

Das gilt fiir Natur- und Geisteswissenschaften in gleichem Mass.

Und so hitten wir eine gemeinsame Wurzel kurz angedeutet,
welcher Natur- und Geisteswissenschaften ihre Moglichkeit und
thre Herkunft verdanken.



180

Die konkrete Aufgabe, die sich uns damit stellt, bildet der Ver-
such, die Abhingigkeit des Geistes und damit der Geistes- wie der
Naturwissenschaften von der Natur des Menschen, von seiner Leib-
lichkeit und damit von seiner Verginglichkeit her, zu erweisen.

Versuchen wir es zundchst mit der Geschichte des Menschen.
Die Tatsache erscheint uns sehr eindrucksvoll, dass wir den Men-
schen in seiner biologischen Substanzialitit heute auf etwa 600 000
Jahre zuriickverfolgen konnen.

Bedeutet das nicht, soweit uns frithe Zeugnisse iiberhaupt dar-
tiber belehren konnen, dass wir in einer fiir den heute lebenden
Menschen nach riick- und vorwirts, im Beginn und im Endziel,
uniibersehbaren Evolution stehen, welche vor 600000 Jahren mit
reiner Natur als menschlicher Natur begann und vielleicht einmal
mit reinem Geist enden wird. Man spricht in der Biologie von fort-
schreitender Zerebralisation (Portmann) und meint damit, dass das
Denkgehduse des Menschen, das Gehirn, im Laufe uniibersechbarer
Zeiten eine fortschreitende Entwicklung vollzogen habe, welche uns
heute, und noch viel mehr den Menschen zukiinftiger Aeconen, falls
er sie lberlebt, befihigen wird, den geistigen Zusammenhang, nach
aussen und nach innen, in Welt und Ich, immer scharfer und tiefer
zu erkennen. Wir wagen nicht zu entscheiden, ob die Fortsetzung
des geistigen Weges den Menschen zum Skeptiker oder zu dem in
der heutigen Welt besonders verbreiteten literarischen oder politi-
schen Zyniker — oder zum Halbgott machen wird.

Aber was bedeuten bei solchen Zeitriumen 10000 Jahre mehr
oder weniger bewusster Geschichte? Wird nicht die Relativitierung
unserer menschlichen Existenz gerade dadurch deutlich, wenn wir
feststellen, dass es 600000 Jahre bedurfte, bis ein Plato seine Dialoge
schreiben, ein Newton sein Gravitationsgesetz entdecken, ein Kant
seine Erkenntnis unseres geistigen Vermogens denken, Einstein sein
Relativitdtsgesetz und Max Planck seine Quantentheorie in mathe-
matische Formulierungen zu fassen vermochten?



181

3.

Der Weg von der Natur des Homo primigenius, Pithekanthro-
pus, Miandertalmenschen, und wie unsere vorgeschichtlichen Vor-
fahren alle heissen mogen, zum Homo sapiens und zum Geist des
geschichtlichen, zeichen- und sprachbegabten Menschen ist ein un-
iibersehbar langer. Aber tiberall, wo wir auf Kulturen selbst primi-
tiver, vorgeschichtlicher Ausbildung stossen, wird der Weg der
Zeichensprache, der semiotische Weg, im Bild und dann im Wort,
eingeschlagen. Und damit gelangen wir an den Anfang jener Men-
schenepoche, in welcher, wie in den abendlindischen Hochkulturen
Asiens, Aegyptens und schliesslich Europas, Objekt- und Innenwelt
zum Gegenstand der Erkenntnis gemacht werden und Natur- und
Geisteswissenschaften, beide oft unter religiosen Aspekten, ithre Ge-
burtsstunde feiern konnten. Und wir entnehmen der religiosen
Quelle den auch heute als Voraussetzung fiir jede Wissenschaft
gliltigen Satz: «Im Anfang war das Wort». Die wichtigste Voraus-
setzung des Geistwerdens ist das Wunder der Sprache. Ohne Sprache
kein Geist, auch wenn die Anlagen dazu in jedem normalen Men-
schen vorhanden sind. In einem absolut einsam und sprachlos auf-
wachsenen Menschen, einem Kaspar Hauser, kann sich Geist nicht
entfalten. Das begriffliche Denken wiirde ihm trotz aller vererbten
Anlagen dazu vollig fehlen, und er miisste in geistloser Dumpfheit
dahinleben.

So aber ist es auch bei den bedauernswerten Menschen, die als
Taubstumme geboren werden, die zwar der optischen und hapti-
schen Sinne, des Geruchs- und Geschmacksvermogens michtig, aber
nicht in der Lage sind, das mit den Sinnen Aufgenommene begriff-
lich zu bezeichnen, und nur durch Gebirden und Bewegungen an-
deuten, was sie fithlen. Denn es kann nichts bis zum Geist, bis zu
der fiir sie verborgenen Realitit des Geistes vordringen, zu geisti-
gem Ausdruck werden, bei dem, der nicht des in Worten ausdriick-
baren Begriffes machtig ist.

Nur wer versteht, dem Taubstummen die Zunge zu losen und
ihm durch einen Ersatz des Gehors die menschliche Stimme ver-
stindlich zu machen, vermag ihm die Teilnahme am Geist zu ver-



182

mitteln, ihn zu einem geistigen Wesen zu machen und ihn dadurch
in die menschliche Gemeinschaft aufzunchmen.

Wir erkennen, wie Geist nur moglich ist, auf Grund von Ein-
richtungen unseres Korpers, vor allem der Sinnesorgane, mit wel-
chen wir in der Lage sind, dussere Eindriicke wahrzunehmen.

Aber nicht die Sinnesorgane und nicht die physische Artikulation
der Sprache sind das letzte, was vom naturwissenschaftlichen Ge-
sichtspunkt aus gesehen, zum Werden des Geistes notwendig ist,
sondern jenes auch fiir den Naturwissenschafter fast unerklarlich
funktionierende Organ, das wir summarisch als Gehirn zu bezeich-
nen pflegen, und das einen so gewaltigen Mikrokosmos von ver-
bindenden und abgegrenzten Moglichkeiten geordneter Funktion
darbietet, dass es das Staunen jedes nur oberflichlich in diese Ge-
heimnisse Eingeweihten immer wieder hervorruft. Der Ziircher
Physiologe W. R. Hess hat uns einige bedeutende Wege gezeigt und
sie meisterhaft ausgebaut, auf denen wir zu einer gewissen Erkennt-
nis hoherer Gehirnfunktionen gelangen konnen. Hess hat gewisser-
massen eine Art hohere Semiotik der Gehirnfunktionen aufgedecke,
eine Zeichensprache, die uns, wie die Semiotik der Sprache das Ver-
stehen, so in der Funktion des Gehirns gewisse ausgezeichnete
Punkte erkennen lasst, auf die es im unendlich komplizierten, relais-
artigen Mechanismus der physischen Gehirnfunktionen ankommt.

Gerade dies miissen wir den Vertretern der Geisteswissenschaften
— nicht dass sie es nicht schon wiissten — einmal sehr eindriicklich
sagen, dass ohne Gehirn und ohne Sprachorgan und die dabei in
Aktion tretende Muskel- und Nerventitigkeit die Entwicklung des
Geisteslebens und damit auch Geisteswissenschaft unméglich ist.

Das berithmte «Cogito, ergo sum», stellt nur eine Seite des onto-
logischen Problems dar: der Geist erkennt sich selbst und setzt sich
als seiend, aber die «Natur», aus welcher der Geist kommt und
ohne die es keinen fiir uns erkennbaren Geist gibt, bleibt unerkannt.
Es ist nicht die beriihmte Zirbeldriise Descartes, wo der Geist west,
— aber wir anerkennen Descartes Bediirfnis nach einem Stiick «Na-
tur», das als «Material» fiir die Emanation des Geistes dienen
konnte. Ob Descartes Zirbeldriise, ob wir heute Zentralnerven-
system sagen, bleibt sich gleich — es ist die nicht aufzuhaltende Be-



183

dringnis, in welche uns der Dualismus zwischen Natur und Geist
gebracht hat, ein geradezu faustisches Bediirfnis, welches den heuti-
gen Menschen zwingt, nach den Wurzeln seiner geist-leiblichen
Existenz immer tiefer zu graben in der Hoffnung, den Sinn seines
Wesens, seiner dusseren und inneren Natur in einer grossen, irgend-
wie giiltigen Synthese zu erfassen, um sich, und wire es auch nur
fiir Augenblicke, dabei beruhigen zu konnen.

Einseitige Biologismen haben hier keine konstitutive Kraft. Wenn
wir vom Geist als einem Gehirnprodukt sprechen, ist damit weder
iiber die Genesis des Geistes, noch iiber den inneren Zusammenhang
zwischen Gehirn und Geist etwas Giiltiges ausgesagt. Trotz aller
Anstrengungen, den Weg von seiten der Biologie und der experi-
mentellen Psychologie und Trieblehre, der Tierpsychologie, dem
Behaviourism von Leib zum Geist zu finden und ihn gewissermassen
als Sekret, als Ausscheidungsprodukt des Gehirns zu betrachten, was
unweigerlich dazu fihren misste, die Geisteswissenschaften natur-
wissenschaftlich zu begriinden, ist uns eine Antwort auf die Frage,
was denn Geist sei, von dieser Seite, versagt geblieben.

Mogen wir des Glaubens sein, der Geist set ewig und konne nicht
mit dem leiblichen Tod endigen. Wir wissen es nicht und tiberlassen
die Gewissheit der Sphire des Glaubens.

Aber: wer Geist sagt, muss auch Gehirn, wer Gehirn sagt, muss
auch Geist sagen.

Dass die Wege der wissenschaftlichen Analyse von Geist und
Natur sich scheiden, liegt in der Unvollkommenheit des Menschen,
das Ganze dieses unaufhorlichen Wechselspiels als Einheit zu ver-
stehen. Wir sprechen von Integration, was aber nicht bedeutet, dass
wir den Weg verstehen, der zur Integration fiihrt. Es ist uns offen-
bar versagt, den archimedischen Punkt zu finden, in welchem phy-
sische Gehirnfunktion und Geist sich treffen.

4,

Noch heute hat jede Weckung und Schulung des Geistes von
Buchstaben und Wort, von Syntax und Periode auszugehen: Das
erste Wort des Siuglings, der nach der Mutter ruft, bildet den



184

Anfang unendlicher Bemiihungen, das Vermogen des Wortes und
der Sprache zu entwickeln, und es gehort zu den vornehmsten Auf-
gaben unserer Geistesschulung in Volks-, Mittel- und Hochschule,
den oft so sproden Sinn fiir den Reichtum und die Feinheiten unse-
rer Sprache zu wecken, zu bilden und zu vervollkommnen.

Und wer bediirfte der Sprachschulung mehr als der Naturwissen-
schafter und Mediziner, um das mit einiger Subtilitat auszudriicken,
was thm die Semiotik der Natur aufgibt, um es in die Sprache der
Naturwissenschaft und Medizin zu {ibersetzen.

Der Wortmichtige aber, der Dichter, der Prophet, der Kiinder
eines neuen Glaubens, der Philosoph, der uns eine neue Menschen-
und Weltsicht eroffnet, bilden jene Heroen und Halbgotter, welche
uns durch ithr Wort den Widerspruch zwischen Welt, Gott und Ich,
zwischen Natur und Geist vergessen lassen und im seelischen Erleb-
nis zum Einklang bringen.

Zwar der sprachenmichtigen Genien sind in irgend einer mensch-
lichen Sprache, etwa der deutschen, in einem Jahrhundert nur
wenige. Aber sie lassen uns erkennen, bis zu welcher Hohe der
menschliche Geist aufzusteigen, bis in welche verborgene Tiefen der
Seele der Geist- und Sprachmichtige einzudringen vermag. Und
hier begegnen wir jenem fast unerklirlichen Phinomen der Reso-
nanz und des Einverstindnisses: Auch wir als Menschen des gewo6hn-
lichen Wortes und der wenig gepflegten und armen Sprache ver-
mogen den Feinheiten der dichterischen Sprache und ihrer Bedeutung
zu folgen und jene Erschiitterungen mitzuerleben, welche den Dich-
ter in seinem «Urerlebnis» bewegt haben.

Der lebendige Sinn der Geisteswissenschaften liegt ja gerade dar-
in, dass uns die Fille geistiger Moglichkeiten offen gehalten wird,
dass wir als Naturwissenschafter nicht in der Objektwelt verkiim-
mern, sie mag uns in noch so grandioser Weise enthiillt werden.

Das heisst aber, dass wir dank der lebendigen Wirklichkeit der
Geisteswissenschaften, sei es Geschichte, Literatur-, Kunstgeschichte
oder Philosophie, den Menschen in seinem inneren Reichtum er-
kennen konnen, dass wir den Zugang zum Seelischen, zu den ewigen
inneren Werten wieder finden, die heute so fragwiirdig gemacht
worden sind.



185

Trotz all den biologischen und psychologischen Voraussetzun-
gen, die wir kurz beriihrt haben, bleibt es ritselhaft zu denken,
woher dem Menschen die Gabe geschenkt wurde, Geist zu haben
und ihn vernunftgemiss zu gebrauchen. Welcher unendlich hohe
Geist, ja welcher Gott vermochte die Bildung unseres im Ursprung
so naturhaft-nichtigen Wesens so zu gestalten, dass wie aus dem
Haupt des Zeus seine Lieblingstochter Athene, so aus dem Zentral-
nervensystem der Geist, der Geist Shakespeares oder Goethes, oder
Holderlins oder John Keats heraussprang und uns in unserm Inner-
sten entzlickte.

Die Frage, wie der lebendige, alles befruchtende und unsere wahre
Existenz begriindende Geist dem Gehirn, das wir Biologen etwas
zu kennen glauben, entspringe, bleibt bis auf den heutigen Tag
ratselhaft, bleibt ein Arcanum, und kein noch so genialer Homun-
culus unserer Zeit sah den Geist aus der Retorte seiner wohlgewihl-
ten Schar von Polypeptiden und Nukleinsiuren herausspringen.

Damit stehen wir wieder am Kreuzungspunkt von Natur- und
Geisteswissenschaften, dort, wo die Geister sich treffen und schei-
den, sich anziehen und abstossen, namlich dort, wo uns die Trans-
zendenz zwischen Natur und Geist gerade am eindriicklichsten ent-
gegentritt, dort, wo wir den innigsten Berlihrungspunkt wohl mit
Recht vermuten, ja, wo wir Identitit erwarten sollten zwischen
Natur und Geist, niamlich in unserm Bewusstsein. Aber wie tiber-
winden wir die Inkommensurabilitit von cerebralem Aktionsstrom
und Gedanke? Noch niemand hat den gordischen Knoten zu durch-
hauen vermocht.

Die mehr naturwissenschaftlich-medizinisch orientierte Psycho-
logie ist der geisteswissenschaftlichen Analyse des Menschengeistes
in diesem Jahrhundert als teils erwiinschter Helfer entgegengekom-
men, teils von ihr abgelehnt worden. Die von der Medizin aus-
gegangenen, durch Breuer, Frend und Jung machtvoll entwickelte
Tiefenpsychologie hat sich im Laufe ihres dialektischen Ringens um
einen wahren Gehalt zu einer Anthropologie, zu einem Wissen um
den inneren Menschen entwickelt, nicht ohne der mehr geistes-
wissenschaftlich orientierten Analyse der menschlichen Seele manch-
mal Gewalt anzutun.



186

Es hat sich uns damit noch eine andere Welt halb und halb ge-
offnet: die umstrittene Welt des Unbewussten. Gehort das Unbe-
wusste zum Geist? Ist dies die Welt der Miitter? Hat dieses Un-
bewusste schon irgendwie Gestalt? Wenn wir von der Existenz der
Archetypen C.G. Jungs iiberzeugt sind, beginnt Gestaltbildung im
Unbewussten. Vielleicht stehen wir individuell und kollektiv unter
ihrem Gesetz. Vielleicht liegt darin eine tiefe Wurzel des Kiinst-
lerischen, das unbewusst, epochemissig-periodisch zu neuen Kunst-
formen fihrt.

Eine unmittelbare Form des Schopferischen wichst aus dieser
chthonischen Welt empor, die noch kaum vom Logos der Logik
beriihrt wird und in Dichtung, bildender Kunst und Musik ein ur-
spriingliches Element, ein Urphdnomen darstellt, das noch vor der
Geburt des Geistes liegt. Das Unbewusste hat noch keine kategoriale
Wiirde, aber die Kraft des unmittelbaren Werdens aus einem tiefen
Urgrund der Seele. Im Seelischen horen wir das Meer in der Tiefe
rauschen, den Geist aber erkennen wir im Vogelflug — ob Adler
oder Taube, gleichviel.

Weitere Frage: Darf der Geistmensch (eine Abbreviatur fiir
«Geisteswissenschafter») die fiir das Verhalten des Menschen so be-
deutend gewordenen Entwicklungen unseres Jahrhunderts auf natur-
wissenschaftlichem und technischem Gebiet tibersehen, an ithnen vor-
iibergehen, als ob sie nicht existierten? Hat nicht gerade er die
Verpflichtung, diese fiir unser ferneres Menschenschicksal entschei-
dend wichtigen Erkenntnisse in seinen geistigen Besitz aufzuneh-
men, sie geistig zu durchdringen, ihnen Sinn und Wert zu geben,
im Positiven und im Negativen? Muss die naturwissenschaftliche
Entwicklung des 20. Jahrhunderts ohne Sinngebung durch den Geist-
menschen vortibergehen?

Atomphysik und Genetik sind wohl diejenigen Bereiche der
Naturwissenschaften, welche stirkste Auswirkungen auf das geistige
Leben der Gegenwart ausgeiibt haben. Und hier ist nun zu fragen:
Wie hat sich der Geisteswissenschafter dazu als zu Phidnomenen



187

gestellt, welche den heutigen Menschen innerlich in stirkste Bewe-
gung versetzen, sein Selbstbewusstsein erheben oder quilen, seine
iiberlieferte Auffassung von Mensch und Welt in Frage stellen oder
neu konstituieren?

Sollte nicht der moderne Philosoph zuerst Mathematik, und
sollte er nicht Physik studieren, bevor er sich mit erkenntnistheore-
tischen Fragen im historischen Sinn abgibt? Miisste ihm nicht ohne
diese Propaedeutik, die im Bewusstsein der Gegenwart ein so grosses
und oft beunruhigendes Ausmass angenommen hat und bei der Ver-
tiefung, welche die Physik als Erkenntnistheorie der Naturwissen-
schaften erreicht hat, eines der wichtigsten Mittel zur Erkenntnis
unseres Zeitalters entgehen?

Und sollte er sich nicht in die Grundlagen der Genetik vertiefen,
bevor er die Freiheit des Menschen proklamiert? Wobei der biolo-
gisch gesicherte genetische Determinismus offenbar nichts Giltiges
iber Freiheit oder Unfreiheit des Menschen im geistigen Sinn aus-
zusagen vermag. Dass wir biologisch determiniert sind, spricht nicht
gegen die geistige Freiheit des Menschen, die fiir sein Wesen ebenso
konstitutiv ist, wie seine genetische Determiniertheit. Aber ohne
diese Dinge zu kennen und ihnen ihren Platz und Rang im Bewusst-
sein anzuweisen, ist es heute in einer skeptisch gewordenen Welt
gefahrlich, von geistiger Freiheit zu sprechen,

Es handelt sich dabei nicht um Grenziiberschreitungen, sondern
um lebensnotwendige Aufgaben in einer Gesellschaft, welche nach
dem Sinn ihres Daseins in einem tieferen, durch die moderne Wis-
senschaft gedffneten Erkenntniskreis zu fragen den Mut und das
Bediirfnis hat.

Dass die Wege der natur- und geisteswissenschaftlichen Analyse
sich methodisch und nach Inhalten trotzdem in vielen Bereichen
scheiden miissen, liegt in der Unvollkommenheit des Menschen, das
Ganze des unaufhorlichen Wechselspiels zwischen Natur und Geist
als Einheit zu verstehen.

Die Spannung bleibt bestehen, und diese Spannung zwischen
Natur und Geist ist um so grosser, als in unserer Gegenwart Vor-
stellungen von der Natur mit iiberwiltigender Kraft in unser Be-



188

wusstsein getreten sind und nach einer Deutung nicht nur im natur-,
sondern auch im geisteswissenschaftlichen Sinn verlangen.

Die Polarititen Gehirn und Geist, Gehirn und Seele, beriihren
sich, ja sie sind unaufhérlich miteinander verkniipft, wenigstens auf
Lebenszeit. Mit dem Tode entfliecht der Geist. Wir wissen nicht
wohin. Aber wie liberwinden wir die Polaritit, das Wechselspiel
unseres Daseins?

Vielleicht bleibt uns nur eine Losung im Geiste des grossen
Nicolaus von Cusa: Die coincidentia oppositorum, die Koinzidenz
der Gegensitze, das heisst aber eine rein geisteswissenschaftliche,
metaphysische Losung.

Die Gegensitze (Polarititen) werden in der Koinzidenz nicht
aufgehoben, d. h. nicht in der Wirklichkeit, fir welche das Bewusst-
sein nach beiden Seiten offenbleibt, sondern nur in der die Polari-
taten als Einheit durchschauenden Vernunft (Cognitio), die als ein-
ziges Erkenntnisvermogen (im hoheren philosophischen Sinn) zu
dieser Schlussfolgerung gelangen kann.

Gehirn und Geist: liessen sie sich nicht einer solchen Koinzidenz
ein- und unterordnen? Es bleibt nur die Frage offen: Wie gross ist
der Erkenntnisgewinn solcher Verkniipfung des scheinbar nicht zu
Vereinenden?

Der Cusaner hat durch die «coincidentia oppositorum» das Pro-
blem fur die Mebrdeutigkeit des Lebens eine Erklarung zu finden,
symbolisch gelost. Der tiefste Grund aber seines Einheitsdenkens
liegt in seinem Glauben an die Einheit der von Gott geschaffenen
Welt, welche den Menschen in seiner leiblichen und geistigen Pri-
gung in sich einschliesst.

Vielleicht ist der moderne Rationalismus naturwissenschaftlich-
logistischer Priagung notwendig, um zu einer irgendwie gesicherten
[nterpretation naturwissenschaftlich fassbaren Lebens- und Welt-
verhiltnisse zu gelangen, solange diese Richtung sich der Tatsache
bewusst bleibt, dass das «Reglerprinzip» keine Physiologie, die



189

Rechenmaschine kein menschliches Gehirn und Kybernetik keine
«Wissenschaft vom Menschen», sondern dass all dies nur eine
Analogie zu gewissen verstandesmiissig fassbaren Ordnungskriften
darstellt.

Die Schuld unseres Zeitalters aber liegt vielleicht gerade darin,
dass viele davon iiberzeugt sind, auf naturwissenschaftlichem Weg
den Lebens- und Weltsinn in seiner ganzen unerschopflichen Tiefe
und Fiille erfassen zu konnen, wiihrend es sich hochstens darum
handeln kann, einige raumzeitliche Koordinaten durch «Leben»
und «Welt» zu legen, was als Erkenntnismethode und als Ziel schon
relativ viel bedeutet.

T

Eine weitere Frage: Warum geniigen uns die historischen Losun-
gen, etwa des transzendentalen Idealismus ecines Plato und Kant
nicht mehr bei unserm Bestreben, zu einer Selbst- und Welterkennt-
nis zu gelangen? Die unverbindliche und unvollstindige Antwort
wird lauten: Weil wir ein anderes Lebens- und Weltgefiihl besitzen,
weil dem iberbordenden Wirklichkeitssinn tibermichtige Gewalt
tiber uns verlichen wurde. Haben wir nicht sowohl den Rationalis-
mus wie den transzendentalen Idealismus hinter uns und damit
Sicherungen im Stich gelassen, deren Verlust wir gerade heute um so
schmerzlicher empfinden, als wir unter dem Eindruck der geistigen
Anarchie, in der wir leben, uns einem Bodenlosen nihern, das mit
Barbarei verwandte Ziige aufweist. Was ist uns denn geblieben?
Peinliche Frage. Dem oberflichlichen Psychologismus sind wir mit
einigem Gliick entronnen. Das existentielle Denken gibt uns nur
dort einen Schliissel zum Selbstverstindnis, wo der Gang in die
Tiefe menschlicher Existenz angetreten wurde, wie bei Kirkegaard.

Wie ist es zu dieser Entwicklung gekommen? Haben die Geistes-
wissenschaften versagt, oder hat man ihren Ruf iiberhort? Oder ist
der Mensch unter dem FEinfluss nihilistischer Stromungen, die sich
nicht selten notdiirftig in den Deckmantel des Existentialismus ge-
hiillt haben, zum Barbaren geworden?



190

Wo liegen die geistesgeschichtlichen Griinde fiir diese Entwick-
lung? Liegen sie bei den Naturwissenschaften? Mag sein.

Vielleicht wire hier die Frage zu stellen erlaubt: Warum liessen
sich die einem einseitigen Historismus huldigenden Geisteswissen-
schaften seit hundert Jahren in die Defensive dringen, und wie
steht es heute? Diese Frage enthilt vielleicht das wichtigste Gegen-
wartsproblem: Wie gelangen wir in unserer so zerrissenen Gegen-
wart zu einem neuwen Humanismus? Keine Frage, dass er ein ganz
anderes Gesicht tragen wird als alle friheren Humanismen. Ist
nicht die Zerrissenheit der Gegenwart gerade dadurch charakteri-
stert, dass die Impulse, welche einen neuen Humanismus begriinden
konnten, zu schwach sind, um aufs Ganze unserer Gegenwart zu
wirken, dass sich die Gegenwart zwar in weltanschaulichen Roma-
nen und Schriften auslebt, obne den Weg zu einer tieferen geistigen
Synthese zu finden, welche uns won den Schlagworten befreite,
unter deren Scheinherrschaft wir leiden, ohne die Kraft zu haben,
threr Herr zu werden. Wir leben in einer Spannung, welche um so
grosser ist und immer weiter bis ins Unertrdgliche sich steigert,
well wir in keiner Sphire des menschlichen Lebens einen Ansatz
zur Ueberwindung des Dualismus erkennen konnen, der allgemeinere
Giltigkeit beanspruchen diirfte, vielleicht ausser dem religiosen.
Aber ist nicht auch die Religion, der Glaube an ein Gottliches,
sogar nur als tragendes Lebensgefiihl in weiten Bereichen mensch-
licher Existenz in Frage gestellt?

Diese Spannung in uns, der wir wohl nie entrinnen konnen,
weil sich Geist und Natur in einem nur selten zu beruhigenden
Widerspruch befinden, ist heute um so grosser, als es uns nicht
rasch gelingen kann, unser durch die politischen Geschehnisse der
Gegenwart zerriittetes und fast wie in ein Nichts zerfasertes und
durch Furcht und Schreck aufgewiihltes geistiges Wesen in ein
Gleichgewicht zu bringen. Und nicht wenig haben moderne Litera-
tur, bildende Kunst und Musik dazu beigetragen, den Zerfall unseres
Wesens in krassester Weise zu betonen. Ob diese chaotischen Bewe-
gungen unserer Zeit die Vorboten zukiinftiger Harmonie darstel-
len, bleibe kommender Entscheidung dahingestellt. Kurz gesagt, wir
empfinden den Wunsch, ja wir verlangen sehnslichtig nach einer



191

neuen Gegenwart, einer neuen Existenz, mit einem Wort, wir hoffen,
cinen neuen Glauben an die geistige Natur des Menschen zu finden.

Freilich, wem das gelinge, abscits von aller historisch verharte-
ten oder banal gewordenen Theologie und jenseits alles platten Bio-
logismus, in der Unbefangenheit eines neuen Denkens, das den
natiirlichen und den geistigen Menschen in eine Einheit zusammen-
zufassen verméchte, ohne Zwang, und ohne dem inneren Antrieb
der Seele und des Leibes Gewalt anzutun, der hitte der Menschheit
elnen grossen, cartesianischen Dienst erwiesen.

Einer solchen, vielleicht torichten und doch im Wesen des Men-
schen selbst gegriindeten Hoffnung steht der Skeptizismus unserer
Zeit gegeniiber, der nicht mehr an einen freien Geist und an geistige
Werte glauben will, der sein vielleicht berechtigtes Misstrauen einer
Welt gegeniiberstellt, die scheinbar aufgehort hat, eine gesittete Welt
zu sein, weil es ihr beliebt, alle sittlichen Wertmaf3stibe fiir gering,
unsicher, unverbindlich, unnétig zu halten.

Der Mensch musste sich durch die Realitit der zur Menschen-
vernichtung angewendeten Atomkriifte in seiner Existenz aufs tief-
ste bedroht fiihlen: Das nicht mehr gut zu machende Exempel hat
uns die Vernichtung von Hiroshima durch Kernkrifte gegeben.

Es war ein Schock, der den Geistmenschen vielleicht tiefer traf
als den Objektmenschen (Naturwissenschafter), weil ihm die Ge-
‘setzlichkeit, unter denen solche beinahe kosmischen Elementar-
vorginge sich abspielten, nicht ohne weiteres zuginglich waren. Sein
Erschrecken musste sich aber auch darauf beziehen, dass er dunkle
Krifte am Werk sah, welche vom menschlichen Geist geschaffen,
dem Menschen Gewalt in die Hand gaben, menschliches Dasein in
fast beliebigem Ausmass zu vernichten. Mit welchen Waffen sollte
er, der Geistmensch, diesen monstrsen Ereignissen gegeniibertreten,
wenn Minner von hohem geistigem Rang, Physiker von Weltruf,
sich dazu bereit gefunden hatten, ein Hollenwerk, wie die Atom-
bombe, iber der Menschheit loszulassen.

Hat die vom Menschen geschaffene Objektwelt, die Technik,
welche ihm fast unbeschrinkte Macht iiber den Menschen, iiber Seele
und Leib zu geben schien, den Geist besiegt? Wie sollte der Geist
noch in freier Luft atmen konnen, wenn die Bedringnis des Men-



192

schen solchen Umfang angenommen hatte? War dieser Exzess in
die kosmische Gewalt der Materie, dieser obszone Einbruch des
Menschen in die Werkstatt der Natur, nur die letzte Konsequenz
seiner Geistfeindlichkeit und seines Mangels an Ehrfurcht vor dem
Menschen als geistiges Wesen, Ausfluss eines absoluten Zynismus?

Die Welt musste erschrecken, und der Schreck hat sich in Per-
manenz erklirt. Wir leben in der Unruhe und in der Sorge, weil
wir der vom Menschen geschaffenen Objektwelt nicht mehr iiber
den Weg trauen, weil wir die moglichen Folgen noch weiter ge-
triebener Objektbeherrschung nicht iiberblicken kénnen.

Worin liegt denn der tiefere Sinn des unersittlichen Strebens
nach Objektverstindnis, Objekterkenntnis? Ist das Ziel die totale
Menschenbeherrschung iiber den Weg der totalen Objektbeherr-
schung? Ist es das stolze Bewusstsein des technischen Erfindungs-
geistes, liber elektronische Rechenmaschinen, tiber eine Art kiinst-
liches Gehirn, iiber Atomkrifte in beliebiger Auswahl verfiigen zu
konnen, um «das Ganze» kybernetisch zu dirigieren und auf weitere
Bemiihungen des «alten Menschen» zu verzichten? Bildet diese Per-
spektive den Wunschtraum eines modernen, im materialistischen
Denken erzogenen Naturforschers?

Miissen wir in dieser Situation nicht von einer Bedrohung des
Geistmenschen sprechen, des Menschen also, der dem seelischen Sein
und seiner Hermeneutik aufs Tiefste verhaftet ist, und durch den
Realititshunger der Welt (hinter dem in objektivierter Form die
Naturwissenschaften stehen) in eine Situation gedringt wird, welche,
ausserlich gesehen, eine Disqualifikation bedeutet?

Ein kleines, konkretes Beispiel dafiir bildet die fortschreitende
Elimination des Griechischen und Lateinischen aus dem Mittelschul-
unterricht.

Wer ist der Schuldige? Ist es der auch bei der Jugend in stidrk-
stem Ausmass bestehende Hunger nach der «Objektwelt»? Oder ist
es die einseitig philologisch betriebene Unterrichtung, welche in den



193

lebendigen Sinn des Griechischen und Romischen nicht einzudringen
versteht, dadurch die Begeisterung fiir die unerhdrte Bereicherung,
welche uns die Vermittlung der Antike zu geben vermag, im Keime
erstickt und den altsprachlichen Unterricht sinnlos macht? — Ist
unsere Mittelschulausbildung, welche den eigentlichen Triger des
Studium generale darstellt, zu unverbindlich oder zu wenig philo-
sophisch, dass sie dem werdenden Humanisten, auf die sich unsere
Zukunft stiitzt, den Glauben an geistige Werte nicht in einem Aus-
mass und mit einer Vertiefung zu vermitteln weiss, welche unsere
Jugend den Anfechtungen der Gegenwart, die in dem scheinbar
alles tiberbietenden «Realismus» von Naturwissenschaften, Medizin
und Technik liegen konnen, geniigend widerstandsfihig macht?
Dabei hat es den Anschein, als ob unsere Jugend auch heute, und
vielleicht in besonders intensiver Weise, zum geistigen Erlebnis
dringt.

Ergibe nicht der Versuch vermehrter Integration natur- und
geisteswissenschaftlicher Unterrichtung ein gewisses Korrektiv, um
wenigstens auf dieser Stufe geistiger Ausbildung — vielleicht ist es
bei der zunehmenden Entwicklung der Universititen zu Fachschulen
die letzte, auf der dies iiberhaupt moglich ist — zu einem Sinn-
zusammenhang zu gelangen, der in der Unterrichtung der Zukunft
viel stirker betont werden muss. Denn die Gefahr ist gross, dass,
wenn Natur und Geist im Bewusstsein nicht zu einer Synthese ver-
einigt werden konnen, geistige «Scheinsynthesen» uns aufgedringt
werden, von denen der politisch-soziale Materialismus ein iiber-
zeugendes Beispiel darstellt.

Noch ein anderes. Bedenken wir, in welch tiberwiltigendem
Mass sich die Technik seit mehr als einem halben Jahrhundert des
Geistes bemichtigt hat! Das gilt ganz unmittelbar fiir die Art und
Weise, wie uns Geist heute neben dem gesprochenen und gedruckten
Wort dargeboten wird. Von 1900 an etwa datiert die Massenproduk-
tion oft sehr fragwiirdiger geistiger Fertigfabrikate mit Hilfe der
Technik: erst im Kino; es folgten Radio und Fernseben.

All dies hat ganz zweifellos auch sehr positive Seiten, und es
gehort vielleicht zu den wichtigsten Aufgaben der Gegenwart, ge-
rade in dieser weltumspannenden Begegnung zwischen Technik und



194

Geist den Weg zu einer newen Synthese zu finden. Man bedenke
nur, was die Grammophonplatte heute auf der ganzen Welt als
Kulturtrager bedeutet! Kino, Radio und Fernsehen machen mit zu-
nehmendem Erfolg den Versuch, es auch zu sein oder zu werden.

Doch diirfen wir eines dabei nicht ibersehen, nimlich, dass durch
solche Einrichtungen der unmittelbare menschliche Kontakt oft
verlorengeht, und die Diskussion, das von Mensch zu Mensch ge-
sprochene Wort, das doch seinen eigensten Besitz ausmacht, zu kurz
kommt.

Nehmen wir das Uebermass an tdglicher Masseninformation
durch Presse und Fachpropaganda hinzu, so verstehen wir, dass der
Mensch solchem Ansturm vielfach nicht gewachsen ist und darauf
verzichtet, eine eigene geistige Welt aufzubauen.

Von diesem Blickpunkt aus ist leicht einzusehen, welche bedeu-
tenden Funktionen den Geisteswissenschaften im modernen Leben
zukommen. Dabei geht es nicht etwa um die Erhaltung von Ueber-
lebtem, um Konservierung, sondern darum, neue Wege zu 6ffnen,
welche den zukiinftigen Menschen vor dem totalen Aufgehen in
der durch Naturwissenschaft, Medizin und Technik aufgeschlosse-
nen Objektwelt bewahren. Es geht um den Menschen in seiner Fiille,
dessen Entfaltung bedroht ist.

Gibt es Wege, die nicht ein Zuriick, sondern ein lebendiges Vor-
wirts bedeuten?

Geistes- und Naturwissenschaften miissen sich, ohne unzulassige
Grenziiberschreitungen zu begehen, einander nihern. Fiir Geschichte
und Soziologie, welche sich mit den industriellen Revolutionen der
Vergangenheit und den technischen Umwilzungen der Gegenwart
befassen, ist eine solche Integration nicht nur unerldsslich, sondern
auch leicht vollziehbar. Die Atomphysik ihrerseits, selber philoso-
phierend und ihre Grenzen suchend, hat die zeitgendssische Philo-
sophie auf den Plan gerufen.

Naturwissenschaft und Medizin sind auf dem Weg, sich in
methodisch angemessener Weise in die Geschichte ihrer Wissen-
schaften zu vertiefen. Der Berithrungspunkte gibt es genug; und
konnte es anders sein, da sich doch im Letzten alles um mensch-
liche Erkenntnis bewegt?



195

Es geht aber beim Aufbau eines neuen Humanismus nicht nur
darum, ein geistiges Gegengewicht gegen den Materialismus zu
schaffen — das wiire ein zu enger, zu zeitbedingter Gesichtspunke -,
sondern es geht darum, dass der Mensch — in aller Bescheidenheit —
seine Universalitit wieder erkennt, und sich nach ihr sehnt, und
vor allem, dass er wieder lernt, in allen Lebenssituationen mensch-
lich zu handeln.

Die Erzichung zur geistigen Freiheit ist, kraft ihres Offenseins
und ihrer (relativen) Unabhingigkeit von der Sachwelt, die heute
vielleicht wichtigste Aufgabe der Geisteswissenschaften. Gerade in
ihrer echten oder scheinbaren Bedrohung liegt eine Kraft, auf neuen
Wegen an den Menschen heranzutreten, ohne den wunderbaren
Schatz geistigen Vermichtnisses zu vernachlassigen.

Natur- und Geisteswissenschaft haben im Bewusstsein des Men-
schen den gleichen Ausgangspunkt; logisches und kritisches Ver-
mogen, Abstraktionskraft, Vermogen der Synthese, Einbildungs-
kraft, Fihigkeit zur Kombination und Symbolbildung, tiberhaupt
alles, was dem Menschen an Geisteskriften zur Verfiigung steht. Die
Geisteswissenschaften aber haben den Naturwissenschaften gegen-
iber eines voraus, ein Unverletzliches und Hochstes: der Geist-
mensch hat es mit der Freibeit des Menschen zu tun, mit seinem
Ethos, seinem Sollen, er ist der Hiiter der «Tafel der Werte», die
trotz aller Angriffe ebenso unverletzlich, wie in jeder Epoche wand-
lungsfahig ist.

Dem Naturwissenschafter ist sein Objekt «gegeben». Der Gei-
steswissenschafter muss sich in den Stiirmen der Gegenwart — eine
wahrhaft prometheische Aufgabe — als Wahrer der Freiheit erwei-
sen. Er trigt die Verantwortung fiir uns, wo es gilt, dem Menschen
sein Offensein als Seelenspiegel vorzuhalten und in den mannig-
faltigsten Bedringnissen der Gegenwart ihm zu sagen, dass der
Mensch nur als Geist- und Seelenwesen menschlich bleibt.

Erziechung zur Freiheit und zum wahren menschlichen Mass,
darin sehe ich eine grosse Aufgabe der Geisteswissenschaften; Er-
ziehung zum Gleichgewicht im ecigenen Ich und zwischen Indivi-
duum und Gemeinschaft.

Wir sind auf etwas verschlungenen Wegen zu einem Ziel ge-



196

langt, das weiter zu verfolgen einer Gegenwart aufgegeben ist, wel-
che stirker aus den Fugen geriet, als ithr — im allgemeinen Wohlsein
des Alltags — gemeinhin bewusst ist.

Wir sind alle aufgerufen zu einem neuen Humanum, das andere
Ziige aufweisen wird als der historisch-dsthetische Humanismus, als
das, was man einmal Bildung nannte.

Es wird ein Humanismus sein, welcher als eine lebendige Ge-
meinschaft, als ein seiner Verantwortung bewusstes Volk in aller
Fretheit alle umfassen soll, die guten Willens sind.



Buchdruckerei Gigandet AG Solothurn



	Geist und Natur im Widerspruch und in der Uebereinstimmung : Vortrag

