
Zeitschrift: Mitteilungen der Naturforschenden Gesellschaft Solothurn

Herausgeber: Naturforschende Gesellschaft Solothurn

Band: 20 (1961)

Artikel: Geist und Natur im Widerspruch und in der Uebereinstimmung : Vortrag

Autor: Fischer, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-543289

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-543289
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


175

GEIST UND NATUR IM WIDERSPRUCH UND IN DER
UEBEREINSTIMMUNG

Von Hans Fischer (Zürich)'

1.

Wenn ich zu Ihnen über das Verhältnis von Geist und Natur
sprechen darf, über ein Thema also, das philosophischer Natur ist,
möchte ich zwei Dinge hervorheben: einmal methodisch die
Tatsache, dass ich als Mediziner von naturwissenschaftlichen und
medizinischen Gesichtspunkten ausgehe, wobei sich dieses methodische
Vorgehen notwendig auch im Inhalt des Vortrages ausdrücken

muss, und anderseits die Feststellung, dass, auch wenn ich zu einem
fast selbstverständlichen Dualismus zwischen Geist und Natur
gelange, der heute wie zu Zeiten Kants unüberbrückbar zu sein

scheint, mein Streben doch dahin geht, zwischen Natur und Geist

zu einem Sinnzusammenhang zu gelangen, der sich aus der
gegenseitigen Abhängigkeit von Natur und Geist, oder etwas konkreter
gesagt, zwischen Naturwissenschaft und Geisteswissenschaft

notwendigerweise ergibt und ergeben muss, sofern wir uns bemühen,
nach diesem Sinnzusammenhang zu suchen.

Wir stellen gleich zu Beginn die Vorfrage nach Unterschied und
Gemeinsamkeit von Geistes- und Naturwissenschaften. Bilden doch
Geist und Natur, Ich und Welt, die Grundprobleme, mit denen sich

der wissenschaftliche Mensch, mag er sich Geistes- oder
Naturwissenschafter nennen, zeitlebens auseinanderzusetzen hat und
damit nie zur Ruhe kommt.

1 Vortrag vom 15. Januar 1962, gehalten vor der Naturforschenden Gesellschaft

und der Aerztcgesellschaft von Stadt und Kanton Solothurn durch
Prof. Dr. med. H. Fischer, Direktor des Pharmakologischen Instituts der Universität

Zürich.



176

Auf die Frage: Inwiefern enthüllt sich dem menschlichen Geist

Natur, müssten wir mit der kritischen Frage Kants antworten: Wie
weit ist der Geist überhaupt in der Lage, Natur in Raum und Zeit
zu erkennen? Sind Raum und Zeit nur Formen der Anschauung,
oder billigen wir ihnen in concreto ein grösseres Mass an Realität

zu, wie Kant es tat?
Es eröffnet sich uns aber damit eine Problematik, die nicht nur

die Natur betrifft, wie sie uns als Aussenwelt gemeinhin entgegentritt,

deren Realität wir, so wie sie ist, nicht nur wie sie uns
erscheint, erfassen möchten, sondern sie betrifft auch, und in erster

Linie, unsern an sich räum- und zeitlosen Geist, der sich in dieser

raum-zeitlichen Welt bewähren muss. Der Geist also, dessen «Natur»,

innere Mechanik, Bau, Funktionsweise, Leistungsfähigkeit,
Grenzen, oder wie man dem sagen will, wir kennen möchten, nimmt
an unserm raum-zeitlichen Wesen in hohem Masse teil, was uns in

der Einbildungskraft, in der Phantasie, in der Vorstellung, sei sie

mathematischer oder sonst wissenschaftlicher, oder sei sie dichterischer

Art, sehr eindrücklich bewusst wird.
Nochmals kehren wir zum äusseren Raum/Zeitbegriff zurück,

dessen Problematik gerade in unserer Zeit von geistes- und von
naturwissenschaftlicher Seite viel diskutiert worden ist und dessen

Auffassung grosse Wandlungen durchgemacht hat.
Elementare Verschiebungen in unserm Verhältnis zu Raum und

Zeit, wie sie die allgemeine Relativitätstheorie Einsteins mit sich

gebracht hat, affizieren unser Bewusstsein viel tiefer und rufen eine

Lockerung auch unseres inneren raum-zeitlichen Gefüges hervor, das

nicht ohne Folgen psychologischer Art geblieben ist und uns jene
statische Sicherheit genommen hat, welche der klassischen Mechanik

von jeher eigen war. Vielleicht ist diese Beunruhigung weniger sichtbar,

als die mit der kopernikanischen Wendung verbundene
Entthronung der Erde aus dem Mittelpunkt der Welt, aber im Grund
ist diese Verschiebung in der Auffassung von Raum und Zeit
«revolutionärer» und im Ausmass gewaltiger als jene.

Eine andere, und eine der grössten und folgenreichsten
Schöpfungen, welche uns das 20. Jahrhundert, der oft so verschmähte
Geist des Jahrhunderts geschenkt hat, ist der vertiefte Einblick in



177

die mikrophysikalische Welt der Materie, welche den Gesetzen der
klassischen Mechanik nicht mehr zu gehorchen scheint, aus der

nicht nur unsere «Aussenwelt», sondern wir selbst als lebendige,
wirkende Einheiten aufgebaut sind.

Dieser im mikrophysikalischen Raum sich abspielende elektronenartige

Kräfteaustausch ist aber sowohl gestalt- wie richtungslos,
d. h. in der Richtung seiner Kraftausübung unbestimmt. Man könnte
beinahe die paradoxe Auffassung vertreten: der mikrophysikalische
Vorgang ist räum- und zeitlos, wobei zeitlos soviel wie ewig und
raumlos soviel wie unbegrenzt bedeutet.

Das Leben aber ist weder ewig, noch unbegrenzt, weder raum-
noch zeitlos, noch richtungslos, sondern gerade dadurch charakterisiert,

dass der Mensch nur im Räume, nur als Gestalt möglich ist
und nur in der Zeit, d. h. als zeitlich einsinnig gerichtetes, seinem

individuellen Tode mit Sicherheit entgegengehendes Wesen zu
existieren vermag, während die ihn zusammensetzenden mikrostrukturellen

Elementarteilchen davon, ob wir tot sind oder ob wir leben

ganz ungestört und unberührt, ihren Kräfteaustausch in der
mikrophysikalischen «Unterwelt» bis in alle Ewigkeit fortzusetzen
befähigt sind, falls nicht ein zufälliges «Elementarereignis» ihre
«partikulare» Natur vorzeitig vernichtet.

Es ergibt sich also das Paradox: In unserer mikrophysikalischen
Grundstruktur sind wir sowohl zeitlos wie ewig, als auch durch

unsere Ausdehnung im Raum und in der Zeit raum-zeitlich begrenzt.
Etwas anders ausgedrückt: durch unsere werdende, gewordene und

vergehende «Gestalt», diese sowohl physisch wie psychisch gedacht,
die immer ein Bewegtes ist und nie ein Bleibendes sein darf, haben

wir Anteil an der Vergänglichkeit. Dadurch, dass wir nicht nur
Gestaltwesen sind, sondern gleichzeitig an der mikrophysikalischen
Welt teilhaben, in deren Einheiten wir als vergängliche Gestalt
wieder zerfallen, sind wir sowohl gestaltete Geschöpfe des Raumes

wie des räumlichen Nichts. Darum ist auch notwendig der Tod
in uns.

Wenn wir heute von einem Naturbegriff ausgehen, müssen wir
von diesen Wirklichkeiten der mikrophysikalischen Welt ausgehen,



178

sie sind uns «gegeben», möge diese Welt noch so weit vom Leben,

vom Lebensgefühl entfernt sein.

Das eine ist sicher: die mikrophysikalische Welt bedeutet, vom
Leben her betrachtet, nicht nur Aufbau, sondern auch Abbau.
Vielleicht ist die Anwendung von Atomkräften gerade deshalb so

ungeheuer lebenzerstörend, weil die Atomkräfte als urzeitliche
Weltallskräfte, mit denen der Mensch zu spielen begonnen hat, vor dem
Leben stehen. Diese Urkräfte scheinen aber keine formbildenden
Eigenschaften zu besitzen, aus denen Leben entstehen könnte. Sie

sind im biologischen Sinn formlos, auch wenn sie ein Weltall zu
konstituieren vermögen.

Die Atomkräfte zerstören aber in der Hand des kriegerischen
Menschen nicht allein Leben im biologischen Sinn, sondern mit
diesem auch Seele, Geist, Liebe, in unendlichem Ausmass, zerstören,
was frühere Generationen an Geist, Kunst und ewigen Werten
hervorgebracht haben. Auch Natur nicht schonend, die in giftigen
Staub zerstiebt, in tödlich feinen Strahlenstaub, gegenwärtiges und

künftiges Leben auf eine unbekannte Zahl von Generationen hin
in ihrem naturgegebenen Bestand zerstörend und ihr Wesen un-
voraussehbar verändernd.

LIaben wir uns mit diesen Perspektiven auf unfruchtbare oder

gar unzeitgemässe Abwege begeben? Ist nicht vielmehr gerade durch
solche Ueberlegungen eine Seite des heutigen Menschen offenbar
geworden, die als paradoxer Urgrund unseres physischen Daseins

auch dem Geisteswissenschafter nahegebracht werden muss.
Werden uns die explosiven Gestalten eines Rodion Raskolnikoff,

Dimitri Karamasoff, die Menschen Franz Kafkas oder Friedrich
Dürrenmatts nicht auf solchem Untergrund verständlicher?

Eine Grundparadoxie des Menschen wird hier offenbar: Die
Beherrschung dieser Kräfte durch den Menschen stellt ihn ganz
unmittelbar vor die ethische Entscheidung: will er diese Kräfte zum
Aufbau oder zur Vernichtung verwenden? Wir stehen hier einer
erstmals den Menschen in dieser radikalen Form treffenden
Entscheidung gegenüber: der ewigen Entscheidung zwischen Gut und
Böse.

Wir haben im vorausgehenden einige die Natur betreffende



179

Aspekte betrachtet, wie sie sich dem heutigen Menschen in ihrer

erbarmungslosen, nackten Realität stellen. Wir haben das Gewalt-

massige, was in den im Weltall als ungeheure weltbildende und

weltzerstörende Mächte tätigen Kernkräften verborgen ist, nur kurz

gestreift. Aber schon dieser Einblick in ihr Wirken stellt uns vor
fast unlösbare Probleme, Probleme, die nur ethisch, nur im Bewusst-
sein der Freiheit des Menschen, d. h. aber im Bewusstsein seiner

Bindung an ewige Werte, im Bewusstsein höchster Verantwortung,
vielleicht, zu lösen sind.

2.

Wir stellen eine weitere Frage, die nun nicht die Natur, sondern
den Geist betrifft, die Frage: Wie enthüllt sich unsertn Selbst-
bewusstsein der Geist?

Man kann die Relativität des Menschengeistes in seiner
unbestreitbaren biologischen Verwurzelung, auch in seiner Abhängigkeit
vom Bewusstsein und von dem schwer konkret zu fassenden

sogenannten Unbewussten oder auch in der notwendigen Bezogenheit
des abstrakten Denkens auf eine konkrete Situation sehen. Als
Grundsubstanz des Geistes im natur- und geisteswissenschaftlichen
Sinn werden wir auf das Wort und die Zahl, auf den Logos
verwiesen als fast einzige Möglichkeit unseres Selbstbewusstseins, zum
Geist zu gelangen, Geist zu werden. Die Semiotik der Sprache, der

Zahlen, der Striche, der Töne, die geistige Zeichensprache schlechthin,

bildet den Urgrund, aus dem Geist als Selbst- und
Fremdverständnis hervorwächst. Das Vermögen der Begriffe ist das ebenso

zarte wie grossartige Instrument, die Sprache also und ihr semio-

tischer Sinn, Worte als hindeutende Zeichen, als Abbild, Reflex
einer geistigen Wirklichkeit, die ja nur gerade dadurch zur geistigen
Wirklichkeit wird, dass wir eine Erfahrung, ein Erlebnis in Worten
auszudrücken vermögen.

Das gilt für Natur- und Geisteswissenschaften in gleichem Mass.

Und so hätten wir eine gemeinsame Wurzel kurz angedeutet,
welcher Natur- und Geisteswissenschaften ihre Möglichkeit und

ihre Flerkunft verdanken.



180

Die konkrete Aufgabe, die sich uns damit stellt, bildet der
Versuch, die Abhängigkeit des Geistes und damit der Geistes- wie der
Naturwissenschaften von der Natur des Menschen, von seiner
Leiblichkeit und damit von seiner Vergänglichkeit her, zu erweisen.

Versuchen wir es zunächst mit der Geschichte des Menschen.
Die Tatsache erscheint uns sehr eindrucksvoll, dass wir den
Menschen in seiner biologischen Substanzialität heute auf etwa 600 000

Jahre zurückverfolgen können.
Bedeutet das nicht, soweit uns frühe Zeugnisse überhaupt

darüber belehren können, dass wir in einer für den heute lebenden
Menschen nach rück- und vorwärts, im Beginn und im Endziel,
unübersehbaren Evolution stehen, welche vor 600 000 Jahren mit
reiner Natur als menschlicher Natur begann und vielleicht einmal
mit reinem Geist enden wird. Man spricht in der Biologie von
fortschreitender Zerebralisation (Portmann) und meint damit, dass das

Denkgehäuse des Menschen, das Gehirn, im Laufe unübersehbarer
Zeiten eine fortschreitende Entwicklung vollzogen habe, welche uns
heute, und noch viel mehr den Menschen zukünftiger Aeonen, falls
er sie überlebt, befähigen wird, den geistigen Zusammenhang, nach

aussen und nach innen, in Welt und Ich, immer schärfer und tiefer
zu erkennen. Wir wagen nicht zu entscheiden, ob die Fortsetzung
des geistigen Weges den Menschen zum Skeptiker oder zu dem in
der heutigen Welt besonders verbreiteten literarischen oder politischen

Zyniker - oder zum Halbgott machen wird.
Aber was bedeuten bei solchen Zeiträumen 10 000 Jahre mehr

oder weniger bewusster Geschichte? Wird nicht die Relativitierung
unserer menschlichen Existenz gerade dadurch deutlich, wenn wir
feststellen, dass es 600 000 Jahre bedurfte, bis ein Plato seine Dialoge
schreiben, ein Newton sein Gravitationsgesetz entdecken, ein Kant
seine Erkenntnis unseres geistigen Vermögens denken, Einstein sein

Relativitätsgesetz und Max Planck seine Quantentheorie in
mathematische Formulierungen zu fassen vermochten?



181

3.

Der Weg von der Natur des Homo primigenius, Pithekanthro-

pus, Mäandertalmenschen, und wie unsere vorgeschichtlichen
Vorfahren alle heissen mögen, zum Homo sapiens und zum Geist des

geschichtlichen, zeichen- und sprachbegabten Menschen ist ein

unübersehbar langer. Aber überall, wo wir auf Kulturen selbst primitiver,

vorgeschichtlicher Ausbildung stossen, wird der Weg der

Zeichensprache, der semiotische Weg, im Bild und dann im Wort,
eingeschlagen. Und damit gelangen wir an den Anfang jener
Menschenepoche, in welcher, wie in den abendländischen Hochkulturen
Asiens, Aegyptens und schliesslich Europas, Objekt- und Innenwelt
zum Gegenstand der Erkenntnis gemacht werden und Natur- und
Geisteswissenschaften, beide oft unter religiösen Aspekten, ihre
Geburtsstunde feiern konnten. Und wir entnehmen der religiösen
Quelle den auch heute als Voraussetzung für jede Wissenschaft

gültigen Satz: «Im Anfang war das Wort». Die wichtigste Voraussetzung

des Geistwerdens ist das Wunder der Sprache. Ohne Sprache
kein Geist, auch wenn die Anlagen dazu in jedem normalen
Menschen vorhanden sind. In einem absolut einsam und sprachlos auf-
wachsenen Menschen, einem Kaspar Hauser, kann sich Geist nicht
entfalten. Das begriffliche Denken würde ihm trotz aller vererbten
Anlagen dazu völlig fehlen, und er miisste in geistloser Dumpfheit
dahinleben.

So aber ist es auch bei den bedauernswerten Menschen, die als

Taubstumme geboren werden, die zwar der optischen und hapti-
schen Sinne, des Geruchs- und Geschmacksvermögens mächtig, aber

nicht in der Lage sind, das mit den Sinnen Aufgenommene begrifflich

zu bezeichnen, und nur durch Gebärden und Bewegungen
andeuten, was sie fühlen. Denn es kann nichts bis zum Geist, bis zu
der für sie verborgenen Realität des Geistes vordringen, zu geistigem

Ausdruck werden, bei dem, der nicht des in Worten ausdrückbaren

Begriffes mächtig ist.

Nur wer versteht, dem Taubstummen die Zunge zu lösen und

ihm durch einen Ersatz des Gehörs die menschliche Stimme
verständlich zu machen, vermag ihm die Teilnahme am Geist zu ver-



182

mittein, ihn zu einem geistigen Wesen zu machen und ihn dadurch
in die menschliche Gemeinschaft aufzunehmen.

Wir erkennen, wie Geist nur möglich ist, auf Grund von
Einrichtungen unseres Körpers, vor allem der Sinnesorgane, mit
welchen wir in der Lage sind, äussere Eindrücke wahrzunehmen.

Aber nicht die Sinnesorgane und nicht die physische Artikulation
der Sprache sind das letzte, was vom naturwissenschaftlichen
Gesichtspunkt aus gesehen, zum Werden des Geistes notwendig ist,
sondern jenes auch für den Naturwissenschafter fast unerklärlich
funktionierende Organ, das wir summarisch als Gehirn zu bezeichnen

pflegen, und das einen so gewaltigen Mikrokosmos von
verbindenden und abgegrenzten Möglichkeiten geordneter Funktion
darbietet, dass es das Staunen jedes nur oberflächlich in diese
Geheimnisse Eingeweihten immer wieder hervorruft. Der Zürcher
Physiologe W. R. Hess hat uns einige bedeutende Wege gezeigt und
sie meisterhaft ausgebaut, auf denen wir zu einer gewissen Erkenntnis

höherer Gehirnfunktionen gelangen können. Hess hat gewisser-
massen eine Art höhere Semiotik der Gehirnfunktionen aufgedeckt,
eine Zeichensprache, die uns, wie die Semiotik der Sprache das

Verstehen, so in der Funktion des Gehirns gewisse ausgezeichnete
Punkte erkennen lässt, auf die es im unendlich komplizierten,
relaisartigen Mechanismus der physischen Gehirnfunktionen ankommt.

Gerade dies müssen wir den Vertretern der Geisteswissenschaften

- nicht dass sie es nicht schon wüssten - einmal sehr eindrücklich

sagen, dass ohne Gehirn und ohne Sprachorgan und die dabei in
Aktion tretende Muskel- und Nerventätigkeit die Entwicklung des

Geisteslebens und damit auch Geisteswissenschaft unmöglich ist.
Das berühmte «Cogito, ergo sum», stellt nur eine Seite des onto-

logischen Problems dar: der Geist erkennt sich selbst und setzt sich
als seiend, aber die «Natur», aus welcher der Geist kommt und
ohne die es keinen für uns erkennbaren Geist gibt, bleibt unerkannt.
Es ist nicht die berühmte Zirbeldrüse Descartes, wo der Geist west,

- aber wir anerkennen Descartes Bedürfnis nach einem Stück «Natur»,

das als «Material» für die Emanation des Geistes dienen
könnte. Ob Descartes Zirbeldrüse, ob wir heute Zentralnervensystem

sagen, bleibt sich gleich - es ist die nicht aufzuhaltende Be-



183

drängnis, in welche uns der Dualismus zwischen Natur und Geist

gebracht hat, ein geradezu faustisches Bedürfnis, welches den heutigen

Menschen zwingt, nach den Wurzeln seiner geist-leiblichen
Existenz immer tiefer zu graben in der Hoffnung, den Sinn seines

Wesens, seiner äusseren und inneren Natur in einer grossen, irgendwie

gültigen Synthese zu erfassen, um sich, und wäre es auch nur
für Augenblicke, dabei beruhigen zu können.

Einseitige Biologismen haben hier keine konstitutive Kraft. Wenn

wir vom Geist als einem Gehirnprodukt sprechen, ist damit weder

über die Genesis des Geistes, noch über den inneren Zusammenhang
zwischen Gehirn und Geist etwas Gültiges ausgesagt. Trotz aller

Anstrengungen, den Weg von Seiten der Biologie und der
experimentellen Psychologie und Trieblehre, der Tierpsychologie, dem

Behaviourism von Leib zum Geist zu finden und ihn gewissermassen
als Sekret, als Ausscheidungsprodukt des Gehirns zu betrachten, was

unweigerlich dazu führen müsste, die Geisteswissenschaften
naturwissenschaftlich zu begründen, ist uns eine Antwort auf die Frage,

was denn Geist sei, von dieser Seite, versagt geblieben.

Mögen wir des Glaubens sein, der Geist sei ewig und könne nicht
mit dem leiblichen Tod endigen. Wir wissen es nicht und überlassen

die Gewissheit der Sphäre des Glaubens.

Aber: wer Geist sagt, muss auch Gehirn, wer Gehirn sagt, muss
auch Geist sagen.

Dass die Wege der wissenschaftlichen Analyse von Geist und

Natur sich scheiden, liegt in der Unvollkommenheit des Menschen,
das Ganze dieses unaufhörlichen Wechselspiels als Einheit zu
verstehen. Wir sprechen von Integration, was aber nicht bedeutet, dass

wir den Weg verstehen, der zur Integration führt. Es ist uns offenbar

versagt, den archimedischen Punkt zu finden, in welchem
physische Gehirnfunktion und Geist sich treffen.

4.

Noch heute hat jede Weckung und Schulung des Geistes von
Buchstaben und Wort, von Syntax und Periode auszugehen: Das

erste Wort des Säuglings, der nach der Mutter ruft, bildet den



184

Anfang unendlicher Bemühungen, das Vermögen des Wortes und
der Sprache zu entwickeln, und es gehört zu den vornehmsten
Aufgaben unserer Geistesschulung in Volks-, Mittel- und Hochschule,
den oft so spröden Sinn für den Reichtum und die Feinheiten unserer

Sprache zu wecken, zu bilden und zu vervollkommnen.
Und wer bedürfte der Sprachschulung mehr als der Naturwissenschafter

und Mediziner, um das mit einiger Subtilität auszudrücken,

was ihm die Semiotik der Natur aufgibt, um es in die Sprache der
Naturwissenschaft und Medizin zu übersetzen.

Der Wortmächtige aber, der Dichter, der Prophet, der Künder
eines neuen Glaubens, der Philosoph, der uns eine neue Menschen-
und Weltsicht eröffnet, bilden jene Heroen und Halbgötter, welche

uns durch ihr Wort den Widerspruch zwischen Welt, Gott und Ich,
zwischen Natur und Geist vergessen lassen und im seelischen Erlebnis

zum Einklang bringen.
Zwar der sprachenmächtigen Genien sind in irgend einer menschlichen

Sprache, etwa der deutschen, in einem Jahrhundert nur
wenige. Aber sie lassen uns erkennen, bis zu welcher Höhe der
menschliche Geist aufzusteigen, bis in welche verborgene Tiefen der
Seele der Geist- und Sprachmächtige einzudringen vermag. Und
hier begegnen wir jenem fast unerklärlichen Phänomen der Resonanz

und des Einverständnisses: Auch wir als Menschen des gewöhnlichen

Wortes und der wenig gepflegten und armen Sprache
vermögen den Feinheiten der dichterischen Sprache und ihrer Bedeutung
zu folgen und jene Erschütterungen mitzuerleben, welche den Dichter

in seinem «Urerlebnis» bewegt haben.

Der lebendige Sinn der Geisteswissenschaften liegt ja gerade darin,

dass uns die Fülle geistiger Möglichkeiten offen gehalten wird,
dass wir als Naturwissenschafter nicht in der Objektwelt verkümmern,

sie mag uns in noch so grandioser Weise enthüllt werden.
Das heisst aber, dass wir dank der lebendigen Wirklichkeit der

Geisteswissenschaften, sei es Geschichte, Literatur-, Kunstgeschichte
oder Philosophie, den Menschen in seinem inneren Reichtum
erkennen können, dass wir den Zugang zum Seelischen, zu den ewigen
inneren Werten wieder finden, die heute so fragwürdig gemacht
worden sind.



185

Trotz all den biologischen und psychologischen Voraussetzungen,

die wir kurz berührt haben, bleibt es rätselhaft zu denken,

woher dem Menschen die Gabe geschenkt wurde, Geist zu haben

und ihn vernunftgemäss zu gebrauchen. Welcher unendlich hohe

Geist, ja welcher Gott vermochte die Bildung unseres im Ursprung
so naturhaft-nächtigen Wesens so zu gestalten, dass wie aus dem

Haupt des Zeus seine L.ieblingstochter Athene, so aus dem

Zentralnervensystem der Geist, der Geist Shakespeares oder Goethes, oder

Hölderlins oder John Keats hcraussprang und uns in unserm Innersten

entzückte.
Die Frage, wie der lebendige, alles befruchtende und unsere wahre

Existenz begründende Geist dem Gehirn, das wir Biologen etwas
zu kennen glauben, entspringe, bleibt bis auf den heutigen Tag
rätselhaft, bleibt ein Arcanum, und kein noch so genialer Homun-
culus unserer Zeit sah den Geist aus der Retorte seiner wohlgewählten

Schar von Polypeptiden und Nukleinsäuren herausspringen.
Damit stehen wir wieder am Kreuzungspunkt von Natur- und

Geisteswissenschaften, dort, wo die Geister sich treffen und scheiden,

sich anziehen und abstossen, nämlich dort, wo uns die
Transzendenz zwischen Natur und Geist gerade am eindrücklichsten
entgegentritt, dort, wo wir den innigsten Berührungspunkt wohl mit
Recht vermuten, ja, wo wir Identität erwarten sollten zwischen

Natur und Geist, nämlich in unserm Bewusstsein. Aber wie
überwinden wir die Inkommensurabilität von cerebralem Aktionsstrom
und Gedanke? Noch niemand hat den gordischen Knoten zu durchhauen

vermocht.
Die mehr naturwissenschaftlich-medizinisch orientierte Psychologie

ist der geisteswissenschaftlichen Analyse des Menschengeistes

in diesem Jahrhundert als teils erwünschter Helfer entgegengekommen,

teils von ihr abgelehnt worden. Die von der Medizin

ausgegangenen, durch Breuer, Freud und Jung machtvoll entwickelte

Tiefenpsychologie hat sich im Laufe ihres dialektischen Ringens um
einen wahren Gehalt zu einer Anthropologie, zu einem Wissen um
den inneren Menschen entwickelt, nicht ohne der mehr
geisteswissenschaftlich orientierten Analyse der menschlichen Seele manchmal

Gewalt anzutun.



186

Es hat sich uns damit noch eine andere Welt halb und halb
geöffnet: die umstrittene Welt des Unbewussten. Gehört das Unbe-
wusste zum Geist? Ist dies die Welt der Mütter? Hat dieses Un-
bewusste schon irgendwie Gestalt? Wenn wir von der Existenz der

Archetypen C. G. Jungs überzeugt sind, beginnt Gestaltbildung im
Unbewussten. Vielleicht stehen wir individuell und kollektiv unter
ihrem Gesetz. Vielleicht liegt darin eine tiefe Wurzel des

Künstlerischen, das unbewusst, epochemässig-periodisch zu neuen
Kunstformen führt.

Eine unmittelbare Form des Schöpferischen wächst aus dieser

chthonischen Welt empor, die noch kaum vom Logos der Logik
berührt wird und in Dichtung, bildender Kunst und Musik ein

ursprüngliches Element, ein Urphänomen darstellt, das noch vor der
Geburt des Geistes liegt. Das Unbewusste hat noch keine kategoriale
Würde, aber die Kraft des unmittelbaren Werdens aus einem tiefen

Urgrund der Seele. Im Seelischen hören wir das Meer in der Tiefe
rauschen, den Geist aber erkennen wir im Vogelflug - ob Adler
oder Taube, gleichviel.

5.

Weitere Frage: Darf der Geistmensch (eine Abbreviatur für
«Geisteswissenschafter») die für das Verhalten des Menschen so

bedeutend gewordenen Entwicklungen unseres Jahrhunderts auf
naturwissenschaftlichem und technischem Gebiet übersehen, an ihnen

vorübergehen, als ob sie nicht existierten? Hat nicht gerade er die

Verpflichtung, diese für unser ferneres Menschenschicksal entscheidend

wichtigen Erkenntnisse in seinen geistigen Besitz aufzunehmen,

sie geistig zu durchdringen, ihnen Sinn und Wert zu geben,

im Positiven und im Negativen? Muss die naturwissenschaftliche

Entwicklung des 20. Jahrhunderts ohne Sinngebung durch den
Geistmenschen vorübergehen?

Atomphysik und Genetik sind wohl diejenigen Bereiche der
Naturwissenschaften, welche stärkste Auswirkungen auf das geistige
Leben der Gegenwart ausgeübt haben. Und hier ist nun zu fragen:
Wie hat sich der Geisteswissenschafter dazu als zu Phänomenen



187

gestellt, welche den heutigen Menschen innerlich in stärkste Bewegung

versetzen, sein Selbstbewusstsein erheben oder quälen, seine

überlieferte Auffassung von Mensch und Welt in Frage stellen oder

neu konstituieren?
Sollte nicht der moderne Philosoph zuerst Mathematik, und

sollte er nicht Physik studieren, bevor er sich mit erkenntnistheoretischen

Fragen im historischen Sinn abgibt? Müsste ihm nicht ohne

diese Propaedeutik, die im Bewusstsein der Gegenwart ein so grosses
und oft beunruhigendes Ausmass angenommen hat und bei der
Vertiefung, welche die Physik als Erkenntnistheorie der Naturwissenschaften

erreicht hat, eines der wichtigsten Mittel zur Erkenntnis

unseres Zeitalters entgehen?
Und sollte er sich nicht in die Grundlagen der Genetik vertiefen,

bevor er die Freiheit des Menschen proklamiert? Wobei der biologisch

gesicherte genetische Determinismus offenbar nichts Gültiges
über Freiheit oder Unfreiheit des Menschen im geistigen Sinn

auszusagen vermag. Dass wir biologisch determiniert sind, spricht nicht

gegen die geistige Freiheit des Menschen, die für sein Wesen ebenso

konstitutiv ist, wie seine genetische Determiniertheit. Aber ohne

diese Dinge zu kennen und ihnen ihren Platz und Rang im Bewusstsein

anzuweisen, ist es heute in einer skeptisch gewordenen Welt

gefährlich, von geistiger Freiheit zu sprechen.
Es handelt sich dabei nicht um Grenzüberschreitungen, sondern

um lebensnotwendige Aufgaben in einer Gesellschaft, welche nach

dem Sinn ihres Daseins in einem tieferen, durch die moderne
Wissenschaft geöffneten Erkenntniskreis zu fragen den Mut und das

Bedürfnis hat.
Dass die Wege der natur- und geisteswissenschaftlichen Analyse

sich methodisch und nach Inhalten trotzdem in vielen Bereichen

scheiden müssen, liegt in der Unvollkommenheit des Menschen, das

Ganze des unaufhörlichen Wechselspiels zwischen Natur und Geist

als Einheit zu verstehen.

Die Spannung bleibt bestehen, und diese Spannung zwischen

Natur und Geist ist um so grösser, als in unserer Gegenwart

Vorstellungen von der Natur mit überwältigender Kraft in unser Be-



188

wusstsein getreten sind und nach einer Deutung nicht nur im natur-,
sondern auch im geisteswissenschaftlichen Sinn verlangen.

6.

Die Polaritäten Gehirn und Geist, Gehirn und Seele, berühren
sich, ja sie sind unaufhörlich miteinander verknüpft, wenigstens auf
Lebenszeit. Mit dem Tode entflieht der Geist. Wir wissen nicht
wohin. Aber wie überwinden wir die Polarität, das Wechselspiel

unseres Daseins?

Vielleicht bleibt uns nur eine Lösung im Geiste des grossen
Nicolaus von Cusa: Die coincidentia oppositorum, die Koinzidenz
der Gegensätze, das heisst aber eine rein geisteswissenschaftliche,
metaphysische Lösung.

Die Gegensätze (Polaritäten) werden in der Koinzidenz nicht
aufgehoben, d. h. nicht in der Wirklichkeit, für welche das Bewusst-
sein nach beiden Seiten offenbleibt, sondern nur in der die Polaritäten

als Einheit durchschauenden Vernunft (Cognitio), die als

einziges Erkenntnisvermögen (im höheren philosophischen Sinn) zu
dieser Schlussfolgerung gelangen kann.

Gehirn und Geist: Hessen sie sich nicht einer solchen Koinzidenz
ein- und unterordnen? Es bleibt nur die Frage offen: Wie gross ist
der Erkenntnisgewinn solcher Verknüpfung des scheinbar nicht zu
Vereinenden?

Der Cusaner hat durch die «coincidentia oppositorum» das

Problem für die Mehrdeutigkeit des Lebens eine Erklärung zu finden,
symbolisch gelöst. Der tiefste Grund aber seines Einheitsdenkens

liegt in seinem Glauben an die Einheit der von Gott geschaffenen
Welt, welche den Menschen in seiner leiblichen und geistigen

Prägung in sich einschliesst.

Vielleicht ist der moderne Rationalismus naturwissenschaftlich-
logistischer Prägung notwendig, um zu einer irgendwie gesicherten

Interpretation naturwissenschaftlich fassbaren Lebens- und
Weltverhältnisse zu gelangen, solange diese Richtung sich der Tatsache
bewusst bleibt, dass das «Reglerprinzip» keine Physiologie, die



189

Rechenmaschine kein menschliches Gehirn und Kybernetik keine

«Wissenschaft vom Menschen», sondern dass all dies nur eine

Analogie zu gewissen verstandesmässig fassbaren Ordnungskräften
darstellt.

Die Schuld unseres Zeitalters aber liegt vielleicht gerade darin,
dass viele davon überzeugt sind, auf naturwissenschaftlichem Weg
den Lebens- und Weltsinn in seiner ganzen unerschöpflichen Tiefe

und Fülle erfassen zu können, während es sich höchstens darum
handeln kann, einige raumzeitliche Koordinaten durch «Leben»

und «Welt» zu legen, was als Erkenntnismethode und als Ziel schon

relativ viel bedeutet.

7.

Eine weitere Frage: Warum genügen uns die historischen Lösungen,

etwa des transzendentalen Idealismus eines Plato und Kant
nicht mehr bei unserm Bestreben, zu einer Selbst- und Welterkenntnis

zu gelangen? Die unverbindliche und unvollständige Antwort
wird lauten: Weil wir ein anderes Lebens- und Weltgefühl besitzen,

weil dem überbordenden Wirklichkeitssinn übermächtige Gewalt
über uns verliehen wurde. Haben wir nicht sowohl den Rationalismus

wie den transzendentalen Idealismus hinter uns und damit

Sicherungen im Stich gelassen, deren Verlust wir gerade heute um so

schmerzlicher empfinden, als wir unter dem Eindruck der geistigen

Anarchie, in der wir leben, uns einem Bodenlosen nähern, das mit
Barbarei verwandte Züge aufweist. Was ist uns denn geblieben?

Peinliche Frage. Dem oberflächlichen Psychologismus sind wir mit

einigem Glück entronnen. Das existentielle Denken gibt uns nur
dort einen Schlüssel zum Selbstverständnis, wo der Gang in die

Tiefe menschlicher Existenz angetreten wurde, wie bei Kirkegaard.
Wie ist es zu dieser Entwicklung gekommen? Flaben die

Geisteswissenschaften versagt, oder hat man ihren Ruf überhört? Oder ist

der Mensch unter dem Einfluss nihilistischer Strömungen, die sich

nicht selten notdürftig in den Deckmantel des Existentialismus
gehüllt haben, zum Barbaren geworden?



190

Wo liegen die geistesgeschichtlichen Gründe für diese Entwicklung?

Liegen sie bei den Naturwissenschaften? Mag sein.

Vielleicht wäre hier die Frage zu stellen erlaubt: Warum Hessen

sich die einem einseitigen Historismus huldigenden Geisteswissenschaften

seit hundert Jahren in die Defensive drängen, und wie
steht es heute? Diese Frage enthält vielleicht das wichtigste
Gegenwartsproblem: Wie gelangen wir in unserer so zerrissenen Gegenwart

zu einem neuen Humanismus? Keine Frage, dass er ein ganz
anderes Gesicht tragen wird als alle früheren Humanismen. Ist
nicht die Zerrissenheit der Gegenwart gerade dadurch charakterisiert,

dass die Impulse, welche einen neuen Humanismus begründen
könnten, zu schwach sind, um aufs Ganze unserer Gegenwart zu
wirken, dass sich die Gegenwart zwar in weltanschaulichen Romanen

und Schriften auslebt, ohne den Weg zu einer tieferen geistigen
Synthese zu finden, welche uns von den Schlagworten befreite,
unter deren Scheinherrschaft wir leiden, ohne die Kraft zu haben,
ihrer Herr zu werden. Wir leben in einer Spannung, welche um so

grösser ist und immer weiter bis ins Unerträgliche sich steigert,
weil wir in keiner Sphäre des menschlichen Lebens einen Ansatz

zur Ueberwindung des Dualismus erkennen können, der allgemeinere
Gültigkeit beanspruchen dürfte, vielleicht ausser dem religiösen.
Aber ist nicht auch die Religion, der Glaube an ein Göttliches,

sogar nur als tragendes Lebensgefühl in weiten Bereichen menschlicher

Existenz in Frage gestellt?
Diese Spannung in uns, der wir wohl nie entrinnen können,

weil sich Geist und Natur in einem nur selten zu beruhigenden
Widerspruch befinden, ist heute um so grösser, als es uns nicht
rasch gelingen kann, unser durch die politischen Geschehnisse der

Gegenwart zerrüttetes und fast wie in ein Nichts zerfasertes und
durch Furcht und Schreck aufgewühltes geistiges Wesen in ein

Gleichgewicht zu bringen. Und nicht wenig haben moderne Literatur,

bildende Kunst und Musik dazu beigetragen, den Zerfall unseres
Wesens in krassester Weise zu betonen. Ob diese chaotischen

Bewegungen unserer Zeit die Vorboten zukünftiger LIarmonie darstellen,

bleibe kommender Entscheidung dahingestellt. Kurz gesagt, wir
empfinden den Wunsch, ja wir verlangen sehnsüchtig nach einer



191

neuen Gegenwart, einer neuen Existenz, mit einem Wort, wir hoffen,
einen neuen Glauben an die geistige Natur des Menschen zu finden.

Freilich, wem das gelänge, abseits von aller historisch verhärteten

oder banal gewordenen Theologie und jenseits alles platten Bio-

logismus, in der Unbefangenheit eines neuen Denkens, das den

natürlichen und den geistigen Menschen in eine Einheit zusammenzufassen

vermöchte, ohne Zwang, und ohne dem inneren Antrieb
der Seele und des Leibes Gewalt anzutun, der hätte der Menschheit
einen grossen, cartesianischen Dienst erwiesen.

Einer solchen, vielleicht törichten und doch im Wesen des

Menschen selbst gegründeten Hoffnung steht der Skeptizismus unserer
Zeit gegenüber, der nicht mehr an einen freien Geist und an geistige
Werte glauben will, der sein vielleicht berechtigtes Misstrauen einer

Welt gegenüberstellt, die scheinbar aufgehört hat, eine gesittete Welt
zu sein, weil es ihr beliebt, alle sittlichen Wertmaßstäbe für gering,
unsicher, unverbindlich, unnötig zu halten.

Der Mensch musste sich durch die Realität der zur
Menschenvernichtung angewendeten Atomkräfte in seiner Existenz aufs tiefste

bedroht fühlen: Das nicht mehr gut zu machende Exempel hat

uns die Vernichtung von Eliroshima durch Kernkräfte gegeben.
Es war ein Schock, der den Geistmenschen vielleicht tiefer traf

als den Objektmenschen (Naturwissenschafter), weil ihm die

Gesetzlichkeit, unter denen solche beinahe kosmischen Elementarvorgänge

sich abspielten, nicht ohne weiteres zugänglich waren. Sein

Erschrecken musste sich aber auch darauf beziehen, dass er dunkle

Kräfte am Werk sah, welche vom menschlichen Geist geschaffen,
dem Menschen Gewalt in die Hand gaben, menschliches Dasein in
fast beliebigem Ausmass zu vernichten. Mit welchen Waffen sollte

er, der Geistmensch, diesen monströsen Ereignissen gegenübertreten,

wenn Männer von hohem geistigem Rang, Physiker von Weltruf,
sich dazu bereit gefunden hatten, ein Höllenwerk, wie die
Atombombe, über der Menschheit loszulassen.

Hat die vom Menschen geschaffene Objektwelt, die Technik,

welche ihm fast unbeschränkte Macht über den Menschen, über Seele

und Leib zu geben schien, den Geist besiegt? Wie sollte der Geist

noch in freier Luft atmen können, wenn die Bedrängnis des Men-



192

sehen solchen Umfang angenommen hatte? War dieser Exzess in
die kosmische Gewalt der Materie, dieser obszöne Einbruch des

Menschen in die Werkstatt der Natur, nur die letzte Konsequenz
seiner Geistfeindlichkeit und seines Mangels an Ehrfurcht vor dem

Menschen als geistiges Wesen, Ausfluss eines absoluten Zynismus?

8.

Die Welt musste erschrecken, und der Schreck hat sich in
Permanenz erklärt. Wir leben in der Unruhe und in der Sorge, weil
wir der vom Menschen geschaffenen Objektwelt nicht mehr über
den Weg trauen, weil wir die möglichen Folgen noch weiter
getriebener Objektbeherrschung nicht überblicken können.

Worin liegt denn der tiefere Sinn des unersättlichen Strebens
nach Objektverständnis, Objekterkenntnis? Ist das Ziel die totale
Menschenbeherrschung über den Weg der totalen Objektbeherrschung?

Ist es das stolze Bewusstsein des technischen Erfindungsgeistes,

über elektronische Rechenmaschinen, über eine Art künstliches

Gehirn, über Atomkräfte in beliebiger Auswahl verfügen zu
können, um «das Ganze» kybernetisch zu dirigieren und auf weitere

Bemühungen des «alten Menschen» zu verzichten? Bildet diese

Perspektive den Wunschtraum eines modernen, im materialistischen
Denken erzogenen Naturforschers?

Müssen wir in dieser Situation nicht von einer Bedrohung des

Geistmenschen sprechen, des Menschen also, der dem seelischen Sein

und seiner Hermeneutik aufs Tiefste verhaftet ist, und durch den

Realitätshunger der Welt (hinter dem in objektivierter Form die

Naturwissenschaften stehen) in eine Situation gedrängt wird, welche,
äusserlich gesehen, eine Disqualifikation bedeutet?

Ein kleines, konkretes Beispiel dafür bildet die fortschreitende
Elimination des Griechischen und Lateinischen aus dem Mittelschulunterricht.

Wer ist der Schuldige? Ist es der auch bei der Jugend in stärkstem

Ausmass bestehende Elunger nach der «Objektwelt»? Oder ist

es die einseitig philologisch betriebene Unterrichtung, welche in den



193

lebendigen Sinn des Griechischen und Römischen nicht einzudringen

versteht, dadurch die Begeisterung für die unerhörte Bereicherung,

welche uns die Vermittlung der Antike zu geben vermag, im Keime

erstickt und den altsprachlichen Unterricht sinnlos macht? - Ist

unsere Mittelschulausbildung, welche den eigentlichen Träger des

Studium generale darstellt, zu unverbindlich oder zu wenig
philosophisch, dass sie dem werdenden Humanisten, auf die sich unsere

Zukunft stützt, den Glauben an geistige Werte nicht in einem Aus-

mass und mit einer Vertiefung zu vermitteln weiss, welche unsere

Jugend den Anfechtungen der Gegenwart, die in dem scheinbar

alles überbietenden «Realismus» von Naturwissenschaften, Medizin
und Technik liegen können, genügend widerstandsfähig macht?

Dabei hat es den Anschein, als ob unsere Jugend auch heute, und

vielleicht in besonders intensiver Weise, zum geistigen Erlebnis

drängt.
Ergäbe nicht der Versuch vermehrter Integration natur- und

geisteswissenschaftlicher Unterrichtung ein gewisses Korrektiv, um

wenigstens auf dieser Stufe geistiger Ausbildung - vielleicht ist es

bei der zunehmenden Entwicklung der Universitäten zu Fachschulen

die letzte, auf der dies überhaupt möglich ist - zu einem

Sinnzusammenhang zu gelangen, der in der Unterrichtung der Zukunft
viel stärker betont werden muss. Denn die Gefahr ist gross, dass,

wenn Natur und Geist im Bewusstsein nicht zu einer Synthese
vereinigt werden können, geistige «Scheinsynthesen» uns aufgedrängt
werden, von denen der politisch-soziale Materialismus ein

überzeugendes Beispiel darstellt.
Noch ein anderes. Bedenken wir, in welch überwältigendem

Mass sich die Technik seit mehr als einem halben Jahrhundert des

Geistes bemächtigt hat! Das gilt ganz unmittelbar für die Art und

Weise, wie uns Geist heute neben dem gesprochenen und gedruckten
Wort dargeboten wird. Von 1900 an etwa datiert die Massenproduktion

oft sehr fragwürdiger geistiger Fertigfabrikate mit Hilfe der

Technik: erst im Kino; es folgten Radio und Fernsehen.

All dies hat ganz zweifellos auch sehr positive Seiten, und es

gehört vielleicht zu den wichtigsten Aufgaben der Gegenwart,
gerade in dieser weltumspannenden Begegnung zwischen Technik und



194

Geist den Weg zu einer neuen Synthese zu finden. Man bedenke

nur, was die Grammophonplatte heute auf der ganzen Welt als

Kulturträger bedeutet! Kino, Radio und Fernsehen machen mit
zunehmendem Erfolg den Versuch, es auch zu sein oder zu werden.

Doch dürfen wir eines dabei nicht übersehen, nämlich, dass durch
solche Einrichtungen der unmittelbare menschliche Kontakt oft
verlorengeht, und die Diskussion, das von Mensch zu Mensch

gesprochene Wort, das doch seinen eigensten Besitz ausmacht, zu kurz
kommt.

Nehmen wir das Uehermass an täglicher Masseninformation
durch Presse und Fachpropaganda hinzu, so verstehen wir, dass der
Mensch solchem Ansturm vielfach nicht gewachsen ist unci darauf
verzichtet, eine eigene geistige Welt aufzubauen.

Von diesem Blickpunkt aus ist leicht einzusehen, welche
bedeutenden Funktionen den Geisteswissenschaften im modernen Leben

zukommen. Dabei geht es nicht etwa um die Erhaltung von Ueber-
lebtem, um Konservierung, sondern darum, neue Wege zu öffnen,
welche den zukünftigen Menschen vor dem totalen Aufgehen in
der durch Naturwissenschaft, Medizin und Technik aufgeschlossenen

Objektwelt bewahren. Es geht um den Menschen in seiner Fülle,
dessen Entfaltung bedroht ist.

Gibt es Wege, die nicht ein Zurück, sondern ein lebendiges
Vorwärts bedeuten?

Geistes- und Naturwissenschaften müssen sich, ohne unzulässige

Grenzüberschreitungen zu begehen, einander nähern. Für Geschichte

und Soziologie, welche sich mit den industriellen Revolutionen der

Vergangenheit und den technischen Umwälzungen der Gegenwart
befassen, ist eine solche Integration nicht nur uncrlässlich, sondern
auch leicht vollziehbar. Die Atomphysik ihrerseits, selber

philosophierend und ihre Grenzen suchend, hat die zeitgenössische
Philosophie auf den Plan gerufen.

Naturwissenschaft und Medizin sind auf dem Weg, sich in
methodisch angemessener Weise in die Geschichte ihrer
Wissenschaften zu vertiefen. Der Berührungspunkte gibt es genug; und

könnte es anders sein, da sich doch im Letzten alles um menschliche

Erkenntnis bewegt?



195

Es geht aber beim Aufbau eines neuen Humanismus nicht nur
darum, ein geistiges Gegengewicht gegen den Materialismus zu

schaffen - das wäre ein zu enger, zu zeitbedingter Gesichtspunkt -,
sondern es geht darum, dass der Mensch - in aller Bescheidenheit -
seine Universalität wieder erkennt, und sich nach ihr sehnt, und

vor allem, dass er wieder lernt, in allen Lebenssituationen menschlich

zu handeln.
Die Erziehung zur geistigen Freiheit ist, kraft ihres Offenseins

und ihrer (relativen) Unabhängigkeit von der Sachwelt, die heute

vielleicht wichtigste Aufgabe der Geisteswissenschaften. Gerade in

ihrer echten oder scheinbaren Bedrohung liegt eine Kraft, auf neuen

Wegen an den Menschen heranzutreten, ohne den wunderbaren
Schatz geistigen Vermächtnisses zu vernachlässigen.

Natur- und Geisteswissenschaft haben im Bewusstsein des

Menschen den gleichen Ausgangspunkt; logisches und kritisches

Vermögen, Abstraktionskraft, Vermögen der Synthese, Einbildungskraft,

Fähigkeit zur Kombination und Symbolbildung, überhaupt
alles, was dem Menschen an Geisteskräften zur Verfügung steht. Die
Geisteswissenschaften aber haben den Naturwissenschaften gegenüber

eines voraus, ein Unverletzliches und Elöchstes: der
Geistmensch hat es mit der Freiheit des Menschen zu tun, mit seinem

Ethos, seinem Sollen, er ist der Hüter der «Tafel der Werte», die

trotz aller Angriffe ebenso unverletzlich, wie in jeder Epoche
wandlungsfähig ist.

Dem Naturwissenschafter ist sein Objekt «gegeben». Der
Geisteswissenschafter muss sich in den Stürmen der Gegenwart - eine

wahrhaft prometheische Aufgabe - als Wahrer der Freiheit erweisen.

Er trägt die Verantwortung für uns, wo es gilt, dem Menschen

sein Offensein als Seelenspiegel vorzuhalten und in den

mannigfaltigsten Bedrängnissen der Gegenwart ihm zu sagen, dass der

Mensch nur als Geist- und Seelenwcsen menschlich bleibt.
Erziehung zur Freiheit und zum wahren menschlichen Mass,

darin sehe ich eine grosse Aufgabe der Geisteswissenschaften;

Erziehung zum Gleichgewicht im eigenen Ich und zwischen Individuum

und Gemeinschaft.

Wir sind auf etwas verschlungenen Wegen zu einem Ziel ge-



196

langt, das weiter zu verfolgen einer Gegenwart aufgegeben ist, welche

stärker aus den Fugen geriet, als ihr - im allgemeinen Wohlsein
des Alltags - gemeinhin bewusst ist.

Wir sind alle aufgerufen zu einem neuen Humanuni, das andere

Züge aufweisen wird als der historisch-ästhetische Humanismus, als

das, was man einmal Bildung nannte.
Es wird ein Humanismus sein, welcher als eine lebendige

Gemeinschaft, als ein seiner Verantwortung bewusstes Volk in aller
Freiheit alle umfassen soll, die guten Willens sind.



Buchdruckerei GigandetAG Solothurn


	Geist und Natur im Widerspruch und in der Uebereinstimmung : Vortrag

