Zeitschrift: Mitteilungen der Naturforschenden Gesellschaft Solothurn
Herausgeber: Naturforschende Gesellschaft Solothurn

Band: 13 (1939)

Artikel: Kopfhauttrophde ("Tsantsa") aus Siidamerika
Autor: Staub, J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-543380

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-543380
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

B. Kopfhauttrophde (<Tsantsa>) aus Siidamerika

Von Dr. Jul. Staub.

Im Museumsbericht der Stadt Solothurn iiber das Jahr 1938 ist
unter dem Zuwachsverzeichnis der ethnographischen Abteilung
auch ein von unserem in Kolumbien lebenden Mitbiirger, Herrn José
Jaggi-Kienast, geschenkter mumifizierter Femdtskopl angefithrt
(lalel I, Abb. 1 und 2), der von einem Ica-Indianer am Rio \Tapo in
Ecuador prapariert wurde und fiir unsere Sammlung eine wertvolle
Bereicherung bildet. Diese «Tsantsas» (Chanchas) genannten Kop!-
hauttrophiien Stidamerikas sind besonders deshalb erwihnenswert,
weil sie uns einen kulturhistorisch interessanten Einblick in die
merkwirdigen, immer noch nicht restlos erhellten Sitten der be-
kannten Kopfjagerstaimme der Jivaro im Quellgebiet des Amazonas-
Stromes geben. Da die priparatorische Bearbeitung dieser Schidel
und die damit verbundenen Zeremonien aus dem Rahmen der sonst
bei den Koptjagern iiblichen Behandlung erbeuteter Kopftrophien
und des Schiadelkultes fallt, erscheint im Hinblick auf unser Mu-
seumsobjekt eine allgemein orientierende Abhandlung tber die
Briuche bei der Elb(,utunU und der Herstellung dieser Trophien
fiir die Leser unseres Benchtes als angebracht.

Bei vielen Indianerstaimmen Amerikas werden die verschie-
densten Korperteile ihrer getoteten Feinde als Siegestrophden be-
niitzt, wobei allerdings zu erwiahnen ist, dass in erster Linie sowohl
der Kopf als Ganzes, als nur das knocherne Schidelgertist oder die
Kopthaut begehrt sind, da sich die Weichteile (Gehirn z. B.) nicht
fiir eine lingere Konservierung eignen. Die bekannteste, in Nord-
amerika so weit verbreitete und beliebte Sitte des Skalpierens be-
zweckt ja auch offensichtlich, den Besitzer als mutigen, gewandten
und erfolgreichen Krieger auszuzeichnen und ihm zudem auf
magischem Wege weitere Erfolge zu sichern. Es muss allerdings
betont werden, dass auch der tiefere Sinn des Skalpierens, wie der
Kopfjagd tiberhaupt, namlich die sichtbare Dokumentierung der
uberlegenen physischen und intellektuellen Qualititen des Siegers,
durch die Ausartungen verblasste. Denn die mit Animismus, Gotter-
und Geisterverehrung und dem Totenkult in enger Verbindung
stehende Kopfjagd war und ist ja noch heute bei manchen Vélker-
stimmen eine unumginglich notwendige Vorbedingung fur Erfolg,
Glick und \Vuohlerﬂehen Zudem gilt d1ese1 Brauch vielfach als
heiligste mannliche Tugend und EhItulcht vor den Vorfahren, der
sich kein junger Mann enlziehen kann, wenn er in den Kreis der
Erwachsenen aufgenommen werden oder bei seinem Werben um



29 —

die Gunst eines Miadchens Erhorung finden will; ist die Erbeutung
eines menschlichen Koptes doch der wichtigste Beweis von Mul,
Tatkraft und Intelligenz.

Die so weit verbreitete, urspriinglich hauptsachlich im Osten
Nordamerikas heimische Kriegssitte des Skalpierens ist bezeich-
nenderweise vor allem durch die Priamien der Weissen im 18. und
19. Jahrhundert weithin geférdert und grossgezogen, wenn nicht so-
car erst geweckt worden. So haben beispielsweise die erwihnten
Skalppriamien der Europier namentlich das Grenzgesindel zu einer
ganz besonders regen Titigkeit angespornt. Auch ist festzustellen,
dass wurspriinglich nur sesshafte Volker Gefangene machten,
wihrend die nomadisierenden Stimme fast ausnahmslos ihre Ge-
fangenen gleich toteten. Gerade die Jivaros sollen heute noch nie-
mals erwachsene minnliche Personen gefangen nehmen, denn
solche Sklaven sind, schon abgesehen von der besondern Art der
herrschenden Kriegfithrung, bei dem hochentwickelten Freiheits-
sinn dieser Nation, wo keiner Diener sein will,! nicht moglich. Er-
beutete Frauen und Kinder werden jedoch in den siegreichen
Stamm aufgenommen und als gleichgestellte Mitglieder behandelt.

In Stidamerika war nun die Kopfjagd, und zwar hiufig auch in
Verbindung mit Kannibalismus, vor allem bei der Vélkergruppe der
«Tupi», ferner im Andengebiet von Ecuador und in den davon be-
einflussten Nachbarlindern bekannt. Daraus resultiert die Beliebt-
heit der Schddeltrophden, unter denen die praparierten Schiadel der
Mundrulku am obern Tapajoz sich besonders auszeichnen (Tafel IIT).
Die abgeschnittenen Ieindeskopfe werden hier nach Entfernung
des Gehirns mit Ton und vegetabilischen Oelen behandelt,
dann iiber dem Feuer oder an der Sonne gelrocknet und gedorrt
(mumifiziert). Seitlich des Schiidels bindet man in die Haare oft
baumwollene, mit arbigen Federn verzierte Schniire, wihrend die
Augenhoéhlen mit Pech oder Harzballen verklebt werden, auf welche
man die Schneidezihne eines Nagetieres, z. B. der Bisamratte, be-
festigt. Die Kopfe werden entweder vor den Hiitten aufgehingt, auf
eine Stange gesteckt oder am Gurtel festgemacht und iberall mit
sich herumgetragen, bilden sie doch fir den Besitzer eine wertvolle
Auszeichnung.

Eine besonders merkwiirdige Form der Schadellrophien sind
nun die bereits erwihnten, unter dem Namen «Jivaro-Koépfchen»
bekannten Tsantsas. Ueber diese nur in Stidamerika hergestellten
und geschitzten Kopthauttrophien der Jivaro-Indianer in Ecuador,
wie der Atrato-Stimme der Westkordillere und den Indios des Tief-
landes im siidéstlichen Teil des Andenabhanges Kolumbiens — z. B.
bei den Eingeborenen im Putumayogebiet (Putumayo- oder Ica-

1 1it. 7. Reiss: Ein Besuch bei den Jivaro-Indianern, S. 333.



30

River) — hatte man eigentlich, trotzdem sie schon seit Mitte des
letzten Jahrhunderts in Europa bekannt sind, fast bis in unsere
Gegenwart hinein nur relativ wenig genaue, delaillierte Aufschliisse,
namentlich was die Zubereitung der Kopfe und die damit verbun-
denen Festlichkeiten und Zeremonien anbetrifft. Auch jetzt noch
gehen die Ansichten der Forscher und Wissenschafter in manchen
Punkten auseinander. Die Ursache des FFehlens klarer Angaben mag
einerseits in der Verschwiegenheit zu suchen sein, mit welcher diese
Urwaldstimme das Geheimnis des Kultes bewahren, und ferner im
Zusammenhang stehen mit dem Argwohn, den besonders das stolze,
tapfere und freiheitsliebende Volk der Jivaro nach den vergeblichen
Unterwertungsversuchen heute noch allen Weissen entgegenbringt.
Es ist diese ablehnend-feindliche Haltung wohl ebenfalls eine Folge
der ihnen von den fremden Eindringlingen olt zugefiigten Beleidi-
gungen, wie ihrer hiufig unreellen Geschifltsmethoden.

Die unter der Bezeichnung Jivaros zusammengefassten Stimme
der Aguaruno (inkl. Antipa), Huambisa, Zaparos, Patucas und
Murato — die Freunde der List und Ueberraschung auf Kriegs-
pfaden — gelten als die massgebenden Kopfjiger im obern Ama-
zonasgebiel. Ihre Volkszahl anzugeben, hilt bei der nomadisieren-
den Lebensweise und der Gewohnheit, in kleinen, im dichten
Dschungel versteckten Niederlassungen zu leben, als auch dem ge-
heimnisvollen Stillschweigen, das ebenfalls beziiglich der mit Vor-
liebe den IFliissen entlang verborgen liegenden Wohnstitten gewahrt
wird, sehr schwierig. Ihr Hauptverbreitungsgebiet erstreckt sich
uber das Waldland der ecuadorianischen Ostkordillere, wo die Zahl
der Weissen und Mestizen sehr gering ist; sind diese doch nur Vor-
posten der Hochlandbevolkerung in einer fast ganz von Indianern
behaupteten Wildnis, deren wichtigste Bevolkerungsgruppe eben
die Jivaros sind.

Jedes der auf den Kriegs- oder Streifziigen erbeuteten «Kopf-
chen», d. h. der nach einem besondern Verfahren praparierten Kopf-
haut, ist nichts anderes, als ein mit bewundernswerter Genauigkeit
aul Affenkopf- oder IFFaustgrosse verkleinerter knochenloser Kopf
eines Menschen, wobei scharf darauf zu achten ist, dass bei dem
langwierigen Behandlungsprozess die Gesichtsteile nicht verzerren,
sondern ihre gegenseitigen natiirlichen Verhilinisse auch in ver-
kleinerter Form einigermassen beibehalten. Das Ausdorren, resp.
die Zubereitung dieser Kopfe der erlegten Opfer, welche den Ruf
und das Ansehen ihres Besitzers direkt proportional zur Anzahl der
abgeschnittenen Kopfe mehren, geschieht nach einer genau vor-
geschriebenen Prozedur, in welcher nun eben die Jivaros als die
besten und routiniertesten Praktiker das hochste Ansehen geniessen.
Die Vornahme der Praparation ist offenbar eine besondere Aus-
zeichnung, weshalb verschiedene Auffassungen tuber die mit der



31 —

Prozedur beauftragten Person herrschen. Es scheint jedoch, dass bei
den verschiedenen Stimmen der Jivaros und ihrer verwandten
Volkerschaften keine einheitliche Norm gilt, so dass bald ein alterer,
erfahrener und bewihrter Krieger, bald der Medizinmann des
Stammes oder vielfach der Sieger selber die delikate Arbeit aus-
fihrt. Dies geschieht nach Méglichkeit in Gegenwart nicht nur der
wehr- und kriegsfahigen mannlichen Bevolkerung, sondern auch
der Knaben vom 6./7. Altersjahre an, damit diese schon frithzeitig
mit den Geheimnissen und der Technik des Verfahrens vertraut
werden.

Die immer noch, namentlich infolge der Sitte der Blutrache
(die nach Angaben von H. Briining * nun allerdings durch ein Ge-
schenk abgelost werden konne), bestehende Feindschaft zwischen
den verschiedenen Stimmen bringt es mit sich, dass die Indianer
sich sozusagen in einem permanenten Kriegszustand befinden. Da-
bei kommt es heute selten mehr zu einer regelrechten Schlachlt, wo
die mit Schild, Speer oder der 2—3 m langen Stosslanze (die Natio-
nalwaffe der Jivaro und Mundruku) und dem grossen Haumesser,
der «Machete», bewaffneten Krieger sich Mann gegen Mann im ehr-
lichen Kampl gegeniiberstehen, sondern die Kriegsweise ist haupt-
sachlich ein sorgfiltig vorbereiteter Ueberfall auf einen ahnungs-
losen, zahlenmissig bedeutend unterlegenen und vorher genau aus-
spionierten Gegner. Diese, von den Weissen «Correrias» genannten,
lautlos sich abspielenden Streifziige endigen meist nach kurzem,
ungleichem Ringen mit der fast volligen Vernichtung des Feindes.
Da sowohl bei einem offenen Angriff als auch einem hinterlistigen
Ueberfall nur derjenige als Sieger angesehen wird, der den Kopf des
Feindes als Trophée vorweisen kann, geht das ganze Streben dahin,
mit moglichst vielen Koplen heimzukehren. VVohl infolge dieser
be%tandlden Vernichtungsfehden und nicht zuletzt bedln(ft durch
die gestelgelte Vachlrage nach Tsantsas und der guten Bezahlung
durch die Weissen, werden nun vermutlich schon seit lingerer Zeit.
vielfach eben fiir den Export, gleichsam als «souvenirs du voyage»,
unterschiedslos Manner- (sogar auch anderer Rassen), Frauen- und
Kinderkopfe erbeutet. Ueber diese fiir die weissen Kulturbringer
nicht besonders ehrenvolle indirekle Unterstiitzung der grausamen
Sitten der Kopfjiager schreibt denn auch H. Bluntschli in seiner Re-
zension zu Up de Graffs Buch «Bei den Kopljigern des Amazonas» ?
u. a.: «Die Herstellung solcher Kopftrophien ist von verschiedenen
Indianergruppen seit langem bekannt. Dass die Sitte heute noch
sich am obern Marainon # erhalten hat und geradezu blitht, dafiir ist
eine Hauptursache — und dieses verschweigt Up de Graft — die er-

Lit. 3, Briining: Reisen im Gebiet der Aguaruna, S.73.
Lit. 3 Bluntschh Bei den Kopfjagern des Amazonas, S.237/238.
- Der Maranon ist einer der drei Hauptquellfliisse des Amazonas.

% @ e



32

hebliche Nachfrage nach den grausigen Sammlungsobjekten, welche
der moderne Handel stelltl. Als ich selbst in jene Wilder ging,
trugen mir mehrere Museumsleiter und viele Private ihre Wiinsche
vor, solche Stiicke fir sie zu erwerben. In Iquitos ist immer der-
artiges, allerdings fiir viel Geld, zu haben. Auf jedem Dampferchen,
das an die Enden der einsamen Flussliufe vordringt, sind Gewissen-
lose genug, die den IFarbigen ihre Geneigtheit &ussern, flr eine
Kopftrophéie einen miserablen Vorderlader oder sonst ein far die
Wilden wertvolles Instrument herzugeben, und man hat mir ver-
sichert, dass bei der nachsten Reise der gewiinschte Gegenstand
ganz gewiss zur Hand sein werde. Nach Kenntnisnahme der wirk-
llchen Verhaltnisse habe ich darauf verzichtet, die Wiinsche meiner
Auftraggeber zu erfillen. Mancher unschuldige und ahnungslose
IFarbige oder Weisse muss da sein Leben lassen, um einen durch
Nachfrage vom Zaun gerissenen Kriegszug zu einem furchtbaren zu
geslalten ..

Aus den bereits in anderem Zusammenhang erwihnten Grin-
den halt es auch schwierig, unter den in der Literatur beschriebenen,
voneinander abweichenden Préaparationsarten dieser Sieges-
trophéen eine als allgemein geltende Behandlungsweise anzufithren.
Abgesehen aber von der durch verschiedene Ursachen bedingten
Veranderungen im Laufe der Zeit wird die Praparation bei den ein-
zelnen Stimmen auch mehr oder weniger voneinander differieren.
Wir beschranken uns deshalb in dieser Arbeit aul die uns anhand
des zur Verfiigung stehenden Materials am weitesten verbreitet
scheinende Art, sofern eine solche wenigstens einigermassen klar zu
erkennen ist.

Hat ein Krieger einen Feind verwundet, so gilt es, sofort dessen
Kopf zu exlannen welcher bei den Jivaros geméss der herrschenden
Mode einen SOIf’fallIQ gepflegten Haarwuchs aufweist. Wihrend
W. Reiss * angibt, dass langes Haar als Zeichen des Kriegers, des
freien Mannes gelte, weshalb Weiber, Kinder und Kriegsgefangene
dieses abschneiden miissen, betont H. Briining?® den stark ent-
wickelten Haarwuchs beider Geschlechter. Manner und I‘rauen
tragen nach ihm das Haar lang und lassen es iiber den Riicken her-
abhingen, wobei jedoch die Manner der Frisur bedeutend grossere
Ptlege angedeihen lassen. Ein weiterer Unterschied in der Haar-
tracht beider Geschlechter beruht zudem bei den Jivaro in der An-
ordnung. Im Gegensatz zu den Frauen, die das Haar vollig aufgelost
uber den Riicken zu tragen pflegen, lassen namlich die Manner zwei
Striahnen ihres Haares, und zwar je eine seitlich des Gesichtes, her-
unterhingen. Diese bei den Aguaruna Akahit genannten Strihnen
smd nun \GlehlEdL[l hng, aber immer kiirzer als das itber den

1 L1t T Relss Ein Besuch bei den Jivaro-Indianern, S. 335.
5 Lit. 3, Briining: Reisen im Gebiet der Aguaruna, S. 56.



o 93 e

Riicken herunterhiangende Haar. Einzig durch diese beziiglich der
Linge, Anordnung und Pflege abweichende Haartracht lisst sich
denn auch, soweit dies wenigstens anhand der Objekte und der Lite-
ratur ersichtlich ist, bei den erwihnten Stimmen an den fertigen
Kopftrophaen das Geschlecht des Opfers bestimmen.

Die Praparation der Tsantsas beginnt wenn méglich sofort nach
dem Kampfe an einem vor jeder Verfolgung gesicherten Ort. Dieser
Prozess dauert nach M. W. Stirling ungefihr 20 Stunden, wovon
zwoll zur Vorbereitung und acht zur Riucherung verwendet werden.
Nach andern Versionen dauert dieser Vorgang bedeutend langer. So
schreibt z. B. W. Reiss: «Acht Tage lang soll eine solche Priparie-
rung, welche der gliickliche Besieger selbst ausfithren muss, bean-
spruchen. Wihrend dieser ganzen Zeit darf er seine Hande zu
keiner andern Verrichtung beniitzen, wie einem Kinde muss ihm
die Nahrung gereicht werden.»

Sobald der Lagerplatz zweckmaissig hergerichlet ist, werden die
Kopte — diese kostbare Beute — bearbeitet, die, wie Up de Graff
ausfihrt® etwa an Rindenstricken aufgefidelt oder sogar am
eigenen Haupthaar zusammengebunden und um den Hals des Er-
oberers geschlungen sind. In einzelnen Gegenden scheint dem Zu-
bereitungsakt noch eine besondere Zeremonie vorauszugehen, in-
dem man durch Einspritzen von Tabaksaft in die Nasenlocher des
Opfers den Geist des Erschlagenen unschidlich macht, ihn also
gleichsam zu bannen sucht. Nach dem letztangeftihrten Autor?
handelt es sich bei diesem seltsamen Vorgang um eine Zeremonie
zur Neulralisation des [eindlichen Gegenzaubers, wobei der Medi-
zinmann des Stammes jedoch dem Sieger den als Gegengift wirken-
den Tabaksaft in die Nasenlocher spritze. Zum Zwecke des Schultzes
des Siegers vor der Rache des Toten ist auch der nachfolgende
Reduktionsprozess des Kopfes mit allerlei magischen Handlungen
verbunden. — Nun beginnt erst die eigentliche Priaparation. Durch
einen senkrechten Schnitt vom Haarwirbel bis zum Genick hinunter
wird die gesamte Kopfhaut vom Schadelgeriist losgelést und die
knocherne Unlerlage entblésst. Nur an Augen, Nase und Mund muss
geschnitten werden, damit das Fleisch mit der Haut abgeht. Die auf
der Innenseite angeklebten Fleischreste werden vorsichtig abge-
schabt, worauf unter Zuhilfenahme einer aus Chontaholz ver-
fertigten Nadel die entstandenen Hautlocher mit Palmfasern zu-
sammengeniht werden. Diese aus feinen Fibern einer von den
Weissen «Chambira» (Astrocaryum tucuina) genannten Palme
stammenden Schniire drehen die Indianer zwischen der flachen
Hand und ihrem nackten Schenkel. Hierauf wird die Haut wieder
in ihre natiirliche Lage umgestiilpt, so dass daraus ein sackihn-

¢ Lit. 10, Up de Graff: Bei den Kopfjagern des Amazonas, S.267.
7 Lit. 10, Up de Graff: Bei den Kopfjagern des Amazonas, S.269.



34

liches Gebilde entsteht. Besondere Aulmerksamkeit wird der Be-
handlung des Mundes geschenkt, den man, wie dies an unserem
\Iustumsol)n}el\t sehr deutlich uslchtlwh ist, ofters zur Verhohnung
des IFeindes nach Moglichkeit in die Breite zieht. Die Lippen des
Opfters werden hauplsdchlmh zur Fixierung ihrer Lage wihrend
der ganzen Prozedur mit drei dornartigen, von Chambudldscm umn-
wickelten Chontasplittern zusammengespleisst. Nach E. Seler®
bohrt man in die Lippen drei symmetrisch angeordnete Locher,
welche durch Chontadornen ausgefullt werden. Durch Umwicklung
mit I'dden bilden diese einen festen Verschluss.

Die so vom Schiidelgerust losgeloste und fur die weitere Be-
handlung zweckmassig vorbereitete Kopthaut kommt nun in einen
zur Halfte mit Wasser geltllten irdenen Topl, der entgegen der ib-
lichen Praxis nur vom Medizinmann des Stammes, und zwar unter
ausserster Sorgfalt und giinstigen Mondkonstellationen, verlertigt
werden muss. Die Herstellung der charakteristischen unverzierten
Tongelisse, von denen die bis iiber einen Meter grossen, mit einem
engen Hals versehenen Giamanchi-Tépte die griosste Bedeutung und
Verbreitung haben, ist sonst ein typisches FFrauengewerbe. — In das
siedende Wasser giesst man den Absud der aul das Zellgewebe eine
stark zusammenzichende W irkung ausitbenden (,lundupdpllann
Die Haul muss nun in dieser Brithe eine Zeitlang kochen, so dass
sie ziemlich hart wird, einen schwach .gel]Jllchcn Farbton erhalt
und wesentlich zusammenschrumpft. Es ist hingegen anzunehmen,
dass bei diesem sorgsam gehiiteten Geheimnis der Zubereitung noch
andere Krauter oder Pulver vor dem Kochen dem Absud bei-
gemischt werden, die u. a. vermutlich auch das Verbrithen der
Haarwurzeln durch das siedende Wasser verhindern, wodurch die
Haare sonst austallen mussten. Was die Tontopte anbeltriftt, werden
diese nach Gebrauch in den Bach geworten, da sie als gleichsam
«heilige» Gerite zu keinem andern Zwecke mehr dienen diirfen.’
Die leltlg praparierten Jivaro-Koéplfchen haben in der Regel ein
Drittel bis ein Viertel der urspriinglichen Originalgrosse. Immerhin
weicht die Reduktion der einzelnen Kople, nach den uns bekannten
Objekten zu schliessen, ganz wesentlich voneinander ab. Es scheint
jedoch, dass die dltern Tsantsas im allgemeinen eher kleiner waren
als die, welche erst in den letzten Jahrzehnten in die Museen ge-
langten. Ob es sich hier um eine bewusste oder zufillige Erschei-
nung handelt, die vielleicht irgendwie im Zusammenhange steht
mit der zufolge vermehrter Nachfrage bedingten «Produktions-
steigerung» und der immer scllwlellner sich neslaltenden Erwer-
bun“ der I\Ople entzieht sich unserer Kennlnis. Erginzend sei aber

$ Lit. 8, Seler: Priparierte Feindeskopfe bei den Jivaro-Stimmen .
S. 83.
o Lit. 10, Up de Graft: Bei den Kopfjagern des Amazonas, S.271.




- 36

noch hinzugeliigt, dass schon seit lingerer Zeil bei den Jivaro-
Indianern die praparierten Kopte der dem Menschen als besonders
nahe verwandt geltenden Faultiere als Ersatz fiir echte Tsantsas
vorkommen, wohl auch ein Zeichen der zunehmenden Schwierig-
keiten bei der Besorgung der menschlichen Schadel.

Der Kochprozess erfordert vom Priparator in verschiedener
Hinsicht dessen restlose Aulmerksamkeit. Gewdhnlich wird die im
richtigen Augenblick dem Topf zu entnehmende Hault zur Abkiih-
lung auf eine Speerspitze autgesteckt und um sie herum ein Tanz
der Krieger aufgefithrt. Schon wihrend des Siedeprozesses sammelt
der mit der Zubereitung beauftragle Mann ecine Anzahl runder
Steine, die im Feuer stark erhitzt werden und jetzt zur Weilterver-
arbeitung der Haut dienen. Doch wird stels strenge daraul geachtet,
die Koplhaut langsam und proportional zu verkleinern, damit der
urspriingliche Gesichtsausdruck — mit Ausnahme der geschilderten
Verzerrung des Mundes — ja bis in alle Einzelheiten moglichst
genau erhalten bleibt. Mit Hilfe von Stiben wird dann der grosste
der heissen Formsteine durch die Oeffnung des Halses ins Kopf-
innere hineingepresst und die Haut unauthoérlich durch rasche Be-
wegungen der Hand hin- und hergeschleudert, damit die Reduktion
und Austrocknung sich wunschgemiss weiler entwickelt und eine
feste, lederartige Haut enlsteht. Von Zeit zu Zeit kratzt man auch
das Innere der einen Geruch wie verbranntes Leder verbreitenden
Kopthaut aus. Zugleich ist der Priparator emsig darauf bedacht,
unter Zuhilfenahme heisser, glatter Steine und der Hiande, vor allem
durch fleissiges Kneten und Glatten des Gesichtes, ein moglichst ge-
treues Ebenbild des Originals zu erhalten. Sobald der Rollstein im
Innern etwas abgekuhlt ist, wird er durch einen neuen heissen er-
setzt, und zwar finden bei zunehmender Zusammenschrumplfung
immer wieder kleinere Stiicke Verwendung.!?

Das ganze Vertahren der Verarbeitung bis zur Erreichung der
gewlinschten Grosse und der richtigen proportionalen Verhillnisse
ist eine sehr delikate und schwierige Aufgabe, die nur wirklichen
Spezialisten gut gelingt, und die noch erschwert wird, weil Augen-
brauen und Wimperhaaren ebenfalls eine aufmerksame Behand-
lung zuteil werden muss. Der ganze Reduklionsprozess endet
schliesslich mit einer besonders sorgfiltigen Bearbeitung der
Innenseite der Kopfhaut durch stark erhitzten Sand, der sich bis in
alle kleinsten Falten ausbreitet, womit die T'santsa gleichsam noch
den letzten Schliff erhilt. Nun erst wird der Schnittrand am Hinter-
kopfe zugeniht, und ferner auch etwa die Halséffnung mit einem
zirka 4 ¢cm Durchmesser aufwelsenden Rutenstiicklein eingefasst.

10 Lit. 9, Stirling: Historical and Ethnographical Material on the
Jivaro-Indians, pag. 56/58.



i B

Zur vollstandigen Austrocknung und zum Schutze vor der Zer-
storung durch Insekten wie der klimatischen Einflusse wird der
Kopf noch tber ein Rauchfeuer gehingt. Zu diesem Zwecke muss
die Schadelhaut aut dem Scheitel durchlochert werden, um Schniire
durchzuziehen. Sodann hiingt man sie an ein Gestell ungefihr drei
IFuss aiber dem IFeuer auf, das wahrscheinlich aus speziellen Hélzern
genihrt wird, denn der davon sich entwickelnde starke Rauch be-
sitzt nicht nur in besonderem Masse die Eigenschall einer vorziig-
lichen und lange wirkenden Konservierung der Haul, sondern
bewahrt diese ebenfalls vor der Acmtomng durch die zahllosen
Insekten wie auch vor der Zersetzung durch IFaulnis. Der kompli-
zierle dreifache Prozess, besonders die intensive Riucherung,
bewirken ausser einem vélligen Hartwerden der Haul auch eine
Schwarztiarbung des Gesichtes, das jedoch ofters zur Erreichung
eines moglichst dunklen Tones noch mit Holzkohle eingerieben
wird. Der Kopl wird aber noch griindlich mit einem Stiick Tuch
poliert, gleich unserem V erfahren beim Glinzen der Schuhe. End-
lich ist dlEbt mithsame, Konzentration, Geschick und Ausdauer er-
fordernde Arbeit beendigt, worauf nun erst die Einweihungsleier-
lichkeiten beginnen konnen.

Wie schon E. Seler ' berichtet, existieren von diesen Jivaro-
Kopfchen zwei Typen, die in ganz bestimmter Weise voneinander
abweichen. Beim ersten, vermutlich alteren und in gewisser Hin-
sicht vollkommeneren Priparationsmodus werden die abgeschnit-
tenen Kopfe vor ihrer eigentlichen Verarbeitung eine Zutlann in
einem Aufgusse von Krautern gekocht, nachher die Knochen duuh
die Halsottnung herausgezogen, ohne also einen vertikalen Schnitt
vom Haarwirbel zum Nacken auszultithren. Die weitere Priparation
der Kopfhaut erfolgt dann dhnlich dem von uns ausfithrlich be-
schriebenen Typus. Abweichend ist ferner jedoch u. a., dass in die
bereits erwihnten, an drei svmmeltrisch angeordneten Dmchloche
rungen der Lippen keine Dornptlocke ¢ gesteckt, sondern Baumwoll-
Schlmgen gezogen werden, die durch lang herablallende Fransen
aus Baumwollfiden wiederum eine gegenseilige Verbindung er-
halten.

In dieser Tatsache der zwei sich besonders durch ihre
abweichenden Praparationsarten voneinander unterscheidenden
Typen liegt nun wohl die Erklirung, weshalb in der alteren volker-
l\undllchen Literatur noch Unklarheiten beziiglich der Entfernung
des Knochengeriistes des Schidels bestanden, da man vielfach
einzig der Auffassung war, man zertritmmere dieses von innen und
lose nachher die einzelnen Teile aus dem Kopfe heraus. E. Seler
schreibt zudem in seiner Studie, dass die in unserer Untersuchung

1t Lit. 8, Seler: Praparierte Feindeskopfe bei den Jivaro-Stimmen. . .,
S. 83.



37

erwihnte Praparationsart erst seit den achtziger Jahren des lelzlen
Jahrhunderts bekannt geworden sei. Es ist immerhin zu bemerken,
dass nun wohl eine solch schartfe Trennung der beiden Typen nicht
mehr moglich ist, und zudem eine derartige Klassifikation nach
unserer Aulfassung kaum fir alle Kopfjagerstimme dieser charak-
teristischen «Jivaro-Képlchen» vorgenommen werden konnte. — Im
Zusammenhang mit den gemachten Ausfihrungen sei noch auf die
Interessanten, an den von uns ausfithrlich beschriebenen Typus der
«Jivaro-Koplichen» erinnernden, mumilizierten Nazca-Trophden-
schadel hingewiesen, die aus den alten Grabstitten von Peru
stammen. Bei diesen Kopfen der Proto-Nazca-Kultur sind die
Schadelknochen nicht herausgenommen, sondern der Kopt wird als
Ganzes mumiliziert, wobei das Haar ebenfalls in der urspring-
lichen Linge erhalten bleibt. Diese Mumienkopfe gehoren einer
Zeitepoche an, die nach den wissenschaftlichen FForschungsergeb-
nissen vermutlich an den Anfang der bekannten Kulturentwicklung
des peruanischen Kistenlandes zu setzen ist. I£. Seler berichtet dar-
uber,” dass die Lippen dieser Kopfe, wie bei den Tsantsas des
jungeren Typus’, durch Dornptlocke — allerdings nur immer zwei
— zusammengehalten werden. Ein weiterer Unterschied besteht
ferner darin, dass nicht die Haut des Scheitels, sondern die Stirn-
kalotte zur Aufnahme der Halteschnur durchbrochen ist. Diese
Nazca-Schiidel seien nun aber keine wirklichen Trophiaenkopfe,
sondern echte Chancha, d. h. Idole oder Heiligtiimer, zauberkraftige
Amulette, die den Geist des Erschlagenen bannten, ihn zwangen,
dem Sieger und Besitzer des priparierten Kopfes zu dienen, und die
deshalb nicht nur den Krieger in den Kampt begleiteten oder im
Tanze vorgefithrt, sondern ihm auch ins Grab mitgegeben wurden.

Die anschliessend an die Praparation der Kopte tolgenden Fest-
lichkeilen beginnen mit dem Einzug der Krieger in die Dorter, wo-
bei die erbeuteten Trophien die Nacken ihrer erfolgreichen Besitzer
zieren. Die Frauen bereiten sich zum wiirdigen Empfang der Sieger
entsprechend vor, indem sie sich mit dem bei solchen Anlassen tib-
lichen Galaschmuck herausputzen, und ferner vor allem far die
Herstellung gentugender Mengen des berauschenden Giamanchi-
oder, wie es die Weissen nennen, Masato-Getrinkes besorgt sind.
Nebst einer religios-magischen Feier wird ein den Sieg verherr-
lichender Wattentanz aufgetiithrt, bei welchem im Beisein der
klagenden FFrauen des besieglen Feindes alle vorhandenen Tsantsas
im Triumphe aufgefithrt werden. Wie M. W. Stirling schildert,”
wickelt man nach Beendigung dieser oft tagelang dauernden Zere-

12 Lit. 8, Seler: Praparierte Feindeskopfe bei den Jivaro-Stammen..
S. 83/84.

13 Lit. 9, Stirling: Historical and Ethnographical Material on the
Jivaro-Indians, pag. 59.



— 38

monien jede Tsantsa in ein Tuch ein und hingt sie in einem alten
irdenen Topl Gber der Schlafstiitte des Eroberers aul oder begribt
sie beim Hauseingang.

Damit ist aber das Schicksal der Képfe noch nicht endgiiltig
besiegell, wenn auch die Ansichten der verschiedenen FForscher dar-
uber wesentlich auseinandergehen. Mit Sicherheit ist jedoch anzu-
nehmen, dass die durch die Tradition geheiligten Sitten und Ge-
brauche noch tberall dort in ihrer urspriinglichen Form erhalten
geblieben sind, wo nicht die aussern Umstande, vorab der politisch-
religiose Einfluss anderer Volker, sich als stirker erwiesen haben.
G. Buschan erwiihnt, dass die Siegestrophiie erst mit der «Tsantsa-
Tucui» genannten Hauptfestlichkeit endgiiltig in den Besitz des er-
folgreichen Kriegers tibergehe, ein Anlass, der einige Wochen oder
Monate nach seiner Erbeutung, oft sogar erst nach Jahren stattfinde.
Wihrend dieser Zeit hat der Besieger sirikte Enthaltsamkeit zu
uben. So soll thm z. B. der Genuss zahlreichen Wildes, namentlich
solcher Tiere, die durch den Pleil erlegt worden sind, untersagt sein.
Neben diesen strengen Diitverordnungen ist ihm ferner jeder Ge-
schlechtsverkehr verboten. Auch darf er nie allein auf die Jagd und
muss immer, wenn er ins I‘reie geht, seine Lanze zu Hause lassen,
was [tr einen Indianer eine besonders grosse Entsagung bedeutet.
Wer gegen diese Gesetze verstosst, lidt schweres Ungliick aul sich
und seine Familie, da ihm dann der Geist des Toten keine Ruhe
mehr lasse.

Eine so lange Wartezeit ist auch deshalb erforderlich, weil der
Krieger sich fir die bei dieser Veranstaltung notwendigen Speisen
und Getrinke seiner zahlreichen, oft weitverzweigt wohnenden An-
gehorigen und Gésten gebtthrend vorsehen muss, weshalb sich viel-
fach der grossen Kosten wegen mehrere Manner gemeinsam zur
Durchfithrung solcher Anlisse zusammenschliessen. Wie bei allen
Festen, so legen die Eingeborenen namentlich bei diesen bedeuten-
den gesellschaltlichen IFeierlichkeiten grossen Wert aul die Ver-
schonerung und Ausschmiickung ihres Aeussern. Die eigentliche,
von der europiischen Zivilisation noch nicht beeinflusste Kleidung
dieser Indianer, und zwar sowohl diejenige der Minner wie der
Frauen, ist sehr einfach und beschriankt sich in der Regel aul ein
viereckiges Stiick Tuch, dessen Lange und Tragart nur je nach
Geschlecht und Alter seines Besitzers wechselt. Bei den Minnern
wird es wie eine kurze Jupe um die Hiilten geschlungen und mittelst
eines breiten, oft aus Menschenhaaren — angeblich aus den Haaren
besiegter Feinde — geflochtenen Giirtels festgehalten. Der wesent-
lichste Unterschied der Kleidungsstiicke der I'rauen besteht darin,
dass die Tuchteile etwas grosser sind als die des minnlichen Ge-
schlechts und dass zwei an einer Seite liegende Ecken zusammen-
geheftet oder zusammengeknotet werden, Das Gewand wird dann in



S -

der Weise iiber den Kopl gezogen, dass die Verbindungsstellen der
Zeugstiicke aul eine Schulter zu ruhen kommen, wihrend die andere
unbekleidet ist. Ferner werden die offenen Seilen i{ibereinander-
geschlagen und durch einen Giurtel um die Huaften zusammen-
gehalten.* Den Mangel an Kleidern sollen die sehr eitlen Indianer
durch intensiven IFarbenschmuck ersetzen, der zudem auch als Aus-
drucksmittel tiir Stimmungen, der Trauer und der Freude, dient, und
ferner einen praktischen Zweck verlolge, namlich, die Stechmiicken
und Moskitos abzuhalten.'® Doch bildet nicht allein die Bemalung
des Korpers einen volligen Ersalz [tr die mangelhafte Bekleidung,
sondern die Tracht wird noch wesentlich ergiinzt durch eine reiche
Anzahl buntfarbiger Schmuckgegenstinde aus der beleblen und
unbelebten Natur, fir Halsbinder Ohrgehiinge, Arm- und Kopf-
schmuck. Bemerkenswert ist ebenfalls, dass im Gegensatz zum
Kulturleben der meisten Voélker bei diesen Indianern die Manner
bedeutend mehr Sorgfalt auf ihre Tracht und Toilette verwenden.

Den Frauen [allt die Zubereitung des begehrtesten und be-
stindigen Getrinkes in jedem Haushalt der Jivaros, dem Masato
oder Giamanchi (Nijamantsi), das bei allen IFestlichkeiten eine so
arosse Rolle spielt, ausschliesslich zu. Dieses aus den Wurzelknollen
einer Art Yuca (einer Pflanzengattung der Liliaceen) hergestellte
Getrink ist jedoch nicht nur ein Genuss-,sondern zugleich ein belieb-
les Hauptnahrungsmittel. Die geschilten und gewaschenen Yuca-
oder Kassave-Knollenwerden in einem mitWasser geliillten Topt gav
gekocht und u. a. dann nach sorgfaltigem Kauen durch die Frauen
wieder in das Gefiass gespuckt, woraul die ganze Masse zu einem
nun zum Gebrauche fertigen Mus gedriickt wird. Dieser Vorgang
bei der Herstellung des Giamanchi entspricht ganz der polynesi-
schen Kawabereitung, indem der IFerment des Mundspeichels in
beiden Ifillen zur Herbeifithrung der Alkoholgidrung dient. Die
wichtigsle Bedeutung bei der Befriedigung der leiblichen Bediirf-
nisse aber spielt das aus Yuca zubereitete Getrink. Um dieses her-
zustellen, muss der gut gekaute Brei jedoch mit Wasser angertihrt
werden, eine Titigkeit, die meist von Hand ausgefithrt wird. Der
grosste Schatz der Indianer besteht im Besitz einer moglichst an-
sehnlichen Zahl von mit Giamanchi geltllten Kriigen. In dieser Tal-
sache liegt denn auch die Begriindung der hier herrschenden Hol-
lichkeitssitte, aus jeder dargebotenen Schale zu trinken, Eine Wei-
gerung, Bescheid zu tun, wire eine schwere Beleidigung. Es ist des-
halb auch nicht verwunderlich, dass eine der wichtigsten taglichen
Aufgaben der Frauen im Kauen von Kassavewurzeln besteht. Die so
mit menschlichem Speichel durchirinkte, gutgekaute Masse wird

14 Lit. 3, Briining: Reisen im Gebiet der Aguaruna, S.58.
15 Lit. 3, Briining: Reisen im Gebiet der Aguaruna, S. 57.



40 —

dann der Garung iiberlassen und konserviert sich auch monatelang
in den irdenen Topfen oder in den mit Palmblattern auweleolcn
Korben.

Der Vollstandigkeit halber sei hier noch beigefiigt, dass nicht
bei allen Staimmen der Jivaro-Kopfjiger die Yuca-Pflanze diese so
eminent wichtige Rolle als Nahrungs- und Genussmittel einnimmt,
sondern ofters auch der fiir Sudamel ika bedeutungsvolle, charak-
teristische Maniok (Manihot utilissima), einer Pflanzenart der
Euphorbiaceen, dessen Zubereitung und Verwendungsmoglichkeit
dieselbe ist wie bei der Yuca. Die Maniok oder Mandioka genannten,
stirkemehlhaltigen Wurzelknollen sind jedoch in [rithem Zustand
giftig, liefern aber, wenn sie durch Kochen, Rosten oder Auswaschen
entgiftet werden, ein wichtiges Nahrungsmittel. Das aus dem
Maniok gewonnene, «Kaschiri» genannte Getrink hat die gleiche
Lerauschende Wirkung wie der Giamanchi und ist ebenfalls ein {iir
die Indianer unentbehrliches Genussmittel.

Im Mittelpunkt des feierlichen Teiles der «Tsantsa-Tucui» steht
die mit allerlei Zeremonien verbundene oflizielle Uebergabe der
Trophée an den Sieger. Ein mit der Leitung dieses Aktes belrauter
alterer, erfahrener Mann nimmt dabei aus den Hianden des Kriegers
den praparierten I'eindeskopf entgegen und taucht ihn nachein-
ander in einen Absud von Tabak, Giamanchi und schliesslich in
reines Wasser. Diese Brithe wird hieraut dem Helden eingellosst,
der nun erst die mit Blumen, ausgestopften Vogeln und verschie-
denen andern Anhangseln dekorierten Tsantsa in Emptang nehmen
darf. Auf diese offizielle Festlichkeit folgt, angeblich zur Versoh-
nung des Geistes des Getdteten, ein meist mehrere Tage lang dauern-
des, oft wiistes Ess- und Trinkgelage. Die so eingeweihte Tsantsa-
Kopfhauttrophée aber soll als eine Art Fetisch seinem Besitzer und
dessen Angehoérigen Reichtum, Fruchtbarkeit far die IFelder, Glick
und Wohlergehen in der Familie und Sieg tiber die Feinde sichern.



TAFELN

Zum anschaulicheren Verstindnis und zur IHlustration der geschil-
derten Trophien verdffentlichen wir nebst dem Objekt im Solothurner
Muscum auch vier aus der cthnographischen Abteilung des bernischen
Historischen Musceums stammende Feindeskopfe, die uns in freundlicher
Weise von lerrn Profl. Dr. R. Zeller zur Verfigung gestellt wurden und
welche in instruktiver Art den ganzen Formenkreis dieser interessanten

Kopltrophien repriasentieren.



TAFEL 1

I\oplirophiien Siidamerikas



Tafel I - Kopftrophien Sidamerikas.

Fig. 1.

(Abb. 1 Vorderansicht, Abb. 2 Proflil.)

Tsantsa eines dltern Kriegers, mit eingeschlagener Nasenwurzel und ein-
gedriickter Stirnkalotte. Die leicht gewellten, durch Alter und Fiarbung grau
bis braunritlich gewordenen Haare haben nur noch am Nacken ithre urspriing-
liche dunkle Farbe bewahrt. Auffallend ist die zur Verhihnung des Lir-
schlagenen bei der Priparierung  vorgenommene Auscinanderzerrung  des
Mundes. Nach dem fliichtig gemachten Schnittrande des Halses zu schliessen,
mussle das Abschneiden des Feindeskopfes vermullich schr rasch geschehen,
da der herrschenden Sitte gemiiss die Krieger bei der Erbeutung der Sieges-
trophiien darauf bedacht sind, stets eine moglichst glatte Schnittfliche zu er-
halten. — Coll. J. Jiggi-Kienast, Museum der Stadt Solothurn. (Phologra-
phische Aufnahme von Fred Obrecht, Solothurn.)






TAFEL 11

Koplirophien Stdamerikas



Tafel I - Kopltrophden Sidamerikas.

Fig. 1.

Praparierter Feindeskopf eines Jivaro-Kriegers, und
zwar angeblich des Hauptlings Salupe vom Stamme der Taiva-Cairo am Rio
Napo in Ecuador. Durch die Lippen sind Baumwollschniire gezogen, die mit
einer lang herabfallenden Franse aus Baumwoellfiden in Verbindung stehen.
Ebenso ist auch durch den Scheitel eine Schnur (Halteschnur) gezogen, die —
um das Herausfallen zu verhindern auf der Innenseite des Scheitelloches
an einem Holzstab aus Chontaholz befestigt ist. Die Kopfhauttrophie weist
einen starken, gut gepflegten Haarwuchs auf. Das straffe, glinzend-pech-
schwarze Haar ist vorn in gleicher Hohe mit den Augen gerade geschnitten
und hat ferner je seitlich des Gesichtes die fiir die Jivaros charakteristischen
kiirzern Haarstrihnen. — Coll. Seiffert, bernisches Historisches Museum, Ec. 7.

Fig. 2.
Schideltrophie eines erschlagenen Feindes, fdhnlich der Tsantsa
auf Tafel 3. Nach den natiirlich angegrauten, leicht gewellten Kopfhaaren und
den Gesichtsziigen zu schliessen, war das Opfer ein dlterer Krieger. Diese Auf-
fassung verstirkt sich auch noch durch die besonders zahlreich mit Narben
bedeckte grobe Gesichtshaut. Der ungepflegte Haarschopf wie das ungefarbte
Haar weisen schon dusserlich darauf hin, dass der Erschlagene offenbar kein
Jivaro war, sondern, wie das Objekt im Solothurner Museum, wahrscheinlich
einem benachbarten Stamme des Rio-Napo-Gebietes angehdérte. Die Priparie-
rung des abgeschnittenen Feindeskopfes geschah wohl eher nach dem élteren
Modus, da der senkrechte Schnittrand vom Nacken an aufwirts nur einige
Zentimeter misst. — Coll. Schuler, bernisches Historisches Museum, Ec. 8.

Fig. 3.

Tsantsa. Nach Haartracht und den relativ feinen Gesichtsziigen zu

schliessen, gehorte die Kopfhauttrophiie einer weiblichen Person an. Das matt-

schwarze, iiberall gleich lange Haar ist ungepflegt und hingt aufgelost iiber

den Nacken hinunter. — Donator Dr. von Rodt, bernisches Historisches
Museum, Eec. 11.



o



TAFEL III

Kopftrophiden Stdamerikas



Tafel III - Kopftrophiien Siidamerikas,

Schiadeltrophie der Mundruku Die Augenhdéhlen sind mit Pech

verklebt, auf welches ein Nagezahn eines grossen Nagetieres (Bisamratte)

befestigt ist. Der Erschlagene war nach der Haartracht ein Yuruma, einem

Tupi-Stamm am Xingu, mit der charakteristischen Haartracht dieser Indianer

und reicher Verzierung nach Mundrukiart (Federbinden, Baumwollschniire).
Coll. H. von Biiren, bernisches Historisches Museum.






12

~1

10.

11.

Literatur-Nachweise.

Buschan G., Mlustrierte Voélkerkunde (1. Band), Verlag Strecker
& Schroder, Stuttgart 1922,

Bluntschli H., Bei den Kopfjagern des Amazonas. Geographische Zeit-
schrift, Vol. 31, Berlin 1925.

Briining Hs. I., Reisen im Gebiet der Aguaruna. Beessler-Archiv,
Band XII, Berlin 1928.

Gusinde M., Schadelkult, Kopftrophie und Skalp. Ciba-Zeitschrift
Nr. 49, 5. Jahrgang, 1937.

von Luschan F., Volker, Rassen, Sprache. Deutsche Buch-Gemein-
schaft (. m. b. 1., Berlin 1927,

Pittard E., Présentation d'une téte momifiée (tsantsa) des Indiens
Jivaros. — Comple rendu Soc. Phys. et d’Hist. Nat. de Genéve, vol. 45,
no 1, Genéve 1928,

Reiss W., Ein Besuch bei den Jivaro-Indianern. Verhandlungen der
Gesellschalt fir Erdkunde, Band VII. Berlin 1880.

Seler Ed., Priparierte Feindeskdopfe bei den Jivaro-Stimmen des
obern Maranon und bei den Bewohnern des Departementes Ica an der
Kiste von Peru. Beaessler-Archiv, Vol. VI, 1910.

Stirling M. W., Historical and Ethnographical Material on the Jivaro-
Indians. Bureau of American Ethnology, bulletin 117, Washington 1938.
Up de Graff F. W., Bei den Kopfjigern des Amazonas. Sieben Jahre
Forschungen und Abenteuer. F. A. Brockhaus, Leipzig 1924.

Virchow Rud., Ueber den ausgeweideten Kopl eines Jivaro. Zeilschrift
fiir Ethnologie, 53. Jahrgang. Berlin 1901.



	Kopfhauttrophäe ("Tsantsa") aus Südamerika

