
Zeitschrift: Mitteilungen der Naturforschenden Gesellschaft Solothurn

Herausgeber: Naturforschende Gesellschaft Solothurn

Band: 13 (1939)

Artikel: Kopfhauttrophäe ("Tsantsa") aus Südamerika

Autor: Staub, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-543380

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-543380
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


- 28

B. Kopfhauttrophäe («Tsantsa•) aus Südamerika
Von Dr. Jul. Staub.

Im Museumsbericht der Stadt Solothum über das Jahr 1938 ist
unter dem Zuwachsverzeichnis der ethnographischen Abteilung
auch ein von unserem in Kolumbien lebenden Mitbürger, Herrn Jose
Jäggi-Kienast, geschenkter mumifizierter Feindeskopf angeführt
(Tafel I, Abb. 1 und 2), der von einem Ica-Indianer am Rio Napo in
Ecuador präpariert wurde und für unsere Sammlung eine wertvolle
Bereicherung bildet. Diese «Tsantsas» (Chanchas) genannten
Kopfhauttrophäen Südamerikas sind besonders deshalb erwähnenswert,
weil sie uns einen kulturhistorisch interessanten Einblick in die
merkwürdigen, immer noch nicht restlos erhellten Sitten der
bekannten Kopfjägerstämme der Jivaro im Quellgebiet des Amazonas-
Stromes geben. Da die präparatorische Bearbeitung dieser Schädel
und die damit verbundenen Zeremonien aus dem Rahmen der sonst
bei den Kopfjägern üblichen Behandlung erbeuteter Kopftrophäen
und des Schädelkultes fällt, erscheint im Hinblick auf unser
Museumsobjekt eine allgemein orientierende Abhandlung über die
Bräuche bei der Erbeutung und der Herstellung dieser Trophäen
für die Leser unseres Berichtes als angebracht.

Bei vielen Indianerstämmen Amerikas werden die verschiedensten

Körperteile ihrer getöteten Feinde als Siegestrophäen
benützt, wobei allerdings zu erwähnen ist, dass in erster Linie sowohl
der Kopf als Ganzes, als nur das knöcherne Schädelgerüst oder die
Kopfhaut begehrt sind, da sich die Weichteile (Gehirn z. B.) nicht
für eine längere Konservierung eignen. Die bekannteste, in
Nordamerika so weit verbreitete und beliebte Sitte des Skalpierems
bezweckt ja auch offensichtlich, den Besitzer als mutigen, gewandten
und erfolgreichen Krieger auszuzeichnen und ihm zudem auf
magischem Wege weitere Erfolge zu sichern. Es muss allerdings
betont werden, dass auch der tiefere Sinn des Skalpierens, wie der
Kopfjagd überhaupt, nämlich die sichtbare Dokumentierung der
überlegenen physischen und intellektuellen Qualitäten des Siegers,
durch die Ausartungen verblasste. Denn die mit Animismus, Götter-
und Geisterverehrung und dem Totenkult in enger Verbindung
stehende Kopfjagd war und ist ja noch heute bei manchen
Völkerstämmen eine unumgänglich notwendige Vorbedingung für Erfolg,
Glück und Wohlergehen. Zudem gilt dieser Brauch vielfach als
heiligste männliche Tugend und Ehrfurcht vor den Vorfahren, der
sich kein junger Mann entziehen kann, wenn er in den Kreis der
Erwachsenen aufgenommen werden oder bei seinem Werben um



29

die Gunsl eines Mädchens Erhörung finden will; ist die Erbeutung
eines menschlichen Kopfes doch der wichtigste Beweis von Mut,
Tatkraft und Intelligenz.

Die so weit verbreitete, ursprünglich hauptsächlich im Osten
Nordamerikas heimische Kriegssitte des Skalpierens ist
bezeichnenderweise vor allem durch die Prämien der Weissen im 18. und
19. Jahrhundert weithin gefördert und grossgezogen, wenn nicht
sogar erst geweckt worden. So haben beispielsweise die erwähnten
Skalpprämien der Europäer namentlich das Grenzgesindel zu einer
ganz besonders regen Tätigkeit angespornt. Auch ist festzustellen,
dass ursprünglich nur sesshafte Völker Gefangene machten,
während die nomadisierenden Stämme fast ausnahmslos ihre
Gefangenen gleich töteten. Gerade die Jivaros sollen heute noch
niemals erwachsene männliche Personen gefangen nehmen, denn
solche Sklaven sind, schon abgesehen von der besondern Art der
herrschenden Kriegführung, bei dem hochentwickelten Freiheitssinn

dieser Nation, wo keiner Diener sein will,1 nicht möglich.
Erbeutete Frauen und Kinder werden jedoch in den siegreichen
Stamm aufgenommen und als gleichgestellte Mitglieder behandelt.

In Südamerika war nun die Kopfjagd, und zwar häufig auch in
Verbindung mit Kannibalismus, vor allem bei der Völkergruppe der
«Tupi», ferner im Andengebiet von Ecuador und in den davon be-
einflussten Nachbarländern bekannt. Daraus resultiert die Beliebtheit

der Schädeltrophäen, unter denen die präparierten Schädel der
Mundrukü am obern Tapajoz sich besonders auszeichnen (Tafel III).
Die abgeschnittenen Feindesköpfe werden hier nach Entfernung
des Gehirns mit Ton und vegetabilischen Oelen behandelt,
dann über dem Feuer oder an der Sonne getrocknet und gedörrt
(mumifiziert). Seitlich des Schädels bindet man in die Haare oft
baumwollene, mit farbigen Federn verzierte Schnüre, während die
Augenhöhlen mit Pech oder Harzballen verklebt werden, auf welche
man die Schneidezähne eines Nagetieres, z. B. der Bisamratte,
befestigt. Die Köpfe werden entweder vor den Hütten aufgehängt, auf
eine Stange gesteckt oder am Gürtel festgemacht und überall mit
sich herumgetragen, bilden sie doch für den Besitzer eine wertvolle
Auszeichnung.

Eine besonders merkwürdige Form der Schädeltrophäen sind
nun die bereits erwähnten, unter dem Namen «Jivaro-Köpfchen»
bekannten Tsantsas. Ueber diese nur in Südamerika hergestellten
und geschätzten Kopfhauttrophäen der Jivaro-Indianer in Ecuador,
wie der Atrato-Stämme der Westkordillere und den Indios des
Tieflandes im südöstlichen Teil des Andenabhanges Kolumbiens — z. B.
bei den Eingeborenen im Putumavogebiet (Putumayo- oder Ica-

1 Lit. 7. Reiss: Ein Besuch bei den Jivaro-Indianern, S. 333.



- 30

River) — hatte man eigentlich, trotzdem sie schon seit Mitte des
letzten Jahrhunderts in Europa bekannt sind, fast bis in unsere
Gegenwart hinein nur relativ wenig genaue, detaillierte Aufschlüsse,
namentlich was die Zubereitung der Köpfe und die damit verbundenen

Festlichkeiten und Zeremonien anbetrifft. Auch jetzt noch
gehen die Ansichten der Forscher und Wissenschafter in manchen
Punkten auseinander. Die Ursache des Fehlens klarer Angaben magc> o
einerseits in der Verschwiegenheit zu suchen sein, mit welcher diese
Urwaldstämme das Geheimnis des Kultes bewahren, und ferner im
Zusammenhang stehen mit dem Argwohn, den besonders das stolze,
tapfere und freiheitsliebende Volk der Jivaro nach den vergeblichen
Unlerwerfungsversuchen heute noch allen Weissen entgegenbringt.
Es ist diese ablehnend-feindliche Haltung wohl ebenfalls eine Folge
der ihnen von den fremden Eindringlingen oft zugefügten Beleidigungen,

wie ihrer häufig unreellen Geschäftsmelhoden.
Die unter der Bezeichnung Jivaros zusammengefassten Stämme

der Aguaruno (inkl. Antipa), Huambisa, Zäparos, Patucas und
Murato — die Freunde der List und Ueberraschung auf Kriegspfaden

— gelten als die massgebenden Kopfjäger im obern
Amazonasgebiet. Ihre Volkszahl anzugeben, hält bei der nomadisierenden

Lebensweise und der Gewohnheit, in kleinen, im dichten
Dschungel versteckten Niederlassungen zu leben, als auch dem
geheimnisvollen Stillschweigen, das ebenfalls bezüglich der mit
Vorliebe den Flüssen entlang verborgen liegenden Wohnstätten gewahrt
wird, sehr schwierig. Ihr Hauptverbreitungsgebiet erstreckt sich
über das Waldland der ecuadorianischen Ostkordillere, wo die Zahl
der Weissen und Mestizen sehr gering ist; sind diese doch nur
Vorposten der Hochlandbevölkerung in einer fast ganz von Indianern
behaupteten Wildnis, deren wichtigste Bevölkerungsgruppe eben
die Jivaros sind.

Jedes der auf den Kriegs- oder Streifzügen erbeuteten «Köpfchen»,

d. h. der nach einem besondern Verfahren präparierten Kopfhaut,

ist nichts anderes, als ein mit bewundernswerter Genauigkeit
auf Affenkopf- oder Faustgrösse verkleinerter knochenloser Kopf
eines Menschen, wobei scharf darauf zu achten ist, dass bei dem
langwierigen Behandlungsprozess die Gesichtsteile nicht verzerren,
sondern ihre gegenseitigen natürlichen Verhältnisse auch in
verkleinerter Form einigermassen beibehalten. Das Ausdörren, resp.
die Zubereitung dieser Köpfe der erlegten Opfer, welche den Ruf
und das Ansehen ihres Besitzers direkt proportional zur Anzahl der
abgeschnittenen Köpfe mehren, geschieht nach einer genau
vorgeschriebenen Prozedur, in welcher nun eben die Jivaros als die
besten und routiniertesten Praktiker das höchste Ansehen geniessen.
Die Vornahme der Präparation ist offenbar eine besondere
Auszeichnung, weshalb verschiedene Auffassungen über die mit der



31 -
Prozedur beauftragten Person herrschen. Es scheint jedoch, dass bei
den verschiedenen Stämmen der Jivaros und ihrer verwandten
Völkerschaften keine einheitliche Norm gilt, so dass bald ein älterer,
erfahrener und bewährter Krieger, bald der Medizinmann des
Stammes oder vielfach der Sieger selber die delikate Arbeit
ausführt. Dies geschieht nach Möglichkeit in Gegenwart nicht nur der
wehr- und kriegsfähigen männlichen Bevölkerung, sondern auch
der Knaben vom 6./7. Altersjahre an, damit diese schon frühzeitig
mit den Geheimnissen und der Technik des Verfahrens vertraut
werden.

Die immer noch, namentlich infolge der Sitte der Blutrache
(die nach Angaben von H.Brüning2 nun allerdings durch ein
Geschenk abgelöst werden könne), bestehende Feindschaft zwischen
den verschiedenen Stämmen bringt es mit sich, dass die Indianer
sich sozusagen in einem permanenten Kriegszustand befinden. Dabei

kommt es heute selten mehr zu einer regelrechten Schlacht, wo
die mit Schild, Speer oder der 2—3 m langen Slosslanze (die
Nationalwaffe der Jivaro und Mundrukü) und dem grossen Haumesser,
der «Machete», bewaffneten Krieger sich Mann gegen Mann im
ehrlichen Kampf gegenüberstehen, sondern die Kriegsweise ist
hauptsächlich ein sorgfältig vorbereiteter Ueberfall auf einen ahnungslosen,

zahlenmässig bedeutend unterlegenen und vorher genau
ausspionierten Gegner. Diese, von den Weissen «Correrias» genannten,
lautlos sich abspielenden Streifzüge endigen meist nach kurzem,
ungleichem Ringen mit der fast völligen Vernichtung des Feindes.
Da sowohl bei einem offenen Angriff als auch einem hinterlistigen
Ueberfall nur derjenige als Sieger angesehen wird, der den Kopf des
Feindes als Trophäe vorweisen kann, geht das ganze Streben dahin,
mit möglichst vielen Köpfen heimzukehren. Wohl infolge dieser
beständigen Vernichtungsfehden und nicht zuletzt bedingt durch
die gesteigerte Nachfrage nach Tsantsas und der guten Bezahlung
durch die Weissen, werden nun vermutlich schon seit längerer Zeit,
vielfach eben für den Export, gleichsam als «souvenirs du voyage»,
unterschiedslos Männer- (sogar auch anderer Rassen), Frauen- und
Kinderköpfe erbeutet. Ueber diese für die weissen Kulturbringer
nicht besonders ehrenvolle indirekte Unterstützung der grausamen
Sitten der Kopfjäger schreibt denn auch H. Bluntschli in seiner
Rezension zu Up de Graffs Buch «Bei den Kopfjägern des Amazonas»3
u. a.: «Die Herstellung solcher Kopftrophäen ist von verschiedenen
Indianergruppen seit langem bekannt. Dass die Sitte heute noch
sich am oibern Maranon * erhallen hat und geradezu blüht, dafür ist
eine Hauptursache — und dieses verschweigt Up de Graff — die er-

2 Lit. 3, Brüning: Reisen im Gebiet der Aguaruna, S. 73.
3 Lit. 3, Bluntschli: Bei den Kopfjägern des Amazonas, S. 237/238.
* Der Maranon ist einer der drei Hauptquellflüsse des Amazonas.



32

hebliche Nachfrage nach den grausigen Sammlungsobjekten, welche
der moderne Handel stellt. Als ich selbst in jene Wälder ging,
trugen mir mehrere Museumsleiter und viele Private ihre Wünsche
vor, solche Stücke für sie zu erwerben. In Iquitos ist immer
derartiges, allerdings für viel Geld, zu haben. Auf jedem Dampferchen,
das an die Enden der einsamen Flussläufe vordringt, sind Gewissenlose

genug, die den Farbigen ihre Geneigtheit äussern, für eine
Kopftrophäe einen miserablen Vorderlader oder sonst ein für die
Wilden wertvolles Instrument herzugeben, und man hat mir
versichert, dass bei der nächsten Reise der gewünschte Gegenstand
ganz gewiss zur Hand sein werde. Nach Kenntnisnahme der
wirklichen Verhältnisse habe ich darauf verzichtet, die Wünsche meiner
Auftraggeber zu erfüllen. Mancher unschuldige und ahnungslose
Farbige oder Weisse muss da sein Leben lassen, um einen durch
Nachfrage vom Zaun gerissenen Kriegszug zu einem furchtbaren zu
gestalten ...»

Aus den bereits in anderem Zusammenhang erwähnten Gründen

hält es auch schwierig, unter den in der Literatur beschriebenen,
voneinander abweichenden Präparationsarten dieser
Siegestrophäen eine als allgemein geltende Behandlungsweise anzuführen.
Abgesehen aber von der durch verschiedene Ursachen bedingten
Veränderungen im Laufe der Zeit wird die Präparation hei den
einzelnen Stämmen auch mehr oder weniger voneinander differieren.
Wir beschränken uns deshalb in dieser Arbeit auf die uns anhand
des zur Verfügung stehenden Materials am weitesten verbreitet
scheinende Art, sofern eine solche wenigstens einigermassen klar zu
erkennen ist.

Hat ein Krieger einen Feind verwundet, so gilt es, sofort dessen

Kopf zu erlangen, welcher bei den Jivaros gemäss der herrschenden
Mode einen sorgfältig gepflegten Haarwuchs aufweist. Während
W. Reiss 4 angibt, dass langes Haar als Zeichen des Kriegers, des
freien Mannes gelte, weshalb Weiber, Kinder und Kriegsgefangene
dieses abschneiden müssen, betont H. Brüning5 den stark
entwickelten Haarwuchs beider Geschlechter. Männer und Frauen
tragen nach ihm das Haar lang und lassen es über den Rücken
herabhängen, wobei jedoch die Männer der Frisur bedeutend grössere
Pflege angedeihen lassen. Ein weiterer Unterschied in der Haartracht

beider Geschlechter beruht zudem hei den Jivaro in der
Anordnung. Im Gegensatz zu den Frauen, die das Haar völlig aufgelöst
über den Rücken zu tragen pflegen, lassen nämlich die Männer zwei
Strähnen ihres Haares, und zwar je eine seitlich des Gesichtes,
herunterhängen. Diese bei den Aguaruna Akähit genannten Strähnen
sind nun verschieden lang, aber immer kürzer als das über den

4 Lit. 7, Reiss: Ein Besuch bei den Jivaro-Indianern, S. 335.
5 Lit. 3, Brüning: Reisen im Gebiet der Aguaruna, S. 56.



33

Rücken herunterhängende Haar. Einzig durch diese bezüglich der
Länge, Anordnung und Pflege abweichende Haartracht lässt sich
denn auch, soweit dies wenigstens anhand der Objekte und der
Literatur ersichtlich ist, bei den erwähnten Stämmen an den fertigen
Kopftrophäen das Geschlecht des Opfers bestimmen.

Die Präparation der Tsantsas beginnt wenn möglich sofort nach
dem Kampfe an einem vor jeder Verfolgung gesicherten Ort. Dieser
Prozess dauert nach M. W. Stirling ungefähr 20 Stunden, wovon
zwölf zur Vorbereitung und acht zur Räucherung verwendet werden.
Nach andern Versionen dauert dieser Vorgang bedeutend länger. So
schreibt z. B. \V. Reiss: «Acht Tage lang soll eine solche Präparierung,

welche der glückliche Besieger selbst ausführen muss,
beanspruchen. Während dieser ganzen Zeit darf er seine Hände zu
keiner andern Verrichtung benützen, wie einem Kinde muss ihm
die Nahrung gereicht werden.»

Sobald der Lagerplatz zweckmässig hergerichtet ist, werden die
Köpfe — diese kostbare Beute — bearbeitet, die, wie Up de Graff
ausführt.6 etwa an Rindenslricken aufgefädelt oder sogar am
eigenen Haupthaar zusammengebunden und um den Hals des
Eroberers geschlungen sind. In einzelnen Gegenden scheint dem Zu-
bereitungsakl noch eine besondere Zeremonie vorauszugehen,
indem man durch Einspritzen von Tabaksaft in die Nasenlöcher des
Opfers den Geist des Erschlagenen unschädlich macht, ihn also
gleichsam zu bannen sucht. Nach dem letztangeführten Autor7
handelt es sich bei diesem seltsamen Vorgang um eine Zeremonie
zur Neutralisation des feindlichen Gegenzaubers, wobei der
Medizinmann des Stammes jedoch dem Sieger den als Gegengift wirkenden

Tabaksaft in die Nasenlöcher spritze. Zum Zwecke des Schutzes
des Siegers vor der Rache des Toten ist auch der nachfolgende
Reduktionsprozess des Kopfes mit allerlei magischen Handlungen
verbunden. — Nun beginnt erst die eigentliche Präparation. Durch
einen senkrechten Schnitt vom Haarwirbel bis zum Genick hinunter
wird die gesamte Kopfhaut vom Schädelgerüst losgelöst und die
knöcherne Unterlage entblösst. Nur an Augen, Nase und Mund muss
geschnitten werden, damit das Fleisch mit der Haut abgeht. Die auf
der Innenseite angeklebten Fleischreste werden vorsichtig
abgeschabt, worauf unter Zuhilfenahme einer aus Chontaholz
verfertigten Nadel die entstandenen Hautlöcher mit Palmfasern
zusammengenäht werden. Diese aus feinen Fibern einer von den
Weissen «Chambira» (Astrocaryum tucuina) genannten Palme
stammenden Schnüre drehen die Indianer zwischen der flachen
Hand und ihrem nackten Schenkel. Hierauf wird die Haut wieder
in ihre natürliche Lage umgestülpt, so dass daraus ein sackähn-

6 Lit. 10, Up de Graff: Bei den Kopfjägern des Amazonas, S. 267.
7 Lit. 10, Up de Graff: Bei den Kopfjägern des Amazonas, S. 269.



- 34

liches Gebilde entstellt. Besondere Aufmerksamkeit wird der
Behandlung des Mundes geschenkt, den man, wie dies an unserem
Museumsobjekt sehr deutlich ersichtlich ist, öfters zur Verhöhnung
des Feindes nach Möglichkeit in die Breite zieht. Die Lippen des
Opfers werden hauptsächlich zur Fixierung ihrer Lage während
der ganzen Prozedur mit drei dornartigen, von Chambirafasern
umwickelten Chontasplittern zusammengespleisst. Nach E. Seier8
bohrt man in die Lippen drei symmetrisch angeordnete Löcher,
welche durch Chontadornen ausgefüllt werden. Durch Umwicklung
mit Fäden bilden diese einen festen Verschluss.

Die so vom Schädelgerüst losgelöste und für die weitere
Behandlung zweckmässig vorbereitete Kopfhaut kommt nun in einen
zur Hälfte mit Wasser gefüllten irdenen Topf, der entgegen der
üblichen Praxis nur vom Medizinmann des Stammes, und zwar unter
äusserster Sorgfalt und günstigen Mondkonstellationen, verteidigt
werden muss. Die Herstellung der charakteristischen unverziei teil
Tongefässe, von denen die bis über einen Meter grossen, mit einem
engen Hals versehenen Giamanchi-Töpfe die grösste Bedeutung und
Verbreitung haben, ist sonst ein typisches Frauengewerbe. — In das
siedende Wasser giesst man den Absud der auf das Zellgewehe eine
stark zusammenziehende Wirkung ausübenden Chinchipapflanze.
Die Haul muss nun in dieser Brühe eine Zeitlang kochen, so dass
sie ziemlich hart wird, einen schwach gelblichen Farbton erhält
und wesentlich zusammenschrumpft. Es ist hingegen anzunehmen,
dass hei diesem sorgsam gehüteten Geheimnis der Zubereitung nocho c> o
andere Kräuter oder Pulver vor dem Kochen dem Absud
beigemischt werden, die u. a. vermutlich auch das Verbrühen der
Haarwurzeln durch das siedende Wasser verhindern, wodurch die
Haare sonst ausfallen müssten. Was die Tontöpfe anbetrifft, werden
diese nach Gehrauch in den Bach geworfen, da sie als gleichsam
«heilige» Geräte zu keinem andern Zwecke mehr dienen dürfen.9
Die fertig präparierten Jivaro-Köpfchen haben in der Regel ein
Drittel bis ein Viertel der ursprünglichen Originalgrösse. Immerhin
weicht die Reduktion der einzelnen Köpfe, nach den uns bekannten
Objekten zu schliessen, ganz wesentlich voneinander ah. Es scheint
jedoch, dass die ältern Tsantsas im allgemeinen eher kleiner waren
als die, welche erst in den letzten Jahrzehnten in die Museen
gelangten. Oh es sich hier um eine bewusste oder zufällige Erscheinung

handelt, die vielleicht irgendwie im Zusammenhange steht
mit der zufolge vermehrter Nachfrage bedingten «Produktions-
sleigerung» und der immer schwieriger sich gestaltenden Erwerbung

der Köpfe, entzieht sich unserer Kenntnis. Ergänzend sei aber

8 Lit. 8, Seier: Präparierte Feindesköpfe bei den Jivaro-Stämmen
S. 83.

9 Lit. 10, Up de Graff: Bei den Kopfjägern des Amazonas, S. 271.



35 —

noch hinzugelugt, class schon seil längerer Zeil hei den Jivaro-
Indianern die präparierten Köpfe der dem Menschen als besonders
nahe verwandt gellenden Faultiere als Ersatz für echte Tsantsas
vorkommen, wohl auch ein Zeichen der zunehmenden Schwierigkeiten

hei der Besorgung der menschlichen Schädel.

Der Kochprozess erfordert vom Präparator in verschiedener
Hinsicht dessen restlose Aufmerksamkeit. Gewöhnlich wird die im
richtigen Augenblick dem Topf zu entnehmende Haut zur Abkühlung

auf eine Speerspitze aufgesteckt und um sie herum ein Tanz
der Krieger aufgeführt. Schon während des Siedeprozesses sammelt
der mit der Zubereitung beauftragte Mann eine Anzahl runder
Steine, die im Feuer stark erhitzt werden und jetzt zur Weiterverarbeitung

der Haut dienen. Doch wird stets strenge darauf geachtet,
die Kopfhaut langsam und proportional zu verkleinern, damit der
ursprüngliche Gesichtsausdruck — mit Ausnahme der geschilderten
Verzerrung des Mundes — ja bis in alle Einzelheiten möglichst
genau erhalten bleibt. Mit Hilfe von Stäben wird dann der grössle
der heissen Formsfeine durch die Oeffnung des Halses ins
Kopfinnere hineingepressl und die Haut unaufhörlich durch rasche
Bewegungen der Hand hin- und hergeschleudert, damit die Reduktion
und Austrocknung sich wunschgemäss weiter entwickelt und eine
feste, lederartige Haut entsteht. Von Zeit zu Zeit kratzt man auch
das Innere der einen Geruch wie verbranntes Leder verbreitenden
Kopfhaut aus. Zugleich ist der Präparator emsig darauf bedacht,
unter Zuhilfenahme heisser, glatter Steine und der Hände, vor allem
durch fleissiges Kneten und Glätten des Gesichtes, ein möglichst
getreues Ebenbild des Originals zu erharten. Sobald der Rollstein im
Innern etwas abgekühlt ist, wird er durch einen neuen heissen
ersetzt, und zwar finden bei zunehmender Zusammenschrumpfung
immer wieder kleinere Stücke Verwendung.10

Das ganze Verfahren der Verarbeitung bis zur Erreichung der
gewünschten Grösse und der richtigen proportionalen Verhältnisse
ist eine sehr delikate und schwierige Aufgabe, die nur wirklichen
Spezialisten gut gelingt, und die noch erschwert wird, weil Augenbrauen

und Wimperhaaren ebenfalls eine aufmerksame Behandlung

zuteil werden muss. Der ganze Reduktionsprozess endet
schliesslich mit einer besonders sorgfältigen Bearbeitung der
Innenseite der Kopfhaut durch stark erhitzten Sand, der sich bis in
alle kleinsten Falten ausbreitet, womit die Tsantsa gleichsam noch
den letzten Schliff erhält. Nun erst wird der Schnittrand am Hinterkopfe

zugenäht, und ferner auch etwa die Halsöffnung mit einem
zirka 4 cm Durchmesser aufweisenden Rutenstücklein eingefasst.

10 Lit. 9, Stirling: Historical and Ethnographical Material on the
Jivaro-Indians, pag. 56/58.



36

Zur vollständigen Austrocknung und zum Schutze vor der
Zerstörung durch Insekten wie der klimatischen Einflüsse wird der
Kopf noch über ein Rauchfeuer gehängt. Zu diesem Zwecke muss
die Schädelhaut auf dem Scheitel durchlöchert werden, um Schnüre
durchzuziehen. Sodann hängt man sie an ein Gestell ungefähr drei
Fuss über dem Feuer auf, das wahrscheinlich aus speziellen Hölzern
genährt wird, denn der davon sich entwickelnde starke Rauch
besitzt nicht nur in besonderem Masse die Eigenschaft einer vorzüglichen

und lange wirkenden Konservierung der Haut, sondern
bewahrt diese ebenfalls vor der Zerstörung durch die zahllosen
Insekten wie auch vor der Zersetzung durch Fäulnis. Der komplizierte

dreifache Prozess, besonders die intensive Räucherung,
bewirken ausser einem völligen Hartwerden der Haut auch eine
Schwarzfärbung des Gesichtes, das jedoch öfters zur Erreichung
eines möglichst dunklen Tones noch mit Holzkohle eingerieben
wird. Der Kopf wird aber noch gründlich mit einem Stück Tuch
poliert, gleich unserem Verfahren beim Glänzen der Schuhe. Endlich

ist diese mühsame. Konzentration, Geschick und Ausdauer
erfordernde Arbeit beendigt, worauf nun erst die Einweihungsfeierlichkeiten

beginnen können.
Wie schon E. Seier11 berichtet, existieren von diesen Jivaro-

Köpfchen zwei Typen, die in ganz bestimmter Weise voneinander
abweichen. Beim ersten, vermutlich älteren und in gewisser
Hinsicht vollkommeneren Präparationsmodus werden die abgeschnittenen

Köpfe vor ihrer eigentlichen Verarbeitung eine Zeitlang in
einem Aufgusse von Kräutern gekocht, nachher die Knochen durch
die Halsöffnung herausgezogen, ohne also einen vertikalen Schnitt
vom Haarwirbel zum Nacken auszuführen. Die weitere Präparation
der Kopfhaut erfolgt dann ähnlich dem von uns ausführlich
beschriebenen Typus. Abweichend ist ferner jedoch u. a., dass in die
bereits erwähnten, an drei symmetrisch angeordneten Durchlöcherungen

der Lippen keine Dornpflöcke gesteckt, sondern Baumwoll-
schlingen gezogen werden, die durch lang herabfallende Fransen
aus Baumwollfäden wiederum eine gegenseitige Verbindung
erhalten.

In dieser Tatsache der zwei sich besonders durch ihre
abweichenden Präparationsarten voneinander unterscheidenden
Typen liegt nun wohl die Erklärung, weshalb in der älteren
völkerkundlichen Literatur noch Unklarheiten bezüglich der Entfernung
des Knochengerüstes des Schädels bestanden, da man vielfach
einzig der Auffassung war, man zertrümmere dieses von innen und
löse nachher die einzelnen Teile aus dem Kopfe heraus. E. Seier
schreibt zudem in seiner Studie, dass die in unserer Untersuchung

" Lit. 8, Seier: Präparierte Feindesköpfe bei den Jivaro-Stämmen
S. 83.



37

erwähnte Präparationsarl erst seit den achtziger Jahren des letzten
Jahrhunderts bekannt geworden sei. Es ist immerhin zu bemerken,
dass nun wohl eine solch scharte Trennung der beiden Typen nicht
mehr möglich ist, und zudem eine derartige Klassifikation nach
unserer Autfassung kaum für alle Kopfjägerstämme dieser
charakteristischen «Jivaro-Köpfchen» vorgenommen werden konnte. — Im
Zusammenhang mit den gemachten Ausführungen sei noch auf die
interessanten, an den von uns ausführlich beschriebenen Tvpus der
«Jivaro-Köpfchen» erinnernden, mumifizierten Nazca-Trophäen-
schädel hingewiesen, die aus den alten Grabstätten von Peru
stammen. Bei diesen Köpfen der Prolo-Nazca-Kultur sind die
Schädelknochen nicht herausgenommen, sondern der Kopf wird als
Ganzes mumifiziert, wobei das Haar ebenfalls in der ursprünglichen

Länge erhalten bleibt. Diese Mumienköpfe gehören einer
Zeitepoche an, die nach den wissenschaftlichen Forschungsergebnissen

vermutlich an den Anfang der bekannten Kullurentwicklung
des peruanischen Küstenlandes zu setzen ist. E. Seier berichtet
darüber," dass die Lippen dieser Köpfe, wie bei den Tsantsas des

jüngeren Typus', durch Dornpflöcke — allerdings nur immer zwei
— zusammengehallen werden. Ein weiterer Unterschied besteht
ferner darin, dass nicht die Haut des Scheitels, sondern die Slirn-
kalotte zur Aufnahme der Halteschnur durchbrochen ist. Diese
Nazca-Schädel seien nun aber keine wirklichen Trophäenköpfe,
sondern echte Chancha, d. h. Idole oder Heiligtümer, zauberkräftige
Amulette, die den Geist des Erschlagenen bannten, ihn zwangen,
dem Sieger und Besitzer des präparierten Kopfes zu dienen, und die
deshalb nicht nur den Krieger in den Kampf begleiteten oder im
Tanze vorgeführt, sondern ihm auch ins Grab mitgegeben wurden.

Die anschliessend an die Präparation der Köpfe folgenden
Festlichkeiten beginnen mit dem Einzug der Krieger in die Dörfer, wobei

die erbeuteten Trophäen die Nacken ihrer erfolgreichen Besitzer
zieren. Die Frauen bereiten sich zum würdigen Empfang der Sieger
entsprechend vor, indem sie sich mit dem bei solchen Anlässen
üblichen Galaschmuck herausputzen, und ferner vor allem für die
Herstellung genügender Mengen des berauschenden Giamanchi-
oder, wie es die Weissen nennen, Masato-Getränkes besorgt sind.
Nebst einer religiös-magischen Feier wird ein den Sieg
verherrlichender Waffentanz aufgeführt, bei welchem im Beisein der
klagenden Frauen des besiegten Feindes alle vorhandenen Tsantsas
im Triumphe aufgeführt werden. Wie M. W. Stirling schildert,13
wickelt man nach Beendigung dieser oft tagelang dauernden Zere-

12 Lit. 8, Seier: Präparierte Feindesköpfe bei den Jivaro-Stämmen
S. 83/84.

13 Lit. 9, Stirling: Historical and Ethnographical Material on the
.tivaro-Indians, pag. 59.



- 38 —

monien jede Tsantsa in ein Tuch ein und hängt sie in einem alten
irdenen Topf über der Schlafställe des Eroberers auf oder begräbt
sie beim Hauseingang.

Damit ist aber das Schicksal der Köpfe noch nicht endgültig
besiegelt, wenn auch die Ansichten der verschiedenen Forscher
darüber wesentlich auseinandergehen. Mit Sicherheit ist jedoch
anzunehmen, dass die durch die Tradition geheiligten Sitten und
Gebräuche noch überall dort in ihrer ursprünglichen Form erhallen
geblieben sind, wo nicht die äussern Umstände, vorab der politischreligiöse

Einfluss anderer Völker, sich als stärker erwiesen haben.
G. Buschan erwähnt, dass die Siegestrophäe erst mit der «Tsantsa-
Tucui» genannten Hauptfesllichkeit endgültig in den Besitz des
erfolgreichen Kriegers übergehe, ein Anlass, der einige Wochen oder
Monate nach seiner Erbeulung, oft sogar erst nach Jahren stattfinde.
Während dieser Zeit hat der Besieger strikte Enthaltsamkeit zu
üben. So soll ihm z. B. der Genuss zahlreichen Wildes, namentlich
solcher Tiere, die durch den Pfeil erlegt worden sind, untersagt sein.
Neben diesen strengen Diätverordnungen ist ihm ferner jeder
Geschlechtsverkehr verboten. Auch darf er nie allein auf die Jagd und
muss immer, wenn er ins Freie geht, seine Lanze zu Hause lassen,
was für einen Indianer eine besonders grosse Entsagung bedeutet.
Wer gegen diese Gesetze verstösst, lädt schweres Unglück auf sich
und seine Familie, da ihm dann der Geist des Toten keine Ruhe
mehr lasse.

Eine so lange Wartezeit ist auch deshalb erforderlich, weil der
Krieger sich für die bei dieser Veranstaltung notwendigen Speisen
und Getränke seiner zahlreichen, oft weitverzweigt wohnenden
Angehörigen und Gästen gebührend vorsehen muss, weshalb sich vielfach

der grossen Kosten wegen mehrere Männer gemeinsam zur
Durchführung solcher Anlässe zusammenschliessen. Wie bei allen
Festen, so legen die Eingeborenen namentlich bei diesen bedeutenden

gesellschaftlichen Feierlichkeiten grossen Wert auf die
Verschönerung und Ausschmückung ihres Aeussern. Die eigentliche,
von der europäischen Zivilisation noch nicht beeinflusste Kleidung
dieser Indianer, und zwar sowohl diejenige der Männer wie der
Frauen, ist sehr einfach und beschränkt sich in der Regel auf ein
viereckiges Stück Tuch, dessen Länge und Tragart nur je nach
Geschlecht und Alter seines Besitzers wechselt. Bei den Männern
wird es wie eine kurze Jupe um die Hüften geschlungen und mittelst
eines breiten, oft aus Menschenhaaren — angeblich aus den Haaren
besiegter Feinde — geflochtenen Gürtels festgehalten. Der wesentlichste

Unterschied der Kleidungsstücke der Frauen besteht darin,
dass die Tuchteile etwas grösser sind als die des männlichen
Geschlechts und dass zwei an einer Seite liegende Ecken zusammengeheftet

oder zusammengeknotet werden. Das Gewand wird dann in



39

der Weise über den Kopf gezogen, dass die Verbindungsslellen der
Zeugstücke auf eine Schuller zu ruhen kommen, während die andere
unbekleidet ist. Ferner werden die offenen Seiten übereinander-
geschlagen und durch einen Gürtel um die Hüften zusammengehalten.14

Den Mangel an Kleidern sollen die sehr eitlen Indianer
durch intensiven Farbenschmuck ersetzen, der zudem auch als
Ausdrucksmittel für Stimmungen, der Trauer und der Freude, dient, und
ferner einen praktischen Zweck verfolge, nämlich, die Stechmücken
und Moskitos abzuhalten.15 Doch bildet nicht allein die Bemalung
des Körpers einen völligen Ersatz für die mangelhafte Bekleidung,
sondern die Tracht wird noch wesentlich ergänzt durch eine reiche
Anzahl huntfarbiger Schmuckgegenstände aus der belebten und
unbelebten Natur, für Halsbänder Ohrgehänge, Arm- und
Kopfschmuck. Bemerkenswert ist ebenfalls, dass im Gegensatz zum
Kulturleben der meisten Völker bei diesen Indianern die Männer
bedeutend mehr Sorgfalt auf ihre Tracht und Toilette verwenden.

Den Frauen fällt die Zubereitung des begehrtesten und
beständigen Getränkes in jedem Haushall der Jivaros, dem Masato
oder Giamanchi (Xijamantsi), das bei allen Festlichkeiten eine so

grosse Rolle spielt, ausschliesslich zu. Dieses aus den Wurzelknollen
einer Art Yuca (einer Pflanzengatlung der Liliaceen) hergestellte
Getränk ist jedoch nicht nur einGenuss-,sondern zugleich ein beliebtes

Hauptnahrungsmittel. Die geschälten und gewaschenen Yuca-
oderKassave-Knollen werden in einem milWasser gefüllten Topf gar
gekocht und u. a. dann nach sorgfältigem Kauen durch die Frauen
wieder in das Gefäss gespuckt, worauf die ganze Masse zu einem
nun zum Gebrauche fertigen Mus gedrückt wird. Dieser Vorgang
hei der Herstellung des Giamanchi entspricht ganz der polvnesi-
schen Kawabereitung, indem der Ferment des Mundspeichels in
beiden Fällen zur Herbeiführung der Alkoholgärung dient. Die
wichtigste Bedeutung hei der Befriedigung der leiblichen Bedürfnisse

aber spielt das aus Yuca zubereitete Getränk. Um dieses
herzustellen, muss der gut gekaute Brei jedoch mit Wasser angerührt
werden, eine Tätigkeit, die meist von Hand ausgeführt wird. Der
grösste Schatz der Indianer besteht im Besitz einer möglichst
ansehnlichen Zahl von mit Giamanchi gefüllten Krügen. In dieser
Tatsache liegt denn auch die Begründung der hier herrschenden
Höflichkeitssitte, aus jeder dargebotenen Schale zu trinken. Eine
Weigerung, Bescheid zu tun, wäre eine schwere Beleidigung. Es ist
deshalb auch nicht verwunderlich, dass eine der wichtigsten täglichen
Aufgaben der Frauen im Kauen von Kassavewurzeln besteht. Die so
mit menschlichem Speichel durchtränkte, gutgekaute Masse wird

14 Lit. 3, Brüning: Reisen im Gebiet der Aguaruna, S. 58.
15 Lit. 3, Brüning: Reisen im tiebiet der Aguaruna, S. 57.



40 -

dann der Gärung überlassen und konserviert sieh auch monatelang
in den irdenen Töpfen oder in den mit Palmblältern ausgelegten
Körben.

Der Vollständigkeil halber sei hier noch beigefügt, dass nicht
bei allen Stämmen der Jivaro-Kopfjäger die Yuca-Pflanze diese so
eminent wichtige Rolle als Xahrungs- und Genussmittel einnimmt,
sondern öfters auch der für Südamerika bedeutungsvolle,
charakteristische Maniok (Manihot utilissima), einer Pflanzenarl der
Euphorbiaceen, dessen Zubereitung und Verwendungsmöglichkeit
dieselbe ist wie bei der Yuca. Die Maniok oder Mandioka genannten,
stärkemehlhaltigen Wurzelknollen sind jedoch in frühem Zustand
giftig, liefern aber, wenn sie durch Kochen, Rösten oder Auswaschen
entgiftet werden, ein wichtiges Nahrungsmittel. Das aus dem
Maniok gewonnene, «Kaschiri» genannte Getränk hat die gleiche
berauschende Wirkung wie der Giamanchi und ist ebenfalls ein für
die Indianer unentbehrliches Genussmitlei.

Im Mittelpunkt des feierlichen Teiles der «Tsantsa-Tucui» steht
die mit allerlei Zeremonien verbundene offizielle Uebergabe der
Trophäe an den Sieger. Ein mit der Leitung dieses Aktes betrauter
älterer, erfahrener Mann nimmt dabei aus den Händen des Kriegers
den präparierten Feindeskopf entgegen und taucht ihn nacheinander

in einen Absud von Tabak, Giamanchi und schliesslich in
reines Wasser. Diese Brühe wird hierauf dem Helden eingeflösst,
der nun erst die mit Blumen, ausgestopften Vögeln und verschiedenen

andern Anhängseln dekorierten Tsantsa in Empfang nehmen
darf. Auf diese offizielle Festlichkeit folgt, angeblich zur Versöhnung

des Geistes des Getöteten, ein meist mehrere Tage lang dauerndes,

oft wüstes Ess- und Trinkgelage. Die so eingeweihte Tsantsa-
Kopfhauttrophäe aber soll als eine Art Fetisch seinem Besitzer und
dessen Angehörigen Reichtum, Fruchtbarkeit für die Felder, Glück
und Wohlergehen in der Familie und Sieg über die Feinde sichern.



TAFFLN
/um anschaulicheren Verständnis und zur Illustration der geschilderten

Trophäen veroflentlichen wir nebst dem Objekt im Solothurner
Museum auch wer aus der ethnographischen Abteilung des bernischen
Histoi isehen Museums stammende Feindeskopfe, die uns in freundlicher
Weise von Herrn Prot. Dr. R Zeller zur Verfügung gestellt wurden und
welche in inslrukthei Art den ganzen Formenkreis dieser interessanten
Kopltrophaen repräsentieren.



TAFEL I

kopflrophäen Südamerikas



Tafel I - k o p f t r o p h a e n S u d a m e r i k a s.

Fig. I

lAbb 1 Vorderansicht, Abb 2 Piolil l

Tsantsa eines allein Kriegers, mit eingeschlagener Nasen wui/el und ein-
gedruekter Slii nkatolte. Die leicht gewellten, durch Alter und Färbung grau
bis biauniotluh gew01 denen Ilaare haben nui noch am Nacken ihre ursprung-
ln he dunkle Farbe hcwahit Autfallend ist die /ur Veihohnung des Fi-
sehlagenen bei der Prnpuiiciung \ orgenommene Auseinander/errung des
Mundes Nach dem fluchtig gemachten Schnitt) ande des Halses /u schbessen,
mussle das Abschneiden des Feindeskopfes \01 umtlie h sehr rasch geschehen,
da dei heri sehenden Sitte gemäss die Krieger hei dei ha beutung dei
Siegestrophäen daiaul bedacht sind, stets eine möglichst glatte Schnittfläche /u ei-
hallen. -- Voll. Jäggi-Kienast. Museum dei Stadt Solotluun (lMiologra-

phischc Aufnahme \on Fred Obiecht, Solothurn





TAFEL II

Kopflrophäen Südamerikas



Tafel II - Kopftrophäen Südamerikas.

Fig. 1.

Präparierter Feindeskopf eines Jivaro-Kricgers, lind
zwar angeblich des Häuptlings Salupe vom Stamme der Taiva-Cairo am Rio
Napo in Ecuador. Durch die Lippen sind Baumwollschnüre gezogen, die mit
einer lang herabfallenden Franse aus Raumwollladen in Verbindung sieben.
Ebenso ist auch durch den Scheitel eine Schnur (Halteschnur) gezogen, die —
um das Herausfallen zu verhindern — auf der Innenseite des Scheitelloches
an einem Holzstab aus Chontaholz befestigt ist. Die Kopfhauttrophäe weist
einen starken, gut gepflegten Haarwuchs auf. Das straffe, glänzend-pechschwarze

Haar ist vorn in gleicher Höhe mit den Augen gerade geschnitten
und hat ferner je seitlich des Gesichtes die für die Jivaros charakteristischen
kürzern Haarsträhnen. — Colt. Seiffert, bernisches Historisches Museum, Ec. 7.

Fig. 2.

Schädeltrophäe eines erschlagenen Feindes, ähnlich der Tsantsa
auf Tafel 3. Nach den natürlich angegrauten, leicht gewellten Kopfhaaren und
den Gesichtszügen zu schliessen, war das Opfer ein älterer Krieger. Diese
Auffassung verstärkt sich auch noch durch die besonders zahlreich mit Narben
bedeckte grobe Gesichtshaut. Der ungepflegte Haarschopf wie das ungefärbte
Haar weisen schon äusserlich darauf hin, dass der Erschlagene offenbar kein
Jivaro war, sondern, wie das Objekt im Solothurner Museum, wahrscheinlich
einem benachbarten Stamme des Rio-Napo-Gebietes angehörte. Die Präparierung

des abgeschnittenen Feindeskopfes geschah wohl' eher nach dem älteren
Modus, da der senkrechte Schnittrand vom Nacken an aufwärts nur einige
Zentimeter misst. — Coli. Schiller, bernisches Historisches Museum, Ec. 8.

Fig. 3.

Tsantsa. Nach Haartracht und den relativ feinen Gesichtszügen zu
schliessen, gehörte die Kopfhauttrophäe einer weihlichen Person an. Das
mattschwarze, überall gleich lange Haar ist ungepflegt und hängt aufgelöst über
den Nacken hinunter. — Donator Dr. von Rodt, bernisches Historisches

Museum, Ec. 11.





TAFEL III

Kopftrophäen Südamerikas



Tafel III - IC o p f t r o p h ii e n Südamerikas.

Schädeltrophäe der M u n d r 11 k 11. Die Augenhöhlen sind mit Pech
verklebt, auf welches ein Nagezahn eines grossen Nagetieres (Bisamratte)
befestigt ist. Der Erschlagene war nach der Haartracht ein Yuruma, einem
Tupi-Stamm am Xingu, mit der charakteristischen Haartracht dieser Indianer
und reicher Verzierung nach Mundrukiiart (Federbinden, BaumwoIIschniii e).

Coll. H. von Büren, bernisches Histoi isches Museum.





Literatur-Nachweise.

1. Buschtin G., Illustrierte Völkerkunde (1. Band), Verlag Strecker
& Schröder, Stuttgart 1922.

2. Bluntschli IL. Bei den Kopfjägern des Amazonas. Geographische Zeit¬

schrift, Vol. 31, Berlin 1925.

3. Brüning Iis. II., Beisen im Gebiet der Aguaruna. lkessler-Archiv,
Band XII, Berlin 1928.

4. Gusinde iL, Schädelkult, Kopftrophäe und Skalp. Ciba-Zeitschrift
Nr. 49, 5. Jahrgang, 1987.

5. von Luschan F.. Völker, Bassen, Sprache. Deutsche Buch-Gemeinschaft

G. m. b. II., Berlin 1927.

6. Pittard F., Presentation d'une töte momifiee (tsantsa) des Indiens
Jivaros. — Compte rendu Soc. Phys. et d'IIist. Nat.de Geneve, vol.45,
no 1, Geneve 1928.

7. Beiss W.. Kin Besuch bei den Jivaro-Indianern. Verhandlungen der
Gesellschaft für Erdkunde, Band VII. Berlin 1880.

8. Seier Ed.. Präparierte Feindesköpfe bei den Jivaro-Stämmen des
obern Maranon und hei den Bewohnern des Departementes Ica an der
Küste von Peru. Bicssler-Archiv, Vol. VI. 1910.

9. Stirling iL IV., Historical and Ethnographical Material on the Jivaro-
Indians. Bureau of American Ethnology, bulletin 117. Washington 1938.

10. Up de Graff F. 41'., Bei den Kopfjägern des Amazonas. Sieben Jahre
Forschungen und Abenteuer. F. A. Brockhaus, Leipzig 1921.

11. Xirchow lind.. Geber den ausgeweideten Kopf eines Jivaro. Zeitschrift
für Ethnologie, 53. Jahrgang. Berlin 1901.


	Kopfhauttrophäe ("Tsantsa") aus Südamerika

