Zeitschrift: Jahresbericht der Naturforschenden Gesellschaft Graubliinden
Herausgeber: Naturforschende Gesellschaft Graubliinden

Band: 58 (1917-1918)

Artikel: Anschauung und Begriff in den Naturwissenschaften
Autor: Merz, K.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-594910

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-594910
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

~ Anschauung und Begriff in den
Naturwissenschaften.
Von Dr. K. Merz.

Die Unterscheidung der Dinge, wie sie unabhingig von
unserem BewufBtsein in der Natur vorkommen, von den An-
schauungen, die wir durch Beobachtungen von jenen erhalten,
sowie von den Begriffen, die wir verwenden, um durch allge-
meine Gesetze einen Uberblick iiber die Vorginge zu gewinnen,
deuten die Grundziige einer Theorie unserer Erkenntnis an, deren
Verfolgung und weitere Ausfithrung zu einer Philosophie
fithren, welche Sein, Erscheinung und Idee als Mittel zur Erkla-
rung der Welt verwendet. Wie einfach und selbstverstindlich
auch diese Dreiteilung dem oberflachlichen Blick erscheinen mag,
so fiihrt doch die genauere Feststellung ihrer gegenseitigien
Grenzen und Beeinflussungen nicht nur zu Schwierigkeiten, son-
dern zu offenbaren Einseitigkeiten und Widerspriichen. Man
konnte daher zum vorneherein die letzten und obersten Zusam-
menhidnge im korperlichen und geistigen Geschehen als einer
‘genauen Darstellung un'zugéin;glich erkliren, so daB man sich
mit einigen unbestimmten Allgemeinheiten zufrieden geben
miisse, wenn nicht die immer erneuten Bemiithungen gerade aus
dem Gebiete der Naturwissenschaften nach einer Stellungnahme -
zu den Grundfragfin der Philosophie eine solche Gleichgiiltigkeit
verwerfen wiirden. ‘

Die drei mit Ding, Anschauung und Begriff bezeich-
.neten Gebiete und ihre drei gegenseitigen Beziehungen entspringen
aus dem einen Gegensatz des Ich zur AuBenwelt, wodurch die
Gesamtheit aller Vorginge durch eine je nach Auffassung zwar
verschieden angesetzte Teilung in zwei Gebiete zerfillt, die aber
lickenlos aneinander sich setzend das All bilden als Subjekt



102

und Objekt, zwei in ihrer Bedeutung einander fordernde Auf-
fassungen jeglicher Betrachtungsweise. Es lassen sich drei ver-
schiedene Arten der Setzung der 'Grenze zwischen dem Ich und
dem iibrigen All oder also zwischen Subjekt und Objekt?! unter-
scheiden, nidmlich: 1. die bloB ridumliche Scheiding; 2. die
vorstellungsmiBige, die dem Ich nur seine geistigen Zustinde
zuteilt, und 3. die formale Scheidung, die vom Ich auch alle
Vorstellungsinhalte trennt und diesen entgegen nur das was
denkt als leere Form des Ich setzt. Diese drei Arten von Tren-
nung von Subjekt und Objekt kommen z. B. zur Anwendung bei
den Bedeutungen des Ich in den drei .Beziehungspaaren: 1. mein
Besitz, 2. mein Korper, 3. meine Gedanken. Fiir eine naturwis-
senschaftliche Betrachtungsweise kommt vornehmlich die zweite
Scheidung von Subjekt und Objekt in Betracht, indem der Natur-
forscher die Absicht und das Ziel verfolgt, iiber die auBer
seiner Vorstellung als bestehend angenommenen Dinge allgemein
giiltige Ergebnisse festzustellen. Auf Grund der in ihm durch
Beobachtungen entstehenden Anschauung will er iiber die von
diesen Anschauungen unabhidngigen Dinge der Natur Aussagen
machen, sei es durch Festlegung oder Beschreibung seiner Be-
obachtungen, wodurch er dem Leser seiner Abhandlung seine
gewonnenen- Anschauungen von den Dingen rdaumlich, zeitlich
und nach Sinneseindriicken mitteilen will, oder sei es durch be-
grifflich angegebene Gesetze, nach denen die Vorginge an den
Dingen verlaufen.

~ Die erste kritische Frage wnrd dahm lauten, 1nw1ewe1t eine
Feststellung der Dinge selbst. iiberhaupt méglich ist. . Da findet
sich der Forscher einer in ihrer Vollstindigkeit nicht lésbaren -
- Aufgabe gegeniiber ; denn in jedem Gegenstande der Natur ist
- eine unerschopfliche Fiille von Eigenschaften und Beziehungen
enthalten, so daB er immer nur Teile davon nach begrenzten
Gesichtspunkten zu behandeln vermag. Wenn er also itber ein -
Ding zu Urteilen gelangt, wird jimmer als selbstverstindlich
angenommen, daB das an sich unergriindliche Ding so weit fiir
die Wissenschaft gewonnen ist, als die subjektive Betrach-
tungsweise es ermoglichte, Diese vorerst als . geringfiigig
erscheinende Bemerkung, daB die Dinge eigentlich nur so dar-

- ' Rickert, Der Gegenstand der Erkenntnis 1915. S. 18.



103

gestellt werden, wie sie dem Beobachter erscheinen, oder daB nur
Vorstellungen von den Dingen in der Erkenntnis auftreten und
itbermittelt werden, fithrt aber zu den weitgehendsten Folge-
rungen gerade durch die Ergebnisse der exakten Naturwissen-
schaften. Die Sinnesqualititen, Farbe, Ton miissen zuerst den
Dingen abgesprochen und als nur in unserer Anschauung liegend
betrachtet werden. Das vorstellende Subjekt dehnt seine Herr--
schaft immer weiter aus und die auBer ihm transzendental be-
stehenden Dinge verlieren schlieBlich alle Anschaulichkeit, indem
selbst der Raum?! als Auffassungsform unserer Vorstellungen
erklart wird. ' ‘
. Eine auf Grund eingehender naturwissenschaftlicher Studien
gewonnene Erkenntnislehre ist diejenige von Ed. v. Hartmann.
Seine Kategorienlehre ist die klassische Form- derjenigen Dar-
stellung, nach welcher die Dinge selbst aus unter sich gleichen
Uratomen zusammengesetzt sind und in Raum und Zeit an sich
bestehen, wihrend alle iibrigen Eigenschaften aller Erscheinun-
gen erst durch die Synthese der Auffassung unseres BewuBt-
seins entstehen, welches also den unvergleichlich reicheren Teil
in unserem Weltbilde fiir sich selbst schafft. Aus der Menge
der ungeordneten und von vielen Zufilligkeiten begleiteten Sin-
neseindriicke bringen die synthetischen Intellektualfunktionen ?
den Wunderbau der subjektiven Erscheinungswelt zustande. Die
vom vorstellenden Individuum geschaffene Ordnung entspringt
vorerst der Notwendigkeit, sich selbst im FluB der Vorginge
zu behaupten und findet in den immer weiter sich steigernden
Lebensformen schlieBlich auch im wissenschaftlichen Interesse
die Absicht, das All in widerspruchsfreiem logischem Aufbau sich
zudenken. Alle Anschauungen werden in Zeit und Raum an-
geordnet und von Qualititen und Intensititen der Empfindungen
begleitet und alle Begriffe durch Relation im Denken bestimmt.
Innert der durch die Anschauungen .gegebenen und durch die
Begriffe vom Denken geordneten immanenten Welt des BewuBt-
seins besteht keine Kausalitit. Daher miissen Zeit und Raum
auch auBer dem BewuBtsein, also transzendental bestehend, ange-
nommen werden. Die Kausalitdt2 als universelles Kréfte-

! Siehe m. Aufsatz im vorigen Bd. dieser Jahresberichte.
? Hartmann, System der Philosophie. I. Erkenntnislehre 1907. S. 128 u. 209.



104

spiel besteht wesentlich darin, die Raumlichkeit und Zeitlichkeit
der Atomkonstellationen und ihrer Veridnderung zu bestimmen.

- Diese philosophische Auffassung von Erscheinung und Ding
bezeichnet sich als den transzendentalen Realismus.
Dabei wird das Reale, das hinter den wechselnden Erscheinungen
liegend, diese in unserm BewuBtsein veranlaBt, auBer das Gebiet
aller Vorstellungen geriickt. Das kann aber nicht nur fiir die objek-
tive Welt allein gelten, sondern muB notwendig auch fiir das Ich
geschehen, jdas nur durch auftauchende Vorstellungen und ihre Be-
ziehungen seiner selbst bewuBt werden kann, so daB iiber dem
Ich als solche Erscheinung ebenso ein transzendentales Ich uns
unbewuBt waltet. Harfmanns Lehre kann daher nach seinem ersten
erfolgreichen Werke als die Philosophie des Unbewuf-
ten gekennzeichnet werden, worin auf Grund reichhaltigen natur-
wissenschaftlichen Materials eigentlich nachgewiesen wird, daf
die aus den Naturwissenschaften sich entwickelnden Fragen nicht
vollstindig in ihrem eigenen Gebiet gelost werden konnen,
wozu er auf das Gebiet des UberbewuBten hinweist. Hartmann
bezeichnet sich als der erste, der philosophisch-wissenschaftlich
Schopenhauer in Betracht gezogen hat. Wihrend Kant das
Ding an sich als intellektual uns unzuginglich erklart, fin-
det Schopenhauer im Willen uns das Wesen unseres Leibes,
also wenigstens von diesem Ding an sich unmittelbar gegeben,
was aber Hartmann wiederum im Sinne Kants als Tauschung zu-
riickweist, indem er den Willen selbst als unbewuBt oder eigent-
lich besser als iiberbewuBt bezeichnet und erst seine Wirkungen
in unserem BewuBtsein als unserer Beobachtung zuginglich
erklart.

In Hartmanns Philosophie besitzen wir also ein unter dem
EinfluB der Ergebnisse der Naturwissenschaften aus dem histo-
risch fiihrenden Idealismus erwachsenes System, in welchem
die Probleme der Weltweisheit dem Naturforscher jedenfalls
am zuganglichsten sind und ihn ~auf die letzten Konsequenzen
seiner Forschungsmethode fiihren. Als vollendetes, abschlie-
‘Bendes System liegt es zwar jetzt auBer dem Gang der weiter-
filhrenden wissenschaftlichen Philosophie, doch diirften viele
Absichten und Ziele der jetzigen |weiteren Forschung durch
den bereits ausgefithrten Gedankenbau dem Fernerstehenden



105

- verstindlich werden, und fiir einzelne Untersuchungen kann da-
durch Interesse geéwonnen werden, wenn sie als Beitrige zu
weiteren umfassenden Ildeengebiuden betrachtet werden. Beson-
ders auffallend wird es aber sein, wenn nun dietranszenden-
tale Philosophie die Naturwissenschaften vor zu weit ge-
henden Folgerungen aus ihren begrifflichen Ergebnissen zuriickhalt
und auf die Bedeutung der unmittelbaren Anschauung als eigent-
liche reale Wirklichkeit hinweist. ,,So armselig wie diese Meta-
physik das Reale denkt, ist es in keinem seiner Teile 1.

Vorerst sei aber nochmals kurz dargelegt, wie nach der
Molekularphysik, welche in der Sinnesphysiologie eine
hauptsichliche Bestiatigung findet und daher auch als phy-
siologischer Realismus? bezeichnet wird, die Natur
und ihr Beobachter zu denken sind. Objekt und Subjekt
sind dabei vorerst als lediglich kérperlich getrennt zu setzen.
Die objektiv reale Welt, die jedem subjektiven BewuBt-
sein als gegeben gegeniibertritt, besteht aus der Gesamt-
heit der im Raum angeordneten Molekiile, die einzig durch
gegenseitige Lage und Bewegung alle Vorginge darstellen.
Die Molekiile, aus Uratomen gedacht, diirfen aber, um nicht
in die Widerspriiche des Materialismus zu verfallen, nur als
Punkte gedacht werden, also ohne Ausdehnung und nur in Kraft-
wirkungen bestehend, die fiir jedes Uratom als gleich angenom-
meri werden., Die Verschiedenheiten der Stoffe beruhen dann
in den verschiedenen gegenseitigen Lagen der Uratome zu-
einander und alle Vorginge in Bewegungen. Die Natur ist
also damit in Raum und Zeit eine ungeheure Anordnung von .
Punkten und damit schlieBlich immer als mathematisches Pro-
blem zu betrachten, urspriinglich als dreidimensional geome-
trisches, wie es die klassische ‘Mechanik behandelt, oder unter
Einfiilhrung der Zeit als vierte Dimension im Gebiet der vier-
dimensionalen Mannigfaltigkeiten rein durch die Analysis, wie
die Erfolge der allgemeinen Relativititstheorie in neuester Zeit
bestatigen. Alle Korper und schlieBlich alle Organismen wiirden
dann nur als Punktkonstellation von immer groéBerer Kompli-

! Rickert, Gegenstand der Erkenntnis. Einfilhrung in die Transzendental-
Philosophie.  S. 75.
8. 79



106

ziertheit zu denken sein und alle realen Beziehungen als quan-
titativ, meBbar. An sich bestehen nur zihlbare Schwingungen,
weder Ton noch Farbe. Diese Qualititen kommen erst
durch die Vermittlung der Sinnesorgane im wahrnehmendén
Subjekt als Empfindungen zustande und sie kdnnen als abkiir-
" zende Zeichen oder Symbole fiir Quantititen und deren
Verhiltnisse genommen werden, stellen also Synthesen unseres
BewuBtseins dar. Korperliche Formen dagegen kdnnen von
unserer Vorstellung direkt beurteilt werden, wie auch Zeit-
abschnitte. Damit scheint die Beziehung von Ding und Anschau-
ung endgiiltig dargelegt zu sein. Die Anschauung ist ein Bild
realer Zustinde mit zusammenfassenden Mitteln. Die Analyse
der Anschauung nidhert uns immer mehr den letzten Einzel-
heiten in der realen Zusammensetzung der Dinge, zerstdrt aber
immer mehr die fiir unser subjektives Bild als am wertvollsten
geltenden Qualitdten.

Schwieriger wird die Erklarung, wenn Subjekt und Objekt
vorstellungsmiBig getrennt werden, indem der Leib mit den
Sinnen auch zum Objekt ‘gerechnet .wird und das Ich aus der
Gesamtheit seiner Vorstellungen oder des BewuBtseinsinhaltes
samt der Form des BewuBtseins an sich besteht. Das Ich
wird zum psychologischen Subjekt, und ‘das Objekt, also die
Welt der Atome, umfaBt, wie es folgerichtig nicht- anders
moglich scheint, schlieBlich auch den Sitz der Gedanken, und
aller BewuBtseinsinhalt wird objektiv vertreten durch Komplexe
von ‘Hirnmolekiilen, an deren Zustande)das Haften des Bildes der
Anschauung ganz unerkldrlich wird. Nach den groBen Erfolgen
der Molekularphysik in ihren ‘Anfingen, der denkbaren Moglich-
keit ihrer Ausdehnung auf das ganze Gebiet der Naturwissen-
schaften und ihrer Verwendung selbst in der Physiologie findet
sie sich schlieBlich in dem psychophysischen Paral-
lelismus zur Annahme des Wunders gezwungen, daB alles,
was wir als Wirklichkeit empfinden, als Licht und Ton in ihrer
Kehrseite, ganz unvermittelt, gewisse, wenn auch hochkompli-
zierte Punktgruppen im Zentralnervensystem sind. Da zudem
die Kausalitit vollstindig innert dieser licht- und tonlosen Welt
der Dinge wirkt, wird auch irgendwelche Wirksamkeit der gei-
stigen Vorginge unerklirlich, da diese nur ein begleitender



107

Schein der korperlichen Vorginge sind, des Spieles der sie
zusammensetzenden Uratome. ‘ ;

. Diese Naturphilosophie erfihrt daher von zwei Seiten ihre
Angriffe, einmal aus dem Lager der Naturwissenschaften selbst,
vom Positivismus, der nur vom Tatsdchlichen ausgehen
will und als das allein Gegebene die Empfindungen betrachtet -
und keine Dinge hinter diesen als Ursachen suchen will und
anderseits vom tra‘nszend/entalren Idealismus aus, der
die Trennung der Wirklichkeit in zwei verschiedene Richtungen als
Kérperwissenschaft und Psychologie als einander ausschlieBende
Denkprodukte erklirt, die einfach wegen der verschiedenen ange-
wandten Betrachtungsweisen sich zu keiner Einheit schlieBen 1.
Beide Angriffe treffen sich also in dem Urteil, daB das vermeint- _
lich Reale, die so anschaulich und faBlich dargestellten Atom-
- komplexe, gar keine Anschauungen, auch nicht einmal erst mog-
liche seien, sondern nur Begriffe, Denkmittel, denen ein meta-
physisches Sein zugeteilt wird. Das iin sich vollendete und bis
an den letzten SchluB erklidrliche System wird also abgelehnt
und eine erneute und vertiefte Durchforschung der Wirklichkeit
ist erforderlich, sowohl der realen immanenten Empfindungs-
~welt in der als unmittelbar ,gegebenen Anschauung, wie auch
der ideellen Welt der Begriffe, in ihrer Loslosung von einem
ihnen unterschobenen unzuginglichen Sein.

In Rickert: ,Die Grenzen der naturw1ssenschaft-
“lichen Begriffsbildung®“ (1902) finden wir eine von
hoher Geisteswarte mit eingehender und vertiefender Weise
ausgefithrte philosophische Darlegung der Mittel und Ziele der
Erforschung der Natur, das heiBt der Wirklichkeit in bezug
auf ihren gesetzmiBigen Zusammenhang. ,,Die einzelnen Dinge |
interessierén uns in der Naturwissenschaft nur insofern, als sie
Ausdruck eines allgemeinen, immer giiltigen Verhiltnisses sind
(S. 97). Ein einzelner Vorgang, ‘wie er wirklich und in seiner
Art einzig mit allen Einzelheiten ‘'sich abspjelt, kann gar nicht
- vollstindig beschrieben werden. Mit solchen Tatsachen kann also
die Naturwissenschaft gar nicht arbeiten, sondern nur mit Be-
griffen, in denen sie einen vereinfachten, von.unwesentlichen

" 1 Rideert, Psychophysische Kausalitdt und psychophysischer Parallelismus.
1900. : -



108

Einzelnheiten und Zufalligkeiten befreiten Inhalt festsetzt. Da-
‘durch wird der naturwissenschaftliche Begriff ‘das Mittel, die
unendliche Mannigfaltigkeit der Korperwelt in die Urteile des
endlichen Geistes aufzunehmen. Die einzelne Anschauung ist
also das, was wirklich ist, das Allgemeine, der Begriff aber, das
was gilt, zu dem aber kein Ding wirklich gehort, da ein Ding
nicht allgemein sein kann.

Es ist also eine gleichsam zu massive Auffassung der Be-
griffe, welche hinter die Urteile der naturwissenschaftlichen Be-
trachtung noch ein anderes Sein legen will, als das der imma-
nenten Wirklichkeit und die ins Transzendente eine noch
solidere Realitit verlegt, als sie uns unmittelbar in der Anschau-
ung gegeben ist. Die durch die Methode des Denkens begriin-
dete allgemeine Giiltigkeit soll durch eine vervollkommnete
oder gereinigte Anschauung noch gesichert werden, in einer An-
lehnung an die Kunst. Da aber diese gerade das entgegen-
gesetzte Ziel verfolgt, ndmlich durch beschrinkte Mittel die
-Unerschopflichkeit der Wirklichkeit vorzutiuschen oder uns die
Vorstellung ihrer Wirkungsmdglichkeit zu schaffen, veranlaBt
diese Veranschaulichung der Begriffe den Forscher gleichsam
zu einem Riickblick, in welchem er hinter die an ihm unaufhalt-
sam voriibereilende Erscheinungswelt als bleibend eine Begriffs-
welt setzt, die zwar nicht ist, ihm aber als Denkmittel gilt.
Damit ist aus dem Wesen des Begriffes als abkiirzendes und
vereinfachendes Denkmittel das logisch erklirt, was in histo-
rischer Entwicklung die Naturwissenschaft erstrebte, namlich
die Zuriickfiihrung aller Vorginge auf letzte, einfachste Dinge.

"~ Wenn von einem Sein hoherer Art als dem der Wirklich-
keit gesprochen wird, so ist das der Ausdruck fiir die zeitlose
Geltung, welche fiir die Begriffe beansprucht wird, die dem
wechselnden Sein als dauernd gegeniibergestellt werden. Die
Naturgesetze, die iiberall und immer gelten, stellen die Wissen-
schaft von dem dar, was sich an keinen bestimmten Ort und
an keine bestimmte Zeit kniipft. In ihrer allgemeinen Fassung
konnen sie also nicht angeben, was wirklich einmal geschah oder
geschehen wird. Die Gesetze gelten fiir die Wirklichkeit, ohne
sie aber abzubilden, im Gegenteil, je vollkommener sie logisch
sind, je allgemeiner sie gelten, um so mehr ist die empirische



109

Anschauung aus ihnen verschwunden. Die naturwissenschaft-
lichen Begriffe sind' also ein Mittel, die uniibersehbare Mannig-
faltigkeit der empirischen Wirklichkeit in der Fassung von
Gesetzen zu iiberwinden.

Im Gegensatz zu den Naturw1ssenschaften stellt die Ge-
schichte die Wirklichkeit in bezug auf das Besondere .dar und sie
sucht sich damit ‘thr anzunihern und anzugeben, was wirklich
geschehen ist Die Naturwissenschaften nehmen auch solche
historische Bestandteile in sich auf, wie in der Astro-
nomie¢ das Planetensystem, nachtriglich als Beispiel der allge-
meinen Mechanik, die sich an der tatsichlichen Beobachtung
desselben entwickelte oder in der Geologie oder in einem Stamm-
baum der Organismen. Doch treten diese historischen Bestand-
teile meist entweder als Hilfsmittel auf, an denen der Fortschritt
der Wissenschaft zu allgemeinen Gesetzen vorbereitet wird, oder
sie werden zur Bestitigung derselben verwendet, abgesehen von
praktischen Interessen. Wo es sich aber um eine Entwicklung
handelt, tritt die historische Methode in den Vordergrund, indem
die Darstellung nicht mehr vom Besondern zum Allgemeinen
iibergeht, sondern von dem weinen Besonderen zum andern Be-
sonderen schreiten muBl. Dadurch -erscheinen die allgemeinen
Naturgesetze nicht nur auf bestimmte Beispiele angewandt, son-
dern zugleich in den Dienst eines Zweckes gestellt, wie in der
Biologie. Damit ist aber schon die Grenze der naturwissen-
schaftlichen Methode iiberschritten. B

Das génannte groBe Werk Rickerts, welches diesen Betrach-
tungen zugrunde liegt, behandelt ferner noch die historische
Begriffsbildung, sowie Naturphllosophle und Geschichtsphilo-
sophie.

[Im Anschluf an die Vielheit-von Naturgesetzen,
von denen im allgemeinen die Rede ist, sei noch angedeutet,
daB damit eigentlich eine Unvollkommenheit eingestanden wird ;
denn das folgerichtig zu Ende fithrende Denken miiBte schlief-
lich nur ein Gesetz erkennen, auf dem die ganze Wirklichkeit
beruht, der es liickenlos die Grundlage bildet, so daB fiir irgend-
einen Vorgang nicht eine ganze Anzahl einzelner Gesetze gleich-
sam iibereinander lagernd und sich gegenseitig beeinflussend
oder korrigierend zu denken wiren, sondern nur eine umfassende



110

Ordnungl die auch alle Reste des Zufalls in sich aufnehmen
wiirde. Diese eine und einzige Ordnung, das wirkliche Natur-
gesetz, wiirde dann bis in alle Einzelnheiten die ganze Ent-
wicklung der Wirklichkeit tragen, die michts sich Wiederholendes,
sondern immer nur Neues hervorbringt. Damit kehrt dann das
begriffliche, mechanisch denkende Wissen des Allgemeinen wie-
der zum Erfassen des wirklichen Einzelnen zuriick, das es nun
in bewuBter Einheit erkennt, statt in ungeordnetgr Menge nur
bemerkt. Mit dieser Riickkehr des naturwissenschaftlichen Den-
kens zum Historischen' wird aber die ,,Voraussage der Na-
turgeschehnisse’ grundsitzlich unméglich, wodurch der
-feine Wunsch auch des logischen Denkens bekundet, wird, das
nicht eine bloBe Wiederkehr geschehe, sondern eine Erneue-
rung. Der Begriff der Art wird nur in den Individuen uner-
schopfliches Interesse zu finden vermdgen, die Natur und Ge-
schichte zugleich bilden.

Damit. ist aber bloB gesagt, daB bei allen prak‘usch ausge-
fithrten Voraussagen nur eine angeniherte Erfiillung méglich ist,
sei es infolge von unvermeidlichen Beobachtungsfehlern oder von
unvorhergesehenen Zufilligkeiten, die in die Anordnung der
Versuche eingreifen kbnnen, so daB nur von einem Grade von
Wahrscheinlichkeit gesprochen werden kann, der sich allerdings
der GewiBheit sehr anzundhern vermag. Absolute GewiBheit kann
nur gedanklich innert Begriffssystemen gelten, die aber nie die
Wirklichkeit ganz in sich einbeziehen konnen. Die Praxis, sei
es in Anwendungen in der Technik oder in der Landwirtschaft
oder in der Medizin, wird immer die Moglichkeit kleinerer oder
groBerer Abweichungen oder von MiBerfolgen zulassen miissen,
aber sie kann sich mit Erfolgen innert gewissen Grenzen be-:
gniigen. :

Diese Tatsache aber, daB nie ein Vorgang sich in allen Teilen
vollstindig genau wiederholt, daB jeder als wirklicher Vorgang
einzig ist, hat jedoch die gréBte Bedeutung fiir die Stellung,
welche man dem Kausalititsprinzip zu den Naturgesetzen
und zur Wirklichkeit zugestehen will, nimlich dem Grundsatz,
daB jede Wirkung aus ihr zugehorenden bestimmten Ursachen

! Driesch, Ordnungslehre 1912 und der Aufsatz im ,Logos*: Uber die Be-
stimmtheit und die Voraussagbarkeit des Naturwerdens.



111

entspringt. Der Hinweis auf die groBen Werke der Anwen-
dungen, welchen die Naturgesetze dienen, sollte hier nur auf
das, oft sogar statistisch festgestellte MaB der Wahrscheinlich-
keit hinweisen, das bei bloBen Experimenten leicht in der
Bedeutung iibersehen wird. Der einfache einleuchtende Satz, daB
gleiche Ursachen gleiche Wirkungen bedingen, wird dadurch
theoretisch vollstindig unbrauchbar, da alle Ursachen nicht ein-
mal vollstindig bekannt sind, abgesehen davon, ob sie iiberhaupt
alle wieder verwirklicht sein kénnen. Kausalitit ist eben nicht
ein Naturgesetz, welches eine Anzahl abstrahierter Begriffe in
Verbindung bringt und ein allgemeines Schema fiir alle vor-
kommenden Fille enthalten soll, sondern ein Grundsatz, der
in jedem einzelnen Vorgang alle besondern bedingenden Zu-
stinde beriicksichtigen sollte. '

Kausalitit kann nie aus der Erfahrung ersehen werden, diese
zeigt uns sowohl bei duBeren koérperlichen Vorgingen als bei
rein psychischen nur eine Aufeinanderfolge, aber nicht eine
ursdchliche Verbindung. Der Begriff der Kausalitit entspringt
vielmehr aus dem modalen Verhalten! des BewuBtseins zum
Material, also des Subjektes zum Objekt, indem die wahr-
genommene Aufeinanderfolge zugleich als eine notwendige ge-
dacht wird, so daB sie nicht anders sein kann. Dabei besteht
aber ,,die strenge Giiltigkeit nur dann, wenn die Gesamtheit der
wirkenden Bedingungen, bezw. gewirkten Ereignisse in Betracht
gezogen wird‘‘, was aber praktisch nicht durchfiihrbar ist. ,,Ur-
sache ist das Ideal einer kompletten Summe von Bedingungen
einer Erscheinung® (Ko#in), wodurch dieser Begriff neben die-
jenigen mathematischer Art tritt, denen die Erfahrung auch nie
- vollstindig geniigen kann. Die Notwendigkeit kausalen Zusam-.
menhanges besteht aber nicht nur in unserem Denken allein,
worin sie auch in der logischen Beziehung von Grund und
Folge? vorkommt, sondern sie wird als im objektiven Tat-
bestand liegend gesetzt und bedingt damit die Annahme eines
transzendenten Seins, also von Objekten, die noch nicht voll-
stindig in das Blickfeld unserer Anschauung getreten sind bei

1 Bergmann, Der Begrifi der Verursachung und das Problem der indivi-
duellen Kausalitit. ,Logos* V. Bd. 1914/15.
* Storring, Erkenntnistheorie. S. 281 ff.



112

Verfolgung eines wirklichen Vorganges, worin aber immerhin
die Mdoglichkeit liegt einer fortgesetzten Annadherung an den
Tatbestand. ,

Das Kausalititsprinzipoderder Grundsatzder Ursache
ist also ganz anders geartet als die Begriffe und ihre Verbin-
dungen in Naturgesetzen. Dies zeigt sich auch durch die Frage,
ob Ursacheund Wirkung gleichzeitig oder in einem bestimmten
Zeitabstand eintreten, ob fortgesetzt die verursachenden Zu-
stinde die bewirkten zur Folge haben oder ob sie getrennt nach-
einander ablaufen. Die daraus entstehenden Widerspriiche lassen
sich nur beseitigen, wenn die Verursachung als ein kontinuier-
licher Vorgang betrachtet wird, der also stetig verlauft, so daB
zwischen Ursache und Wirkung immer noch weitere Mittel-
glieder eingesetzt werden konnen, wie immer zwischen zwei
Zeitpunkten noch weitere denkbar sind. Die Kausalitit tritt
also in Analogie zu den anschaulichen geometrischen Gebilden
und ist ein Anschauungsmittel, eine gedankliche Syn-
these zwischen stetig ablaufenden Anderungen. Diese Synthese
ist uns aber nicht durch direkte Anschauung méglich, sondern
sie wird durch begriffliche Mittel, die ihrem Wesen nach diskret
oder unstetig sind, zusammengesetzt. Wie aber Punkte in dichter
Setzung sich einer vollstindigen Kurve nur immer anndhern,
so kann aus Begriffen und deren gesetzmidBige Verkniipfung dem
Kausalititsprinzip nicht absolut genau geniigt werden.

Auch in den beschreibenden Naturwissenschaften, die noch
keine begrifflich streng umschriebenen Gesetze verwenden, ist
~das Kausalprinzip axiomatische Voraussetzung bei allen Fest-
stellungen iiber Abhingigkeitsbeziehungen in der Wirklichkeit,
wobei allerdings in etwas unbestimmter Fassung nur &ihnliche
Wirkungen aus ahnlichen Ursachen geschlossen werden. Die
unbestreitbaren Erfolge, die aber auch aus dieser Anwendungs-
weise entstehen, die aus Analogien das intuitive Erfassen manch-
mal zu weiten Zielen lenkt, bezeugt ebenfalls die der Anschau-
lichkeit verwandte Art der Ursachlichkeit, die nicht nur in die
logisch-begriffliche Weise eingeschrankt ist.

Diese Vorbedingung der Kausalitit zu jeder Naturbetrach-
tung findet ihren Ausdruck darin, daB dieser Grundsatz der
Ursache als eine konstitutive Wirklichkeitskate-



113

gorie?l bezeichnet wird, die zu denjenigen Formen des BewuBt-
seins gehort, in welchen der BewuBtseinsinhalt auftritt, wenn
von der Wirklichkeit gesprochen wird, als noch abgesehen von
jeder begrifflichen Beurteilung, also wenn eine objektive Wirk-
lichkeit gemeint ist, wie sie bestehen wiirde auch ohne ein sie
auffassendes empirisches Ich. Das miifite also eine vorwissen-
schaftliche und zudem noch vollstindig uninteressierte Auf-
fassung der Natur sein, wie sie dem Naturforscher als noch
ganz unbearbeitetes Material vorliegen wiirde, bevor er also
irgendwelche Hypothesen sich in die bloBe Anschauung hinein-
denkt. Eine Menge von Farben und Tonen, also die Sinnes-
qualititen in erster Linie, miiten als. gegeben angenommen
werden, in welche die Erfahrung alsbald durch Auffindung von
Ursache und Wirkung eine Ubersicht zu bringen suchte, bis sie
Formen, Raum und Zeit zu beurteilen vermag. Den konstitutiven
Wirklichkeitsformen gesellen sich dann mit den an die Sprache
ankniipfenden Begriffen diemethodologischen Erkennt-
nisformen zu, die von der Mannigfaltigkeit der Wirklichkeit
weg sich zu immer einfacheren Inhalten ausbilden. Die aber
ohne alle begrifflichen, irgendwelcher hypothetischen Auffas-
sung der Natur entstammenden, also ohne die methodologischen
Formen betrachtete Natur, wire die fiir den empirischen Rea-
lismus als an den Anfang aller Forschung zu setzende Wirk-
lichkeit. Es braucht also erkenntnistheoretisch einen groBen
Aufwand, um aus der sowohl von besonderen Interessen des.
Subjektes als von wissenschaftlichen Theorien bearbeiteten und
zurecht gesetzten Welt die einzig reale Wirklichkeit bloBzu-
legen, die Wirklichkeit mit dem groBten und reichsten Inhalt,
iilber den noch kein Begriff ausgleichend weggegangen ist —
wenn das iiberhaupt moéglich wire; denn diese vorgetauschte
Welt des voraussetzungslosen Realisten ist ein erkenntnistheo-
retisches Kunstprodukt. Das soll aber vielleicht nicht zu einer
Enttiuschung fiithren, als vielmehr ein Hinweis sein, daf im
Gebiete der Kunst noch am ehesten diese ziel- und zwecklose
Wirklichkeit wieder zu finden ist. ’

Damit hat also der transzendentale Idealismus eine von allen
begrifflichen Formen und von allen hinter diese gesetztep Dinge

! Rideert, Gegenstand der Erkenntnis. S. 411.
VIl



114

befreite Wirklichkeit festgestellt, die unserer Anschauung
grundsitzlich vollstindig zuginglich ist und weder zu ihrer
Erginzung noch zu ihrer ursichlichen Begriindung des Trans-
zendenten bedarf, d. h. frei ist von metaphysischen Dingen, die
auBer jedem BewuBtseinsinhalt liegen, wie ,,das Ding an sich*.
Dieser Standpunkt, der sich auf die Erkenntnis moglicher Erfah-
rung beschrinkt, ist derjenige der Immanenz, wobei alles
Sein in das BewuBtsein verlegt wird.

Der Positivismus hat die Absicht, ganz vom Tatsich-
lichen auszugehen und in Mach: Die Analyse der Emp-
findungen, ist eine Naturauffassung und BewuBtseinserklarung
vertreten, welche die Empfindungen als das allein Gegebene be-
trachtet. Alle Dinge sind nur relativ bestindige Komplexe von
sinnlichen Eindriicken, denen kein besonderer Triger zugrunde
liegt, so daB nach Wegnahme aller durch Empfindungen gege-
benen FEigenschaften der Dinge fiiberhaupt nichts mehr von
ihnen iibrig bleibt. Der Widerspruch der Unterscheidung eines
Dinges von seinen Eigenschaften beruht nur im Gegensatz von
iibersichtlichem Zusammenfassen und von sorgfiltigem Trennen.
Ebenso ist auch das Ich nicht absolut bestindig, es ist nur
eine Kontinuitat in Vorstellungen und Stimmungen in langsamer
Anderung. Die Wairklichkeit wird also aus Empfindungen als
Elementen zusammengesetzt, zwischen denen Funktionalbezie-
hungen aus der Erfahrung abgeleitet werden, und alle Natur-
wissenschaft ist eine Beschreibung solcher Beziehungen, wobei
der Begriff der Ursache nur als primitiver Notbehelf mitwirkt.
Der Funktionsbegriff bedeutet die Abhingigkeit der
Merkmale der Erscheinungen voneinander.

_ Diese Einfithrung des mathematischen Funktionsbegriffes in
die Welt der tatsichlichen Empfindungen wirkt allerdings etwas
iiberraschend, indem dadurch alle Zusammenhinge auf GroBen-
beziehungen zuriickgefithrt werden sollen. Sie erkliart sich aber
durch Machs Arbeiten in der Mechanik. Damit wird aber auch
zugleich eingestanden, daB ein eigentlich ,kausales* Verstindnis
unméglich sei; denn es werden die aus einfachen experimen-
tellen Tatsachenkomplexen sich ergebenden unmittelbaren Zu-
sammenhidnge als allgemein giiltig auf vorkommende Einzel-
tatsachen angewandt und zwar einzig aus logischer Notwendig-



115

keit, ohne daB darin eine Naturnotwendigkeit eingesehen wer-
den kann. Die Beibehaltung des Kausalititsprinzipes zur Ver-
bindung von Empfindungskomplexen wiirde als Anschauungs-
mittel dieser ganzen Auffassungsart der Wirklichkeit eher ent-
sprechen als das begriffliche Mittel der Funktion, da die Erfah-
rung vorerst Verbindungen von Empfindungen erkennt, bevor sie
an deren meBbare Beziehungen herantreten kann. _
Die Funktionalbeziehung erhdlt ihre -eigentliche
Grundlage nicht aus der anschaulichen Beurteilung der Vorginge,
sondern aus den begrifflichen Beziehungen der Mathematik, und
zwar im besondern der Analysis, und sie tritt daher in einen aus-
gesprochenen Gegensatz zum Kausalitatsprinzip, der im Wesens-
unterschied von Anschauung' und Begriff begriindet ist. Am
deutlichsten tritt das aus der Gravitationstheorie von
Einstein hervor und den dazuneugebildeten Grundlagen der
Physikl, die auf zwei Axiomen der Weltfunktion beruhen,
welche rein formal die Argumente der Funktion angeben und
die Invarianz gegeniiber beliebigen Transformationen der vier
Raum-Zeit-Koordinaten, woraus rein mathematisch die Gleichun-
gen abgeleitet werden fiir alle Bewegungsvorginge als Funk-
tionen von Raum- und Zeit-Messungen. Durch die aufgestellten
Grundgleichungen konnen die verborgenen Vorginge innerhalb-
des Atoms aufgeklirt werden, und es ist die Mdglichkeit nahe
geriickt, die Physik im Prinzip zu einer Wissenschaft von der
Art der Geometrie zu gestalten, also mit vollstindiger Einsicht
in alle funktionalen Zusammenhinge der mathematisch defi-
nierten physikalischen GroBen. Die erhaltenen Funktionen oder
die durch sie dargestellten Naturgesetze sind also ohne jede
wirkliche Erfahrung abgeleitet, es sei denn die, welche zu den
Grundlagen der Mathematik verwendet wurde und somit auch
ohne kausale Abhingigkeiten, man miiBte sie denn in dem
svnthetischen Aufbau der Rechnungsoperationen als enthalten
betrachten. SchlieBlich ist dann noch die Frage zu beantworten,
ob die Theorie in der Wirklichkeit ihre Bestitigung findet. In
der Tat ldBt sich ‘aus der Einsteinschen Gravitationstheorie
eine Eigenschaft der Merkurbahn 2 berechnen, welche nach der

1 Hilbert, Nachrichten v. d. k. Ges. d. Wissgnschaften. Gottingen 1915.
® Freundlich, Die Grundlagen der Einsteinschen Gravitationstheorie. S. 44.



116

Theorie Newtons nicht bestimmbar war und daher bisher nur
empirisch angegeben wurde. In dieser fritheren Theorie wurde
als Ursache der Bewegungen die Massenanziehung betrachtet,
und daraus erhielt man die Bewegungsgesetze. Nach der neuen
Theorie hat man Funktionalbeziehungen zwischen allen einzelnen
Werten, deren Einfliisse immer gegenseitig sind, so daB eigent-
lich kein Platz mehr ist fiir eine besondere Ursache.

Wihrend also im Gebiete der Anschauung der Grundsatz
der Ursache als konstitutive Kategorie zur Verkniipfung von Vor-
gingen untereinander dient, in der Auffassung einer Aufeinander-
folge als Ursache und Wirkung, so tritt in der rein begriff-
lichen mathematischen Beurteilung der Vorginge an Stelle des
Kausalititsprinzipes die, alle mitwirkenden GroBen als gegen-
seitig beriicksichtigende, Funktionalbeziehung. Diese
vertritt also gleichsam unter den methodologischen Kategorien
die Kausalitit. '

Die Kausalitdat erscheint damit als die aus subjektiven
Griinden hergestellte und als gedanklich notwendig betrachtete
Beziehung zwischen zwei aus dem gesamten Tatbestand hervor-
gehobenen Eigenschaften, die in ihrer Aufeinanderfolge formal
verbunden werden, wobei dieses Band daher nicht real ist, wie
jede Form des BewuBtseins iiberhaupt. Auf Grund einzelner
einfacher Erfahrungen wird es bewuBt zu einer Kategorie, welche
zur Auffassung und Beurteilung von neuen zusammengesetzteren
Anschauungen dient. Sobald an Stelle der subjektiven meist in
irgendwelcher Art praktisch interessierten Betrachtung eines
Vorganges, dessen Bedingungen in ihrer Gesamtheit objektiv
zu beriicksichtigen sind, entsteht die alle einzelnen mdoglichen
kausalen Verbindungen umfassende Konditionalitat, die in
einer angenihert vollstindigen Beschreibung des Vorgangesihren
Ausdruck findet (Verworns Konditionismus). Damit ist die
urspriinglich nur fiir einen individuellen Vorgang dienende Ur-
sache in der ‘durch begriffliche Mittel der Anschauung nach--
gebildeten Vorstellung vielseitig verwendet worden, wodurch
auch methodologische Formen 'in das wissenschaftliche Ergeb-
nis eingetreten sind. Nur wenn die Methode sich rein mathe-
matisch analytischer Mittel bedient, entsteht innert den dazu
angesetzten GroBen eine Funktionalbeziehung, aus wel-



117

cher dann besonders wichtige Gr3Bengruppen als physikalische
Begriffe herausgehoben werden. Erst in dieser letzten Methode
tritt die Bedeutung der Kategorie als vom erkennenden BewuBt-
sein vorbereitete Form zur Auffassung der Wirklichkeit in voll-
endeter Weise hervor, indem das Wirkliche mit seinem Inhalt
in die geschaffene Form paBt, soweit die nachtrigliche em-
pirische Bestitigung es zu zeigen vermag. Damit ist der ganze
Gang von der Anschauung zu den Begriffen angedeutet, wie
auch der von rein geschaffenen Begriffen auf das Wirkliche
zuriick.

Wenn aber die Anschauung, in welcher das Wirkliche in unser
BewuBtsein tritt, als in lauter Empfindungen als ihre Elemente
analysiert wurde und Begriffe und Naturgesetze uns lehren,
diese Elemente in Zusammenhang zu bringen, so entsteht noch
die Frage, wie denn Dinge zustandekommen, welche die
objektive Wirklichkeit zusammensetzen. Denn alle Urteile sollen
sich doch schlieBlich auf Dinge beziehen und nicht nur auf Emp-
findungskomplexe. Da ergibt sich aber, wie bei der Auf-
suchung des unwahrnehmbaren Bandes, das Ursache und Wir-
kung miteinander verbinden soll, daB fiir das Ding, wenn alle
Eigenschaften weggedacht werden, welche es trigt, auch nichts
mehr iibrig bleibt, so daB es nicht real sein kann. Damit muB
der Begriff des Dinges! auch als eine Auffassungsform
betrachtet werden, wie die Ursichlichkeit als eine Kategorie
unseres BewuBtseins. Das unvermittelt anzunehmen fillt aller-
dings nicht leicht, aber nach den vorigen Ausfithrungen iiber die
Kausalitit ist diese transzendental idealistische Erklarung der
»Dinge* eher faBlich. Die Dinge sind also nicht transzendentale
Realititen, deren Wesen uns einfach unzuginglich ist, sondern
sie sind, abgesehen von dem realen Inhalt, den wir wahrnehmen
konnen, noch Formen unserer Auffassungstitigkeit, durch die
dem Inhalt der Wirklichkeit, also dem Wirklichen nichts zugefiigt
- wird, wodurch aber die Auffassung des Wirklichen, die Er-
kenntnis der Anschauung erst ermoglicht ist.

In der Anschauung, in welcher das Wirkliche unmittelbar
in der Auffassung unserer Sinne in unserem BewuBtsein ent-
steht und wird, erfihrt also das Mannigfaltige der Empfindun-

' Rickert, Gegenstand der Erkenntnis. S. 393.




118

~gen eine solche formale Auffassung, die vorerst jeden einzelnen
Inhalt restlos in sich aufzunehmen sucht, wie in Ding und Vor-
gang oder in Ursache und Wirkung, welches also Beispiele der
konstitutiven Kategorien sind. Die Anschauung in diesem Sinne
kann als vorwissenschaftlich bezeichnet werden, indem keine
allgemeinen Gesetze den Dingen und Vorgingen unterlegt wer-
den, die alle als einzig in ihrer Art erscheinen mit allen Einzeln-
heiten und ebenso als objektiv, indem das Ich alle Beobachtungen
gleichwertig nimmt. Damit enthilt die Anschauung das Material
zu jeder wissenschaftlichen Bearbeitung. Sobald ein Ding oder
Vorgang der Natur beschrieben wird, werden durch die vorerst
ungenauen Wortbegriffe einzelne Teile der Anschauung hervor-
gehoben, andere vernachldssigt, wodurch genauere Begriffe ge-
bildet werden, die durch Urteile umschrieben sind, so daB eine
systematische Feststellung des Anschauungsinhaltes ermoglicht
wird, innert welchem durch Analogien allgemeine Gesetze er-
schlossen werden. Diese Methode kann also die der Anschau-
ung genannt werden. Sie verwendet die Begriffe nur als Mittel,
um wiederum Anschauungen nachzubilden, um schlieBlich z. B.
die Entwicklung der Organismen angeben zu konnen.

Die begriffliche Methode sucht sich zuerst von der
Anschauung soweit als moglich zu befreien und zu letzten
Dingen zu gelangen, denen aller Inhalt fehlt und die daher als
mathematische Punkte und die Beziehungen ihrer Abstinde zu
denken sind, so wie ihre Bewegungen. Die Grundlage kann
noch weiter in die Beziehungsbegriffe zuriickverlegt werden,
indem von reinen GroBenbeziehungen, von Funktionen ausge-
gangen wird, deren allgemeinsten Eigenschaften in der Unab-
hingigkeit ihrer Giiltigkeit von Ort und Zeit vorausgesetzt
werden, entsprechend dem Charakter von Naturgesetzen, die
itberall und jederzeit gelten sollen. Diese Methode bildet also
ein Begriffsnetz, um das Wirkliche einzufangen. Sie verwendet
in den GroB8en und Funktionen dazu methodologische Formen,
die sich also hier in ihrem Wesen am deutlichsten zeigen.

Diese beiden Methoden, die der Anschauung und die der
Begriffe, verbinden sich nun vielfach, indem Erfahrung und
Spekulation gemeinsam die Krifte der Natur zu erkennen
und zu deuten suchen. Jede Naturerkenntnis wird sich Hypo-



119

thesen zurechtlegen, um damit aus Begriffssystemen eine Uber-
sicht zu gewinnen.

Zur weiteren Ausfithrung sei noch auf die Abhandlung :
Phinomenologische und atomistische Betrach-
tungsweisel von W. Voigt hingewiesen, worin die Konsti-
tution der Materie nach beiden Methoden beurteilt wird, wie
auch auf die Naturphilosophie? von Erich Becher, wo
unter ,,Struktur und Bausteine der gewodhnlichen Korper
(S. 205) die namliche Frage eingehend behandelt ist. DaB} die
Materie aus kleinen Korperteilchen in bestimmter Anordnung
besteht, zeigen am sichersten die Untersuchungen von Kristallen
mittels Rontgenstrahlen von Lawue, die Beugungsbilder ergeben,
weil die Wellenldngen dieser Strahlen noch kleiner sind als die
Abstinde der Molekiille. Die Gastheorie ermoglicht ferner
Schliisse auf die Durchmesser der als Kugeln gedachten Gas-
molekiile. Diese Ergebnisse beruhen alle auf wenigstens ge-
dachter Anschaulichkeit, wobei aber sogleich beigefiigt werden
muBl, daB die noch weitergehende innere Struktur aus Elek-
tronen ungemein kompliziert sein miisse. Was unter die Grenzen
der Anschaulichkeit tritt, ist nur noch der begrifflichen FaB-
barkeit zuginglich, wobei dann von Woirklichem nicht mehr
geredet werden kann. '

Dieser Gegensatz zwischen den experimentell begriindeten
Eigenschaften kleiner Korperteilchen und den als Krafttriger
gedachten Punkten der begrifflichen Hypothese liegt als un-
iiberbriickbar in den beiden genannten Forschungsmethoden, und
damit zeigt sich auch hier in der Erklirung der Materie der
gleiche Zwiespalt wie im psychophysischen Parallelismus?3.
Die fiir die Zwecke der, eine unfaBliche Fiille der Anschauung
zu iiberwinden suchenden, Naturwissenschaft gesetzten methodo-
logischen Formen schaffen sich das Schema einer eigenen kon-
struierten Welt, die als Begriffsgespinst in die Wirklichkeit
sich einlagert und schlieBlich als deren Triger betrachtet wird.
Aus der Beziehung dieser begrifflich geschaffenen Formen zu

! Bd. Physik der Kultur der Gegenwart (Hinneberg). S. 714.

2 Bd. Naturphilosophie der Kultur der Gegenwart.

* Ein entsprechender Parallelismus innert der Mathematik ist dargelegt in
m. Aufsatz: Zur Erkenntnistheorie von Raum und Zahl. S. 94 voriger Jahresber.



120

den konstitutiven Kategorien entstehen die schwierigen philo-
sophischen Fragen iiber Ding und Vorstellung.

Die ,,Philosophie der reinen Erfahrung' von
Avenarius! erkennt in der ,Introjektion‘ den formal-
logischen Fehler, welcher der traditionellen Scheidung von Phy-
sischem und Psychischem zugrunde liegt. Diese Auffassung
erklirt Mach als Naturforscher in Ubereinstimmung mit der
seinigen. In der Anschauung, in welcher unserem BewuBtsein
die Wirklichkeit mit ihrem Inhalt unmittelbar gegeben ist, er-
kennen wir keinen Unterschied zwischen Ding und Vorstellung
oder zwischen etwas physisch Gegebenem und etwas dazu psy-
chisch Entstandenem, das dem Ding entsprechen soll. Ding und
Vorstellung bilden in untrennbarer Einheit die Anschauung.
Avenarius, in bewuBter Ablehnung aller philosophischen Tra-
dition, will von dem einfach urspriinglich Gegebenen ausgehen
und die Wirklichkeit theoretisch so unverdichtig wie mdoglich
in Grundbegriffe zerlegen. Er unterscheidet, kurz und etwas
vereinfacht angedeutet, das Ich, die Umgebung und die Aus-
sagen des Ich und nennt diese drei Teile: 1. das System C
des Zentralorganes; 2. die zugeleiteten Reize oder R-Werte,
und 3. die Erkenntnis oder E-Werte. Zwischen diesen drei
Teilen bestehen zwei Arten von Abhingigkeiten, namlich ur-
sichlich funktional abhingig ist C von R, und logisch funktional
abhingig sind E von C ‘und E von R. Die Abhingigkeit
C von R bringt die in sich einheitliche, unteilbare Anschauung
zustande. Die zweiteilige Abhangigkeit der Erkenntnis E vom
Ich C und von der Umgebung R aber verleitet, aus der Be-
obachtung anderer C die in R auftreten, dazu, die Anschauung
praktisch zu trennen in die Vorstellung, die im Innern von jedem
C steckt und das, die Vorstellung verursachende, Ding, das auBer
dem C als bleibend besteht. Die bloBe logisch funktionale
Abhingigkeit, die der formalen Trennung von Subjekt und
Objekt entspricht, wird dann theoretisch in dic eigene Anschau-
ung hineingelegt, und als Introjektion vollfihrt dann die

! Madh, Analyse der Empfindungen (1911), S. 38: Mein Verhiltnis zu Ave-
narius, mit Mitteilungen von Wiassak S. 42.

Ziegler, Uber einige Begriffe der ,Philosophie der reinen Erfahrung*. Logos
Bd. 2 S. 316.



121

wissenschaftlich geschulte Theorie die endgiiltige Spaltung alles
Wirklichen in Ding und Vorstellung und wundert sich nach-
traglich, daB in der Anschauung, wegen ihrer urspriinglichen
Einheit, fiir das Ding genau genommen nichts mehr {ibrig bleibt.

Den Fehler der Introjektion, der eine Menge von philo-
sophischen Problemen nach sich zieht, auszuschalten, will heiBen,
auf dic rdumliche Hineinversetzung einer subjektiven Wahr-
nehmungswelt in das Gehirn zu verzichten. Auch Bergson? ist
auf ganz anderen Wegen, aus intuitiver Erfassung des BewuBt-
seins, zu dieser niamlichen Forderung gelangt, wie die Philo-
sophie der reinen Erfahrung. Er kommt zur Ansicht, daB das
Gehirn nicht ein Organ fiir darin angehiufte Wahrnehmungen
sei, sondern lediglich ein motorisches Zentrum, wie das Riicken-
mark. Das BewuBtsein ist also, wie wir es auch unmittelbar und
unbefangen erfahren, nicht ortlich gefesselt. Der Gegenstand
der Umgebung ist in gleicher Weise im BewuBtsein gegeben
wie das Ich selbst. Wenn wir uns in diese Auffassung der
reinen Erfahrung, in das urspriingliche BewuBtsein gleichsam
wieder zuriickversetzen und alle die theoretisch értlichen Anord-
nungen, die aus physiologischen und psychischen Forschungs-
methoden entspringen, abzuschiitteln vermogen, erscheint uns
die Welt wieder in ihrer Einheitlichkeit und das Ich wie ein
frei beweglicher fliichtiger Index in der reichen Skala der Emp-
findungen, durch welche wir jenes Eine zu ermessen suchen.
Also nicht nur historische Uberlieferungen, sondern auch natur-
wissenschaftliche Theorien, wenn sie in zu starren Systemen in
den FluB der Wirklichkeit hineingedacht werden, verfilschen die
reine Erfahrung, diese wundersame Quelle aller Erkenntnis.
Damit kreist und webt alles BewuBltsein um die Anschauung,
diese zugleich in uns lebende Welt, und was sind nun Begriffe
anderes, als die Wege jenes immerfort nur in kurzer Gegenwart
aufleuchtenden Zeigers Ich, Wege, denen Zeit und Ort verloren
gegangen sind, die also nie und nirgends mehr sind und immer
und iiberall gelten sollen, um alles Sein zu umspannen. Begriffe
sind ewige Formen, die das Ich sich rettet aus der Verginglich-
keit der Anschauung.

! Ziegler, a. a. O. S. 347 im Logos Bd. IL



122

Damit ist anschauungsweise aus einer Folgerung des Posi-
tivismus die Trennung von Subjekt und Objekt angegeben, wie
sie die Erkenntnistheorie des transzendentalen Idealismus be-
grifflich lehrt. Innert des BewuBtseinsinhaltes kann, in der Ein-
gangs erwahnten zweiten Art, irgend ein Teil als Objekt ge-
nommen werden, sei es in Beobachtung physischer oder psy-
chischer Vorgiange, denen gegeniiber dann der beobachtende Teil
des BewuBtseins die Rolle die Subjektes iibernimmt. Die
Stelle der jeweiligen Trennung von Subjekt und Ob-
jekt, wo sich in verschiedene Formen gefa3te BewuBtseins-
inhalte beriihren, ist nun der Ursprung des Ich, das sich bewuBt
in einem logisch formalen Gegensatz duBert. Nur ist aber von
jenem Bilde von Index und Skala das rdumlich anschauliche
wegzudenken und nur der Sinn der Beziehung als wesentlich
zu deuten. Das Ich kann aus dem Gegensatz ganzer Komplexe
von Vorstellungen seiner bewufit werden. Die Begriffe sind
dann Methoden oder Gewohnheiten solcher Setzungen des Ich,
indem einem Vorstellungsinhalt ein begriffliches Gebilde als
Triager oder Form und Wert zugeordnet wird, oder indem die
Anschauung mit dem Schema oder dem System verglichen wird.
Das Ich ist also das verbindende Mittel zwischen Form und
Inhalt, zwischen Begriff und Anschauung, durch deren giiltige
Setzung als Ding der Gegenstand der Erkenntnis dem Ich gegen-
uber entsteht.

Nun ist aber noch auf einen Abweg der Philosophie auf-
merksam zu machen, wodurch diese gleichsam gezwungen wird,
aus dem Gebiet rein vorstellungsmiBigen Denkens, in welches
sie durch die iiberwiegende Beriicksichtigung geistiger Formen
sich hineingezogen fiithlt, wieder herauszutreten, um in der Be-
trachtung gegenstindlichen Denkens mit realem Inhalt sich zu
orientieren, denn schlieBlich faBt die Philosophie auch zum gro-
Ben Teil aus den Naturwissenschaften nicht nur ihre Anfangs-
punkte, sondern sie schépft auch aus ihnen ihre Methoden, die
von den Wissenschaften realer Vorginge bereits, wenn auch
meist unbewuBt, vorgebildet sind, indem sie die Aste und
Zweige der Gedankenginge nachzuzeichnen sucht, an denen
schlieBlich die Erfolge der einzelnen Wissenschaften als Friichte
gedeihen. Jener Abweg der Philosophie, :die alles Wirkliche



123

nur als im BewuBtsein befindlich anerkennt, die also nur sub-
jektiv Wahrgenommenes als wirklich betrachtet, fithrt zum Sol-
ipsismus in konsequenter Weiterfithrung dieses Ansatzes, das.
ist zu dem absurden SchluB, !daB ein individuelles BewuBtsein
nur sich selbst als wirklich betrachten kann. Der Solipsismus
in seinem nur eigenen Erlebnis stellt also den entgegengesetz-
testen Pol dar zu den in den Dingen selbst aufgehenden Fach-
wissenschaften, in deren Stoff das Ich verschwindet, sich aufldst-
zur Methode, zum ungesehenen Triger der Wirklichkeit. Der
Solipsismus ist also, geometrisch gesagt, das dual entsprechende
der ausgedehnten Gebiete der Dingwissenschaften, und inwiefern
sich diese decken in der Idee einer absoluten Wissenschaft, die
einzig ist, fallen auch deren Pole in dem einen Ich zusammen,
aber soweit noch besondere Auffassungen der Wirklichkeit be-
stehen, entsprechen ihnen verschiedene individuelle Ich. Um
‘also den Solipsismus zu vermeiden, auf welchen hin jede Philo-
sophie eine Anfangsrichtung hegt, muBl sie bemiiht sein, sich mit
der Wirklichkeit der Naturwissenschaften auseinanderzusetzen,
um deren Methoden gerecht zu werden und sich selbst ein
zuverlassiges Instrument zu schaffen.

Aus dem ganzen Gang dieser Betrachtung seien zusammen-
fassend, vornehmlich fiir den aus dem Gebiete der Naturwissen-
schafter nach Philosophie ausblickenden Forscher, einige Punkte
noch hervorgehoben. In ausgesprochener Ablehnung der deduk-
tiven Methode, die von einigen angenommenen Grundsitzen
ausgehend alle Erkenntnis erkliaren will, verfolgt Ed. v. Hari-
mann in seiner Philosophie die induktive Methode,
welche auch den Forschungsweg aller Naturwissenschaften bil-
det. Daher vermogen seine Werke, in welchen ein reiches, inhalt-
~lich naturwissenschaftliches Material die Ausgangsgebiete fiir
die philosophischen Probleme bildet, am ehesten den Fachmann
der Naturwissenschaften in die Philosophie einzufithren, indem
er aus den Erkenntnissen innert absichtlich umschrinkter Teile
der Natur zu solchen umfassenderer Art nach ihm bereits ver-
trauter Methode gelangt. In seinem ‘System der Philo-
sophie, in welchem die oft weit ausgefithrten Beispiele und
Begriindungen gegeniiber den Hauptgedanken zuriicktreten, ist
ein dem Einteilungsprinzip einzelner Zweige der Naturwissen=



124

schaften nachgebildeter Gesamtbau einer Philosophie ausgefiihrt,
der doch noch zu iiberblicken ist, und damit ein erreichbares Ziel
darstellt, das, wenn auch nur als Illusion, in der Philosophie
gesucht wird.

Einen dhnlichen Gang verfolgt auch die transzendentale
Philosophie, wobei sie sich aber vom Inhaltlichen der
einzelnen Wissenschaften noch weiter zu erheben und die for-
malen Bedingungen der Erkenntnis reiner herauszugewinnen
sucht. In der Ablehnung eines dinghaften Grundes hinter dem
Wirklichen stimmt sie mit dem phinomenalistischen
Positivismus iiberein, der von metaphysischen Begriffen
frei sein will. Damit kommen eine Menge philosophischer Fra-
gen wieder in Fluf.

SchlieBlich sei noch kurz darauf hingewiesen, wie in der
Betrachtung dieser philosophischen Richtungen die Beziehung
von Anschauungund Begriff verfolgt wurde, als von zwei
allgemeinen und in verschiedenem Sinn und Umfang ange-
‘wandten Ausdriicken, deren Bedeutung weniger durch direkte
Umschreibung als durch ihre Wertung und ihre Rolle in der
Bildung der Erkenntnis zu erfahren ist. Vorerst wurde die
Anschauwung, die wir von den Dingen gewinnen, als eine Erschei-
nung betrachtet, welche durch unsere Sinnesorgane in ihren
‘Qualititen zustande kommt, wihrend die Wirklichkeit selbst
aus qualititlosen Atomen und deren riaumlichen Lagen besteht.
Die Atomistik setzt also eine Wirklichkeit fest, die zwar aus
mathematisch gedachten Anschauungsmitteln konstruiert ist, aber
der direkten Wahrnehmung sich entzieht. Unsere Vorstellungen
und Gedanken selbst miiBten Bewegungen von Hirnmolekiilen
parallel zugeordnet werden. Eine erneute Kritik dieser Welt-
auffassung findet aber in der Molekularphysik ein der Anschau-
ung unterschobenes begriffliches System, dem kiinstlich Wirk-
lichkeit zugedacht wird. Die Anschauung ist eine direkte Auf-
fassung der Wirklichkeit in ihrem ganzen Wesen, und die Be-
griffe stellen als Denkformen nur die Anordnung von dem
Wirklichen der Empfindungen in unserem Bewufitsein her.
Dieses muB in verallgemeinernden Formen und Gesetzen die
sonst uniibersehbare Welt sich ordnen. Aus dem Gegensatz
bleibender begrifflicher Formen und flieBenden anschaulichen



125

Inhaltes entspringf das bewuBte Ich. Wahrend frither die Philo-
sophie vornehmlich die begrifflichen Methoden zu ihrem Aus-
gangsgebiete verwandte, wendet sie sich jetzt noch besonders
der Kritik der Anschauung zu, um die Mittel der deskriptiven
Methode klarzulegen, wie sie in der Biologie besonders ver-
wendet wird. Von besonderer Schwierigkeit ist hierbei die
logische Trennung von Anschauung und Wirklichkeit,
indem es im Sinne der Anschauung liegt, sich der Wirklichkeit
vollstindig anzupassen, so dafl also die methodologischen For-
men, durch welche eine Orientierung in dem Wirklichen iber-
haupt moglich ist, kritisch zu untersuchen sind auf ihre Anwend-
barkeit auf extensiv und intensiv unendliche Mannigfaltigkeiten
zugleich. Die groBen Hauptkategorien der Denkprinzipien miis-
sen gleichsam in fortgesetzter Teilung in immer kleinere Unter-
formen gegliedert werden, um aus einem starren Begriffssystem:
in ein organisches Gebilde iiberzugehen in gedachtem Grenz-
~vorgang, entsprechend einer stetigen transzendenten Funktion.

Zu dem Gang von Anschauungen zu Begriffen, in welchem
der Geist seiner Formen und der synthetischen Kraft an den Ver-
bindungen aus formal reduzierten Anschauungselementen be-
wullt wird, ist das entgegengesetzt wirkende Verfahren zu er-
kliaren, wie aus Konstruktionen begrifflicher Mittel anschauliche
Gebilde dargestellt werden konnen. Die Naturphilosophie hat
damit aus dem Gebiet der physikalischen Erklirungsweise,
welche ganz in begrifflichen Methoden aufgeht, hiniiberzutreten
in die Methoden der Anschauung, welche allein die Entwicklung
und den tatsichlichen Verlauf des Geschehens zu erfassen und
an Stelle eines zufilligen Zusammenwirkens elementarer Gesetz-
maBigkeiten Leistung und Sinn organischer Gebilde zu setzen
vermogen.







	Anschauung und Begriff in den Naturwissenschaften

