
Zeitschrift: Jahresbericht der Naturforschenden Gesellschaft Graubünden

Herausgeber: Naturforschende Gesellschaft Graubünden

Band: 58 (1917-1918)

Artikel: Anschauung und Begriff in den Naturwissenschaften

Autor: Merz, K.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-594910

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-594910
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Anschauung und Begriff in den

Naturwissenschaften.
Von Dr. K. Merz.

Die Unterscheidung der Dinge, wie sie unabhängig von
unserem Bewußtsein in der Natur vorkommen, von den
Anschauungen, die wir durch Beobachtungen von jenen erhalten,
sowie von den Begriffen, die wir verwenden, um durch
allgemeine Gesetze einen Überblick über die Vorgänge zu gewinnen,
deuten die Grundzüge einer Theorie unserer Erkenntnis an, deren
Verfolgung und weitere Ausführung zu einer Philosophie
führen, welche Sein, Erscheinung und Idee als Mittel zur Erklärung

der Welt verwendet. Wie einfach und selbstverständlich
auch diese Dreiteilung dem oberflächlichen Blick erscheinen mag,
so führt doch die genauere Feststellung ihrer gegenseitigen
Grenzen und Beeinflussungen nicht nur zu Schwierigkeiten,
sondern zu offenbaren Einseitigkeiten und Widersprüchen. Man
könnte daher zum vorneherein die letzten und obersten
Zusammenhänge im körperlichen und geistigen Geschehen als einer
genauen Darstellung unzugänglich erklären, so daß man sich
mit einigen unbestimmten Allgemeinheiten zufrieden geben
müsse, wenn nicht die immer erneuten Bemühungen gerade aus
dem Gebiete der Naturwissenschaften nach einer Stellungnahme
zu den Grundfragen der Philosophie eine solche Gleichgültigkeit
verwerfen würden.

Die drei mit Ding, Anschauung und Begriff bezeichneten

Gebiete und ihre drei gegenseitigen Beziehungen entspringen
aus dem einen Gegensatz des Ich zur Außenwelt, wodurch die
Gesamtheit aller Vorgänge durch eine je nach Auffassung zwar
verschieden angesetzte Teilung in zwei Gebiete zerfällt, die aber
lückenlos aneinander sich setzend das All bilden als Subjekt



102

und Objekt, zwei in ihrer Bedeutung einander fordernde
Auffassungen jeglicher Betrachtungsweise. Es lassen sich drei
verschiedene Arten der Setzung der Grenze zwischen dem Ich und
dem übrigen All oder also zwischen Subjekt und Objekt1
unterscheiden, nämlich: 1. die bloß räumliche Scheidung; 2. die
vorstellungsmäßige, die dem Ich nur seine geistigen Zustände
zuteilt, und 3. die formale Scheidung, die vom Ich auch alle
Vorstellungsinhalte trennt und diesen entgegen nur das was
denkt als leere Form des Ich setzt. Diese drei Arten von Trennung

von Subjekt und Objekt kommen z. B. zur Anwendung bei
den Bedeutungen des Ich in den drei .Beziehungspaaren : 1. mein
Besitz, 2. mein Körper, 3. meine Gedanken. Für eine
naturwissenschaftliche Betrachtungsweise kommt vornehmlich die zweite
Scheidung von Subjekt und Objekt in Betracht, indem der
Naturforscher die Absicht und das Ziel verfolgt, über die außer
seiner Vorstellung als bestehend angenommenen Dinge allgemein
gültige Ergebnisse festzustellen. Auf Grund der in ihm durch
Beobachtungen entstehenden A n s c h a u u n g will er über die von
diesen Anschauungen unabhängigen Dinge der Natur Aussagen
machen, sei es durch Festlegung oder Beschreibung seiner
Beobachtungen, wodurch er dem Leser seiner Abhandlung seine

gewonnenen Anschauungen von den Dingen räumlich, zeitlich
und nach Sinneseindrücken mitteilen will, oder sei es durch
begrifflich angegebene Gesetze, nach denen die Vorgänge an den

Dingen verlaufen.
Die erste kritische Frage wird dahin lauten, inwieweit eine

Feststellung der Dinge selbst überhaupt möglich ist. Da findet
sich der Forscher einer in ihrer Vollständigkeit nicht lösbaren
Aufgabe gegenüber; denn in jedem Gegenstande der Natur ist
eine unerschöpfliche Fülle von Eigenschaften und Beziehungen
enthalten, so daß er immer nur Teile davon nach begrenzten
Gesichtspunkten zu behandeln vermag. Wenn er also über ein

Ding zu Urteilen gelangt, wird \inuner als selbstverständlich
angenommen, daß das an sich unergründliche Ding so weit für
die Wissenschaft gewonnen ist, als die subjektive
Betrachtungsweise es ermöglichte. Diese vorerst als geringfügig
erscheinende Bemerkung, daß die Dinge eigentlich nur so dar-

1 Ridkert, Der Gegenstand der Erkenntnis 1915. S. 18.



103

gestellt werden,,wie sie dem Beobachter erscheinen, oder daß nur
Vorstellungen von den Dingen in der Erkenntnis auftreten und
übermittelt werden» führt aber zu den weitgehendsten
Folgerungen gerade durch die Ergebnisse der exakten Naturwissenschaften.

Die Sinnesqualitäten, Farbe, Ton müssen zuerst den

Dingen abgesprochen und als nur in unserer Anschauung liegend
betrachtet werden. Das vorstellende Subjekt dehnt seine
Herrschaft immer weiter aus und die außer ihm transzendental
bestehenden Dinge verlieren schließlich alle Anschaulichkeit, indem
selbst der Raum1 als Auffassungsform unserer Vorstellungen
erklärt wird.

Eine auf Grund eingehender naturwissenschaftlicher Studien

gewonnene Erkenntnislehre ist diejenige von Ed. v. Hartmann.
Seine Kategorienlehre ist die klassische Form derjenigen
Darstellung, nach welcher die Dinge selbst aus unter sich gleichen
Uratomen zusammengesetzt sind und in Raum und Zeit an sich
bestehen, während alle übrigen Eigenschaften aller Erscheinungen

erst durch die Synthese der Auffassung unseres Bewußtseins

entstehen, welches also den unvergleichlich reicheren Teil
in unserem Weltbilde für sich selbst schafft. Aus der Menge
der ungeordneten und von vielen Zufälligkeiten begleiteten
Sinneseindrücke bringen die synthetischen Intellektualfunktionen3
den Wunderbau der subjektiven Erscheinungswelt zustande. Die
vom vorstellenden Individuum geschaffene Ordnung entspringt
vorerst der Notwendigkeit, sich selbst im Fluß der Vorgänge
zu behaupten und findet in den immer weiter sich steigernden
Lebensformen schließlich auch im wissenschaftlichen Interesse
die Absicht, das All in widerspruchsfreiem logischem Aufbau sich
zu denken. Alle Anschauungen werden in Zeit und Raum
angeordnet und von Qualitäten und Intensitäten der Empfindungen
begleitet und alle Begriffe durch Relation im Denken bestimmt
Innert der durch die Anschauungen 'gegebenen und durch die
Begriffe vom Denken geordneten immanenten Welt des Bewußtseins

besteht keine Kausalität. Daher müssen Zeit und Raum
auch außer dem Bewußtsein, also transzendental bestehend,
angenommen werden. Die Kausalität2 als universelles Kräfte-

1 Siehe m. Aufsatz im vorigen Bd. dieser Jahresberichte.
2 Hartmann, System der Philosophie. I. Erkenntnislehre 1907. S. 128 u. 209.



104

spiel besteht wesentlich darin, die Räumlichkeit und Zeitlichkeit
der Atomkonstellationen und ihrer Veränderung zu bestimmen.

Diese philosophische Auffassung von Erscheinung und Ding
bezeichnet sich als den transzendentalen Realismus.
Dabei wird das Reale, das hinter den wechselnden Erscheinungen
liegend, diese in unserm Bewußtsein veranlaßt, außer das Gebiet
aller Vorstellungen gerückt. Das kann aber nicht nur für die objektive

Welt allein gelten, sondern muß notwendig auch für das Ich
geschehen, /das nur durch auftauchende Vorstellungen und ihre
Beziehungen seiner selbst bewußt werden kann, so daß über dem
Ich als solche Erscheinung ebenso ein transzendentales Ich uns
unbewußt waltet. Hartmanns Lehre kann daher nach seinem ersten
erfolgreichen Werke als die Philosophie des Unbewußten

gekennzeichnet werden, worin auf Grund reichhaltigen
naturwissenschaftlichen Materials eigentlich nachgewiesen wird, daß
die aus den Naturwissenschaften sich entwickelnden Fragen nicht
vollständig in ihrem eigenen Gebiet gelöst werden können,
wozu er auf das Gebiet des Überbewußten hinweist. Hartmann
bezeichnet sich als der erste, der philosophisch-wissenschaftlich
Schopenhauer in Betracht gezogen hat. Während Kant das

Ding an sich als intellektual uns unzugänglich erklärt, findet

Schopenhauer im Willen uns das Wesen unseres Leibes,
also wenigstens von diesem Ding an sich unmittelbar gegeben,
was aber Hartmann wiederum im Sinne Kants als Täuschung
zurückweist, indem er den Willen selbst als imbewußt oder eigentlich

besser als überbewußt bezeichnet und erst seine Wirkungen
in unserem Bewußtsein als unserer Beobachtung zugänglich
erklärt.

In Hartmanns Philosophie besitzen wir also ein unter dem
Einfluß der Ergebnisse der Naturwissenschaften aus dem historisch

führenden Idealismus erwachsenes System, in welchem
die Probleme der Weltweisheit dem Naturforscher jedenfalls
am zugänglichsten sind und ihn "auf die letzten Konsequenzen
seiner Forschungsmethode führen. Als vollendetes, abschließendes

System liegt es zwar jetzt außer dem Gang der
weiterführenden wissenschaftlichen Philosophie, doch dürften viele
Absichten und Ziele der jetzigen / weiteren Forschung durch
den bereits ausgeführten Gedankenbau dem Fernerstehenden



105

verständlich werden, und für einzelne Untersuchungen kann
dadurch Interesse gewonnen werden, wenn sie als Beiträge zu
weiteren umfassenden Ideengebäuden betrachtet werden. Besonders

auffallend wird es aber sein, wenn nun die transzendentale
Philosophie die Naturwissenschaften vor zu weit

gehenden Folgerungen aus ihren begrifflichen Ergebnissen zurückhält
und auf die Bedeutung der unmittelbaren Anschauung als eigentliche

reale Wirklichkeit hinweist. „So armselig wie diese
Metaphysik das Reale denkt, ist es in keinem seiner Teile1."

Vorerst sei aber nochmals kurz dargelegt, wie nach der

Molekularphysik, welche in der Sinnesphysiologie eine
hauptsächliche Bestätigung findet und' daher auch als

physiologischer Realismus2 bezeichnet wird, die Natur
und ihr Beobachter zu denken sind. Objekt und Subjekt
sind dabei vorerst als lediglich körperlich getrennt zu setzen.
Die objektiv reale Welt, die jedem subjektiven Bewußtsein

als gegeben gegenübertritt, besteht aus der Gesamtheit

der im Raum angeordneten Moleküle, die einzig durch
gegenseitige Lage und Bewegung alle Vorgänge darstellen.
Die Moleküle, aus Uratomen gedacht, dürfen aber, um nicht
in die Widersprüche des Materialismus ,zu verfallen, nur als
Punkte gedacht werden, also ohne Ausdehnung und nur in Kraft¬
wirkungen bestehend, die für jedes Urätom als gleich angenommen

werden., Die Verschiedenheiten der Stoffe beruhen dann
in den verschiedenen gegenseitigen Lagen der Uratome
zueinander und alle Vorgänge in Bewegungen. Die Natur ist
also damit in Raum und Zeit eine ungeheure Anordnung von
Punkten und damit schließlich immer als mathematisches
Problem zu betrachten, ursprünglich als dreidimensional
geometrisches, wie es die klassische Mechanik behandelt, oder unter
Einführung der Zeit als vierte Dimension im Gebiet der vier-
dimensionalen Mannigfaltigkeiten rein durch die Analysis, wie
die Erfolge der allgemeinen Relativitätstheorie in neuester Zeit
bestätigen. Alle Körper und schließlich alle Organismen würden
dann nur als Punktkonstellation Von immer größerer Kompli-

1 Rickert, Gegenstand der Erkenntnis. Einführung in die Transzendental-
Philosophie. S. 75.

2 S. 79.



106

ziertheit zu denken sein und alle realen Beziehungen als
quantitativ, meßbar. An sich bestehen nur zählbare Schwingungen,
weder Ton noch Farbe. Diese Qualitäten kommen erst
durch die Vermittlung der Sinnesorgane im wahrnehmenden

Subjekt als Empfindungen zustande und sie können als abkürzende

Zeichen oder Symbole für Quantitäten und deren
Verhältnisse genommen werden, stellen also Synthesen unseres
Bewußtseins dar. Körperliche Formen dagegen können von
unserer Vorstellung direkt beurteilt werden, wie auch
Zeitabschnitte. Damit scheint die Beziehung von Ding und Anschauung

endgültig dargelegt zu sein. Die Anschauung ist ein Bild
realer Zustände mit zusammenfassenden Mitteln. Die Analyse
der Anschauung nähert uns immer mehr den letzten Einzelheiten

in der realen Zusammensetzung der Dinge, zerstört aber
immer mehr die für unser subjektives Bild als am wertvollsten
geltenden Qualitäten.

Schwieriger wird die Erklärung, wenn Subjekt und Objekt
vorstellungsmäßig getrennt werden, indem der Leib mit den
Sinnen auch zum Objekt gerechnet wird und das Ich aus der
Gesamtheit seiner Vorstellungen oder des Bewußtseinsinhaltes
samt der Form des Bewußtseins ,an sich besteht. Das Ich
wird zum psychologischen Subjekt, und das Objekt, also die
Welt der Atome, umfaßt, wie es folgerichtig nicht anders
möglich scheint, schließlich auch den Sitz der Gedanken, und
aller Bewußtseinsinhalt wird objektiv vertreten durch Komplexe
von Hirnmolekülen, jan deren Zustandeidas Haften des Bildes der
Anschauung ganz unerklärlich wird. Nach den großen Erfolgen
der Molekularphysik in ihren Anfängen, der denkbaren Möglichkeit

ihrer Ausdehnung auf das ganze Gebiet der Naturwissenschaften

und ihrer Verwendung selbst in der Physiologie findet
sie sich schließlich in dem ,psychophysischen Parallel

i s m u s zur Annahme des Wunders gezwungen, daß alles,
was wir als Wirklichkeit empfinden, als Licht und Ton in ihrer
Kehrseite, ganz unvermittelt, gewisse, wenn auch hochkomplizierte

Punktgruppen im Zentralnervensystem sind. Da zudem
die Kausalität vollständig innert dieser licht- und tonlosen Welt
der Dinge wirkt, wird auch irgendwelche Wirksamkeit der
geistigen Vorgänge unerklärlich, da diese nur ein begleitender



107

Schein der körperlichen Vorgänge sind, des Spieles der sie
zusammensetzenden Uratome.

Diese Naturphilosophie erfährt daher von zwei Seiten ihre
Angriffe, einmal aus dem Lager der Naturwissenschaften selbst,
vom Positivismus, der nur vom Tatsächlichen ausgehen
will und als das allein Gegebene die Empfindungen betrachtet
und keine Dinge hinter diesen als Ursachen suchen will und
anderseits vom transzendentalen Idealismus aus, der
die Trennung der Wirklichkeit in zwei verschiedene Richtungen als
Körperwissenschaft und Psychologie als einander ausschließende

Denkprodukte erklärt, die einfach wegen der verschiedenen
angewandten Betrachtungsweisen sich zu keiner Einheit schließen1.
Beide Angriffe treffen sich also in dem Urteil, daß das vermeintlich

Reale, die so anschaulich ,und faßlich dargestellten
Atomkomplexe,. gar keine Anschauungen, auch nicht einmal erst mögliche

seien, sondern nur Begriffe, Denkmittel, denen ein
metaphysisches Sein zugeteilt wird. Das jn sich vollendete und bis
an den letzten Schluß erklärliche System wird also abgelehnt
und eine erneute und vertiefte Durchforschung der Wirklichkeit
ist erforderlich, sowohl der realen immanenten Empfindungswelt

in der als unmittelbar gegebenen Anschauung, wie auch
der ideellen Welt der Begriffe, in ihrer Loslösung von einem
ihnen unterschobenen unzugänglichen Sein.

In Richert .-„Die Grenzen der naturwissenschaftlichen
Begriffsbi 1 dung" (1902) finden wir eine von

hoher Geisteswarte mit eingehender und vertiefender Weise
ausgeführte philosophische Darlegung der Mittel und Ziele der
Erforschung der Natur, das heißt der Wirklichkeit in bezug
auf ihren gesetzmäßigen Zusammenhang. „Die einzelnen Dinge
interessieren uns in der Naturwissenschaft nur insofern, als sie

Ausdruck eines allgemeinen, immer gültigen Verhältnisses sind"
(S. 97). Ein einzelner Vorgang, wie er wirklich und in seiner
Art einzig mit allen Einzelheiten ^sich abspielt, kann gar nicht
vollständig beschrieben werden. Mit solchen Tatsachen kann also
die Naturwissenschaft gar nicht arbeiten, sondern nur mit
Begriffen, in denen sie einen vereinfachten, von unwesentlichen

1 Rickert, Psychophysische Kausalität und psychophysischer Parallelismus.
1900.



108

Einzelnheiten und Zufälligkeiten befreiten Inhalt festsetzt.
Dadurch wird der naturwissenschaftliche Begriff ;das Mittel, die
unendliche Mannigfaltigkeit der Körperwelt in die Urteile des
endlichen Geistes aufzunehmen. Die einzelne Anschauung ist
also das, was wirklich ist, das Allgemeine, der Begriff aber, das

was gilt, zu dem aber kein Ding wirklich gehört, da ein D|ing
nicht allgemein sein kann.

Es ist also eine gleichsam zu massive Auffassung der
Begriffe, welche hinter die Urteile der naturwissenschaftlichen
Betrachtung noch ein anderes Sein legen will, als das der
immanenten Wirklichkeit und die ins Transzendente eine noch
solidere Realität verlegt, als sie uns unmittelbar in der Anschauung

gegeben ist. Die durch die Methode des Denkens begründete

allgemeine Gültigkeit soll durch eine vervollkommnete
oder gereinigte Anschauung noch gesichert werden, in einer
Anlehnung an die Kunst. Da aber diese gerade das entgegengesetzte

Ziel verfolgt, nämlich durch beschränkte Mittel die
Unerschöpflichkeit der Wirklichkeit vorzutäuschen oder uns die

Vorstellung ihrer Wirkungsmöglichkeit zu schaffen, veranlaßt
diese Veranschaulichung der Begriffe den Forscher gleichsam
zu einem Rückblick, in welchem er hinter die an ihm unaufhaltsam

vorübereilende Erscheinungswelt als bleibend eine Begriffswelt

setzt, die zwar nicht ist, ihm aber als Denkmiftel gilt.
Damit ist aus dem Wesen des Begriffes als abkürzendes und
vereinfachendes Denkmittel das logisch erklärt, was in
historischer Entwicklung die Naturwissenschaft erstrebte, nämlich
die Zurückführung aller Vorgänge auf letzte, einfachste Dinge.

Wenn von einem Sein höherer Art als dem der Wirklichkeit

gesprochen wird, so ist das der Ausdruck für die zeitlose
Geltung, welche für die Begriffe beansprucht wird, die dem
wechselnden Sein als dauernd gegenübergestellt werden. Die
Naturgesetze, die überall und immer gelten, stellen die Wissenschaft

von dem dar, was sich an keinen bestimmten Ort und
an keine bestimmte Zeit knüpft. In ihrer allgemeinen Fassung
können sie also nicht angeben, was wirklich einmal geschah oder
geschehen wird. Die Gesetze gelten für die Wirklichkeit, ohne
sie aber abzubilden, im Gegenteil, je vollkommener sie logisch
sind, je allgemeiner sie gelten, um so mehr ist die empirische



109

Anschauung aus ihnen verschwunden. Die naturwissenschaftlichen

Begriffe sind also ein Mittel, die unübersehbare
Mannigfaltigkeit der empirischen Wirklichkeit in der Fassung von
Gesetzen zu überwinden. %

Im Gegensatz zu den Naturwissenschaften stellt die
Geschichte die Wirklichkeit in bezug auf das Besondere dar und sie
sucht sich damit ihr anzunähern und anzugeben, was wirklich
geschehen ist Die Naturwissenschaften nehmen auch solche

historische Bestandteile in sich auf, wie in der Astronomie

das Planetensystem, nachträglich als Beispiel der
allgemeinen Mechanik, die sich an der tatsächlichen Beobachtung
desselben entwickelte oder in dei Geologie oder in einem Stammbaum

der Organismen. Doch treten diese historischen Bestandteile

meist entweder als Hilfsmittel auf, an denen der Fortschritt
der Wissenschaft zu allgemeinen Gesetzen vorbereitet wird, oder
sie werden zur Bestätigung derselben verwendet, abgesehen von
praktischen Interessen. Wo es sich aber um eine Entwicklung
handelt, tritt die historische Methode in den Vordergrund, indem
die Darstellung nicht mehr vom Besondern zum Allgemeinen
übergeht, sondern von dem einen Besonderen zum andern
Besonderen schreiten muß. Dadurch erscheinen die allgemeinen
Naturgesetze nicht nur auf bestimmte Beispiele angewandt,
sondern zugleich in den Dienst eines Zweckes gestellt, wie in der
Biologie. Damit ist aber schon die Grenze der naturwissenschaftlichen

Methode überschritten.
Das genannte große Werk Rickerts, welches diesen Betrachtungen

zugrunde liegt, behandelt ferner noch die historische
Begriffsbildung, sowie Naturphilosophie und Geschichtsphilosophie.

Im Anschluß an die Vielheit-von Naturgesetzen,
von denen im allgemeinen die Rede ist, sei noch angedeutet,
daß damit eigentlich eine Unvollkommenheit eingestanden wird;
denn das folgerichtig zu Ende führende Denken müßte schließlich

nur ein Gesetz erkennen, auf dem die ganze Wirklichkeit
beruht, der es lückenlos die Grundlage bildet, so daß für irgendeinen

Vorgang nicht eine ganze Anzahl einzelner Gesetze gleichsam

übereinander lagernd und sich gegenseitig beeinflussend
oder korrigierend zu denken wären, sondern nur eine umfassende



110

Ordnung1, die auch alle Reste des Zufalls in sich aufnehmen
würde. Diese eine und einzige Ordnung, das wirkliche
Naturgesetz, würde dann bis in alle Einzelnheiten die ganze
Entwicklung der Wirklichkeit tragen, die nichts sich Wiederholendes,
sondern immer nur Neues hervorbringt. Damit kehrt dann das

begriffliche, mechanisch denkende Wissen des Allgemeinen wieder

zum Erfassen des wirklichen Einzelnen zurück, das es nun
in bewußter Einheit erkennt, statt in ungeordneter Menge nur
bemerkt. Mit dieser Rückkehr des naturwissenschaftlichen Denkens

zum Historischen wird aber die „Voraussage der
Naturgeschehnisse" grundsätzlich unmöglich, wodurch der
feine Wunsch auch des logischen Denkens bekundet, wird, daß
nicht eine bloße Wiederkehr geschehe, sondern eine Erneuerung.

Dei Begriff der Art wird nur in den Individuen
unerschöpfliches Interesse zu finden vermögen, die Natur und
Geschichte zugleich bilden.

Damit ist aber bloß gesagt, daß bei allen praktisch
ausgeführten Voraussagen nur eine angenäherte Erfüllung möglich ist,
sei es infolge von unvermeidlichen Beobachtungsfehlern oder von
unvorhergesehenen Zufälligkeiten, die in die Anordnung der
Versuche eingreifen können, so daß nur von einem Grade von
Wahrscheinlichkeit gesprochen werden kann, der sich allerdings
der Gewißheit sehr anzunähern vermag. Absolute Gewißheit kann
nur gedanklich innert Begriffssystemen gelten, die aber nie die
Wirklichkeit ganz in sich einbeziehen können. Die Praxis, sei

es in Anwendungen in der Technik oder in der Landwirtschaft
oder in der Medizin, wird immer die Möglichkeit kleinerer oder
größerer Abweichungen oder von Mißerfolgen zulassen müssen,
aber sie kann sich mit Erfolgen innert gewissen Grenzen be-'
gnügen.

Diese Tatsache aber, daß nie ein Vorgang sich in allen Teilen
vollständig genau wiederholt, daß jeder als wirklicher Vorgang
einzig ist, hat jedoch die größte Bedeutung für die Stellung,
welche man dem Kausalitätsprinzip zu den Naturgesetzen
und zur Wirklichkeit zugestehen will, nämlich dem Grundsatz,
daß jede Wirkung aus ihr zugehörenden bestimmten Ursachen

1 Driesdt, Ordnungslehre 1912 und der Aufsatz im »Logos*: Über die
Bestimmtheit und die Voraussagbarkeit des Naturwerdens.



Ill
entspringt. Der Hinweis auf die großen Werke der
Anwendungen, welchen die Naturgesetze dienen, sollte hier nur auf
das, oft sogar statistisch festgestellte Maß der Wahrscheinlichkeit

hinweisen, das bei bloßen Experimenten leicht in der

Bedeutung übersehen wird. Der einfache einleuchtende Satz, daß

gleiche Ursachen gleiche Wirkungen bedingen, wird dadurch
theoretisch vollständig unbrauchbar^ da alle Ursachen nicht
einmal vollständig bekannt sind, abgesehen davon, ob sie überhaupt
alle wieder verwirklicht sein können. Kausalität ist eben nicht
ein Naturgesetz, welches eine Anzahl abstrahierter Begriffe in
Verbindung bringt und ein allgemeines Schema für alle
vorkommenden Fälle enthalten soll, sondern ein Grundsatz, der
in jedem einzelnen Vorgang alle besondern bedingenden
Zustände berücksichtigen sollte.

Kausalität kann nie aus der Erfahrung ersehen werden, diese

zeigt uns sowohl bei äußeren körperlichen Vorgängen als bei
rein psychischen nur eine Aufeinanderfolge, aber nicht eine
ursächliche Verbindung. Der Begriff der Kausalität entspringt
vielmehr aus dem modalen Verhalten1 des Bewußtseins zum
Material, also des Subjektes zum Objekt, indem die

wahrgenommene Aufeinanderfolge zugleich als eine notwendige
gedacht wird, so daß sie nicht anders sein kann. Dabei besteht
aber „die strenge Gültigkeit nur dann, wenn die Gesamtheit der
wirkenden Bedingungen, bezw. gewirkten Ereignisse in Betracht

gezogen wird", was aber praktisch nicht durchführbar ist.
„Ursache ist das Ideal einer kompletten Summe von Bedingungen
einer Erscheinung" (Kohrt), wodurch dieser Begriff neben
diejenigen mathematischer Art tritt, denen die Erfahrung auch nie
vollständig genügen kann. Die Notwendigkeit kausalen
Zusammenhanges besteht aber nicht nur in unserem Denken allein,
worin sie auch in der logischen Beziehung von Grund und
Folge2 vorkommt, sondern sie wird als im objektiven
Tatbestand liegend gesetzt und bedingt damit die Annahme eines
transzendenten Seins, also von Objekten, die noch nicht
vollständig in das Blickfeld unserer Anschauung getreten sind bei

1 Bergmann, Der Begriff der Verursachung und das Problem der
individuellen Kausalität. .Logos' V. Bd. 1914/15.

2 Störring, Erkenntnistheorie. S. 281 ff.



112

Verfolgung eines wirklichen Vorganges, worin aber immerhin
die Möglichkeit liegt einer fortgesetzten Annäherung an den
Tatbestand.

Das Kausalitätsprinzip oder der Grundsatz der Ursache
ist also ganz anders geartet als die Begriffe und ihre Verbindungen

in Naturgesetzen. Dies zeigt sich auch durch die Frage,
ob Ursache «und Wirkung gleichzeitig oder in einem bestimmten
Zeitabstand eintreten, ob fortgesetzt die verursachenden
Zustände die bewirkten zur Folge haben oder ob sie getrennt
nacheinander ablaufen. Die daraus entstehenden Widersprüche lassen
sich nur beseitigen, wenn die Verursachung als ein kontinuierlicher

Vorgang betrachtet wird, der also stetig verläuft, so daß
zwischen Ursache und Wirkung immer noch weitere
Mittelglieder eingesetzt werden können, wie immer zwischen zwei
Zeitpunkten noch weitere denkbar sind. Die Kausalität tritt
also in Analogie zu den anschaulichen geometrischen Gebilden
und ist ein Anschauungsmittel, eine gedankliche
Synthese zwischen stetig ablaufenden Änderungen. Diese Synthese
ist uns aber nicht durch direkte Anschauung möglich, sondern
sie wird durch begriffliche Mittel, die ihrem Wesen nach diskret
oder unstetig sind, zusammengesetzt. Wie aber Punkte in dichter
Setzung sich einer vollständigen Kurve nur immer annähern,
so kann aus Begriffen und deren gesetzmäßige Verknüpfung dem

Kausalitätsprinzip nicht absolut genau genügt werden.
Auch in den beschreibenden Naturwissenschaften, die noch

keine begrifflich streng umschriebenen Gesetze verwenden, ist
das Kausalprinzip axiomatische Voraussetzung bei allen
Feststellungen über Abhängigkeitsbeziehungen in der Wirklichkeit,
wobei allerdings in etwas unbestimmter Fassung nur ähnliche
Wirküngen aus ähnlichen Ursachen geschlossen werden. Die
unbestreitbaren Erfolge, die aber auch aus dieser Anwendungsweise

entstehen, die aus Analogien das intuitive Erfassen manchmal

zu weiten Zielen lenkt, bezeugt ebenfalls die der Anschaulichkeit

verwandte Art der Ursächlichkeit, die nicht nur in die
logisch-begriffliche Weise eingeschränkt ist.

Diese Vorbedingung der Kausalität zu jeder Naturbetrachtung

findet ihren Ausdruck darin, daß dieser Grundsatz der
Ursache als eine konstitutive Wirklichkeitskate-



113

gorie1 bezeichnet wird, die zu denjenigen Formen des Bewußtseins

gehört, in welchen der Bewußtseinsinhalt auftritt, wenn
von der Wirklichkeit gesprochen wird, als noch abgesehen von
jeder begrifflichen Beurteilung, also wenn eine objektive
Wirklichkeit gemeint ist, wie sie bestehen würde auch ohne ein sie
auffassendes empirisches Ich. Das müßte also eine vorwissenschaftliche

und zudem noch vollständig uninteressierte
Auffassung der Natur sein, wie sie dem Naturforscher als noch

ganz unbearbeitetes Material vorliegen würde, bevor er also
irgendwelche Hypothesen sich in die bloße Anschauung hineindenkt.

Eine Menge von Farben und Tönen, also die
Sinnesqualitäten in erster Linie, müßten als gegeben angenommen
werden, in welche die Erfahrung alsbald durch Auffindung von
Ursache und Wirkung eine Übersicht zu bringen suchte, bis sie

Formen, Raum und Zeit zu beurteilen vermag. Den konstitutiven
Wirklichkeitsformen gesellen sich dann mit den an die Sprache
anknüpfenden Begriffen die methodologischen Erkennt-
nisformen zu, die von der Mannigfaltigkeit der Wirklichkeit
weg sich zu immer einfacheren Inhalten ausbilden. Die aber
ohne alle begrifflichen, irgendwelcher hypothetischen Auffassung

der Natur entstammenden, also ohne die methodologischen
Formen betrachtete Natur, wäre die für den empirischen
Realismus als an den Anfang aller Forschung zu setzende
Wirklichkeit. Es braucht also erkenntnistheoretisch einen großen
Aufwand, um aus der sowohl von besonderen Interessen des

Subjektes als von wissenschaftlichen Theorien bearbeiteten und
zurecht gesetzten Welt die einzig reale Wirklichkeit bloßzulegen,

die Wirklichkeit mit dem größten und reichsten Inhalt,
über den noch kein Begriff ausgleichend weggegangen ist —
wenn das überhaupt möglich wäre; denn diese vorgetäuschte
Welt des voraussetzungslosen Realisten ist ein erkenntnistheoretisches

Kunstprodukt. Das soll aber vielleicht nicht zu einer
Enttäuschung führen, als vielmehr ein Hinweis sein, daß im
Gebiete der Kunst noch am ehesten diese ziel- und zwecklose
Wirklichkeit wieder zu finden ist. '

Damit hat also der transzendentale Idealismus eine von allen
begrifflichen Formen und von allen hinter diese gesetzten Dinge

1 Rickert, Gegenstand der Erkenntnis. S. 411.
VIII



114

befreite Wirklichkeit festgestellt, die unserer Anschauung
grundsätzlich vollständig zugänglich ist und weder zu ihrer
Ergänzung noch zu ihrer ursächlichen Begründung des
Transzendenten bedarf, d. h. frei ist von metaphysischen Dingen, die
außer jedem Bewußtseinsinhalt liegen, wie „das Ding an sich".
Dieser Standpunkt, der sich auf die Erkenntnis möglicher Erfahrung

beschränkt, ist derjenige der Immanenz, wobei alles
Sein in das Bewußtsein verlegt wird.

Der Positivismus hat die Absicht, ganz vom Tatsächlichen

auszugehen und in Mach: Die Analyse der
Empfindungen, ist eine Naturauffassung und Bewußtseinserklärung
vertreten, welche die Empfindungen als das allein Gegebene
betrachtet. Alle Dinge sind nur relativ beständige Komplexe von
sinnlichen Eindrücken, denen kein besonderer Träger zugrunde
liegt, so daß nach Wegnahme aller durch Empfindungen gegebenen

Eigenschaften der Dinge überhaupt nichts mehr von
ihnen übrig bleibt. Der Widerspruch der Unterscheidung eines

Dinges von seinen Eigenschaften beruht nur im Gegensatz von
übersichtlichem Zusammenfassen und von sorgfältigem Trennen.
Ebenso ist auch das Ich nicht absolut beständig, es ist nur
eine Kontinuität in Vorstellungen und Stimmungen in langsamer
Änderung. Die Wirklichkeit wird also aus Empfindungen als
Elementen zusammengesetzt, zwischen denen Funktionalbeziehungen

aus der Erfahrung abgeleitet werden, und alle
Naturwissenschaft ist eine Beschreibung solcher Beziehungen, wobei
der Begriff der Ursache nur als primitiver Notbehelf mitwirkt.
Der Funktionsbegriff bedeutet die Abhängigkeit der
Merkmale der Erscheinungen voneinander.

Diese Einführung des mathematischen Funktionsbegriffes in
die Welt der tatsächlichen Empfindungen wirkt allerdings etwas
überraschend, indem dadurch alle Zusammenhänge auf
Größenbeziehungen zurückgeführt werden sollen. Sie erklärt sich aber
durch Machs Arbeiten in der Mechanik. Damit wird aber auch

zugleich eingestanden, daß ein eigentlich „kausales" Verständnis
Unmöglich sei; denn es werden die aus einfachen experimentellen

Tatsachenkomplexen sich ergebenden unmittelbaren
Zusammenhänge als allgemein gültig auf vorkommende
Einzeltatsachen angewandt und zwar einzig aus logischer Notwendig-



115

"kelt, ohne daß darin eine Naturnotwendigkeit eingesehen werden

kann. Die Beibehaltung des Kausalitätsprinzipes zur
Verbindung von Empfindungskomplexen würde als Anschauungsmittel

dieser ganzen Auffassungsart der Wirklichkeit eher
entsprechen als das begriffliche Mittel der Funktion, da die Erfahrung

vorerst Verbindungen von Empfindungen erkennt, bevor sie
an deren meßbare Beziehungen herantreten kann.

Die Funktionalbeziehung erhält ihre eigentliche
Grundlage nicht aus der anschaulichen Beurteilung der Vorgänge,
sondern aus den begrifflichen Beziehungen der Mathematik, und
zwar im besondern der Analysis, und sie tritt daher in einen
ausgesprochenen Gegensatz zum Kausalitätsprinzip, der im
Wesensunterschied von Anschauung und Begriff begründet ist. Am
deutlichsten tritt das aus der Gravitationstheorie von
Einstein hervor und den dazu neugebildeten Grundlagen der
Physik1, die auf zwei Axiomen der Weltfunktion beruhen,
welche rein formal die Argumente der Funktion angeben und
die Invarianz gegenüber beliebigen Transformationen der vier
Raum-Zeit-Koordinaten, woraus rein mathematisch die Gleichungen

abgeleitet werden für alle Bewegungsvorgänge als
Funktionen von Raum- und Zeit-Messungen. Durch die aufgestellten
Grundgleichungen können die verborgenen Vorgänge innerhalb
des Atoms aufgeklärt werden, und es ist die Möglichkeit nahe

gerückt, die Physik im Prinzip zu einer Wissenschaft von der
Art der Geometrie zu gestalten, also mit vollständiger Einsicht
in alle funktionalen Zusammenhänge der mathematisch
definierten physikalischen Größen. Die erhaltenen Funktionen oder
die durch sie dargestellten Naturgesetze sind also ohne jede
wirkliche Erfahrung abgeleitet, es sei denn die, welche zu den

Grundlagen der Mathematik verwendet wurde und somit auch
ohne kausale Abhängigkeiten, man müßte sie denn in dem

synthetischen Aufbau der Rechnungsoperationen als enthalten
betrachten. Schließlich ist dann noch die Frage zu beantworten,
ob die Theorie in der Wirklichkeit ihre Bestätigung findet. In
der Tat läßt sich aus der Einsteinschen Gravitationstheorie
eine Eigenschaft der Merkurbahn2 berechnen, welche nach der

1 Hilbert, Nachrichten v. d. k. Ges. d. Wissenschaften. Göttingen 1915.
2 Freundlich, Die Grundlagen der Einsteinschen Gravitationstheorie. S. 44.



116

Theorie Newtons nicht bestimmbar war und daher bisher nur
empirisch angegeben wurde. In dieser früheren Theorie wurde
als Ursache der Bewegungen die Massenanziehung betrachtet,
und daraus erhielt man die Bewegungsgesetze. Nach der neuen
Theorie hat man Funktionalbeziehungen zwischen allen einzelnen
Werten, deren Einflüsse immer gegenseitig sind, so daß eigentlich

kein Platz mehr ist für eine besondere Ursache.
Während also im Gebiete der Anschauung der Grundsatz

der Ursache als konstitutive Kategorie zur Verknüpfung von
Vorgängen untereinander dient, in der Auffassung einer Aufeinanderfolge

als Ursache und Wirkung, so tritt in der rein begrifflichen

mathematischen Beurteilung der Vorgänge an Stelle des

Kausalitätsprinzipes die, alle mitwirkenden Größen als gegenseitig

berücksichtigende, Funktionalbeziehung. Diese
vertritt also gleichsam unter den methodologischen Kategorien
die Kausalität.

Die Kausalität erscheint damit als die aus subjektiven
Gründen hergestellte und als gedanklich notwendig betrachtete
Beziehung zwischen zwei aus dem gesamten Tatbestand
hervorgehobenen Eigenschaften, die in ihrer Aufeinanderfolge formal
verbunden werden, .wobei dieses Band daher nicht real ist, wie
jede Form des Bewußtseins überhaupt. Auf Grund einzelner
einfacher Erfahrungen wird es bewußt zu einer Kategorie, welche
zur Auffassung und Beurteilung von neuen zusammengesetzteren
Anschauungen dient. Sobald an Stelle der subjektiven meist in

irgendwelcher Art praktisch Interessierten Betrachtung eines

Vorganges, dessen Bedingungen in ihrer Gesamtheit objektiv
zu berücksichtigen sind, entsteht die alle einzelnen möglichen
kausalen Verbindungen umfassende Konditionalität, die in
einer angenähert vollständigen Beschreibung des Vorganges ihren
Ausdruck findet (Verworns Konditionismus). Damit ist die
ursprünglich nur für einen individuellen Vorgang dienende
Ursache in der durch begriffliehe Mittel der Anschauung
nachgebildeten Vorstellung vielseitig verwendet worden, wodurch
auch methodologische Formen in das wissenschaftliche Ergebnis

eingetreten sind. Nur wenn die Methode sich rein
mathematisch analytischer Mittel bedient, entsteht innert den dazu

angesetzten Größen eine Funktionalbeziehung, aus wel-



117

eher dann besonders wichtige Größengruppen als physikalische
Begriffe herausgehoben werden. Erst in dieser letzten Methode
tritt die Bedeutung der Kategorie als vom erkennenden Bewußtsein

vorbereitete Form zur Auffassung der Wirklichkeit in
vollendeter Weise hervor, indem das Wirkliche mit seinem Inhalt
in die geschaffene Form paßt, soweit die nachträgliche
empirische Bestätigung es zu zeigen vermag. Damit ist der ganze
Gang von der Anschauung zu den Begriffen angedeutet, wie
auch der von rein geschaffenen Begriffen auf das Wirkliche
zurück.

Wenn aber die Anschauung, in welcher das Wirkliche in unser
Bewußtsein tritt, als in lauter Empfindungen als ihre Elemente
analysiert wurde und Begriffe und Naturgesetze uns lehren,
diese Elemente in Zusammenhang zu bringen, so entsteht noch
die Frage, wie denn Dinge Zustandekommen, welche die
objektive Wirklichkeit zusammensetzen. Denn alle Urteile sollen
sich doch schließlich auf Dinge beziehen und nicht nur auf
Empfindungskomplexe. Da ergibt sich aber, wie bei der
Aufsuchung des unwahrnehmbaren Bandes, das Ursache und
Wirkung miteinander verbinden soll, daß für das Ding, wenn alle
Eigenschaften weggedacht werden, welche es trägt, auch nichts
mehr übrig bleibt, so daß es nicht real sein kann. Damit muß
der Begriff des Dinges1 auch als eine Auffassungsform
betrachtet werden, wie die Ursächlichkeit als eine Kategorie
unseres Bewußtseins. Das unvermittelt anzunehmen fällt
allerdings nicht leicht, aber nach den vorigen Ausführungen über die
Kausalität ist diese transzendental idealistische Erklärung der
„Dinge" eher faßlich. Die Dinge sind also nicht transzendentale
Realitäten, deren Wesen uns einfach unzugänglich ist, sondern
sie sind, abgesehen von dem realen Inhalt, den wir wahrnehmen
können, noch Formen unserer Auffassungstätigkeit, durch die
dem Inhalt der Wirklichkeit, also dem Wirklichen nichts zugefügt
wird, wodurch aber die Auffassung des Wirklichen, die
Erkenntnis der Anschauung erst ermöglicht ist.

In der Anschauung, in welcher das Wirkliche unmittelbar
in der Auffassung unserer Sinne in unserem Bewußtsein
entsteht und wird, erfährt also das Mannigfaltige der Empfindun-

1 Rickert, Gegenstand der Erkenntnis. S. 393.



118

gen eine solche formale Auffassung, die vorerst jeden einzelnen
Inhalt restlos in sich aufzunehmen sucht, wie in Ding und

Vorgang oder in Ursache und Wirkung, welches also Beispiele der
konstitutiven Kategorien sind. Die Anschauung in diesem Sinne
kann als vorwissenschaftlich bezeichnet werden, indem keine

allgemeinen Gesetze den Dingen und Vorgängen unterlegt werden,

die alle als einzig in ihrer Art erscheinen mit allen Einzelnheiten

und ebenso als objektiv, indem das Ich alle Beobachtungen
gleichwertig nimmt. Damit enthält die Anschauung das Material
zu jeder wissenschaftlichen Bearbeitung. Sobald ein Ding oder

Vorgang der Natur beschrieben wird, werden durch die vorerst
ungenauen Wortbegriffe einzelne Teile der Anschauung
hervorgehoben, andere vernachlässigt, wodurch genauere Begriffe
gebildet werden, die durch Urteile umschrieben sind, so daß eine

systematische Feststellung des Anschauungsinhaltes ermöglicht
wird, innert welchem durch Analogien allgemeine Gesetze
erschlossen werden. Diese Methode kann also die der Anschauung

genannt werden. Sie verwendet die Begriffe nur als Mittel,
um wiederum Anschauungen nachzubilden, um schließlich z. B.

die Entwicklung der Organismen angeben zu können.
Die begriffliche Methode sucht sich zuerst von der

Anschauung soweit als möglich zu befreien und zu letzten
Dingen zu gelangen, denen aller Inhalt fehlt und die daher als
mathematische Punkte und die Beziehungen ihrer Abstände zu
denken sind, so wie ihre Bewegungen. Die Grundlage kann
noch weiter in die Beziehungsbegriffe zurückverlegt werden,
indem von reinen Größenbeziehungen, von Funktionen
ausgegangen wird, deren allgemeinsten Eigenschaften in der
Unabhängigkeit ihrer Gültigkeit von Ort und Zeit vorausgesetzt
werden, entsprechend dem Charakter von Naturgesetzen, die
überall und jederzeit gelten sollen. Diese Methode bildet also
ein Begriffsnetz, um das Wirkliche einzufangen. Sie verwendet
in den Größen und Funktionen dazu methodologische Formen,
die sich also hier in ihrem Wesen am deutlichsten zeigen.

Diese beiden Methoden, die der Anschauung und die der
Begriffe, verbinden sich nun vielfach, indem Erfahrung und

Spekulation gemeinsam die Kräfte der Natur zu erkennen
und zu deuten suchen. Jede Naturerkenntnis wird sich Hypo-



119

thesen zurechtlegen, um damit aus Begriffssystemen eine Übersicht

zu gewinnen.
Zur weiteren Ausführung sei noch auf die Abhandlung:

Phänomenologische und atomistische
Betrachtungsweise1 von W. Voigt hingewiesen, worin die Konstitution

der Materie nach beiden Methoden beurteilt wird, wie
auch auf die Naturphilosophie2 von Erich Becher, wo
unter „Struktur und Bausteine der gewöhnlichen Körper"
(S. 205) die nämliche Frage eingehend behandelt ist. Daß die
Materie aus kleinen Körperteilchen in bestimmter Anordnung
besteht, zeigen am sichersten die Untersuchungen von Kristallen
mittels Röntgenstrahlen von Laue, die Beugungsbilder ergeben,
weil die Wellenlängen dieser Strahlen noch kleiner sind als die
Abstände der Moleküle. Die Gastheorie ermöglicht ferner
Schlüsse auf die Durchmesser der als Kugeln gedachten
Gasmoleküle. Diese Ergebnisse beruhen alle auf wenigstens
gedachter Anschaulichkeit, wobei aber sogleich beigefügt werden
muß, daß die noch w,eitergehende innere Struktur aus
Elektronen ungemein kompliziert sein müsse. Was unter die Grenzen
der Anschaulichkeit tritt, ist nur noch der begrifflichen
Faßbarkeit zugänglich, wobei dann von Wirklichem nicht mehr
geredet werden kann.

Dieser G egen sa tz zwischen den experimentell begründeten
Eigenschaften kleiner Körperteilchen und den als Kraftträger
gedachten Punkten der begrifflichen Hypothese liegt als
unüberbrückbar in den beiden genannten Forschungsmethoden, und
damit zeigt sich auch hier in der Erklärung der Materie der
gleiche Zwiespalt wie im psychophysischen Parallelismus3.
Die für die Zwecke der, eine unfaßliche Fülle der Anschauung
zu überwinden suchenden, Naturwissenschaft gesetzten methodologischen

Formen schaffen sich das Schema einer eigenen
konstruierten Welt, die als Begriffsgespinst in die Wirklichkeit
sich einlagert und schließlich als deren Träger betrachtet wird.
Aus der Beziehung dieser begrifflich geschaffenen Formen zu

1 Bd. Physik der Kultur der Gegenwart (Hinneberg). S. 714.
2 Bd. Naturphilosophie der Kultur der Gegenwart.
* Ein entsprechender Parallelismus innert der Mathematik ist dargelegt in

m. Aufsatz: Zur Erkenntnistheorie von Raum und Zahl. S. 94 voriger Jahresber.



120

den konstitutiven Kategorien entstehen die schwierigen
philosophischen Fragen über Ding und Vorstellung.

Die „Philosophie der reinen Erfahrung" von
Avenarius1 erkennt in der „I n t r o j e k t i o n" den formal-
logischen Fehler, welcher der traditionellen Scheidung von
Physischem und Psychischem zugrunde liegt. Diese Auffassung
erklärt Mach als Naturforscher in Übereinstimmung mit der

seinigen. In der Anschauung, in welcher unserem Bewußtsein
die Wirklichkeit mit ihrem Inhalt unmittelbar gegeben ist,
erkennen wir keinen Unterschied zwischen Ding und Vorstellung
oder zwischen etwas physisch Gegebenem und etwas dazu
psychisch Entstandenem, das dem Ding entsprechen soll. Ding und

Vorstellung bilden in untrennbarer Einheit die Anschauung.
Avenarius, in bewußter Ablehnung aller philosophischen
Tradition, will von dem einfach ursprünglich Gegebenen ausgehen
und die Wirklichkeit theoretisch so unverdächtig wie möglich
in Grundbegriffe zerlegen. Er unterscheidet, kurz und etwas
vereinfacht angedeutet, das Ich, die Umgebung und die
Aussagen des Ich und nennt diese drei Teile: 1. das System C
des Zentralorganes ; 2. die zugeleiteten Reize oder R - W e r t e,
und 3. die Erkenntnis oder E-Werte. Zwischen diesen drei
Teilen bestehen zwei Arten von Abhängigkeiten, nämlich
ursächlich funktional abhängig ist C von R, und logisch funktional
abhängig sind E von C und E von R. Die Abhängigkeit
C von R bringt die in sich einheitliche, unteilbare Anschauung
zustande. Die zweiteilige Abhängigkeit der Erkenntnis E vom
Ich C und von der Umgebung R aber verleitet, aus der
Beobachtung anderer C die in R auftreten, dazu, die Anschauung
praktisch zu trennen in die Vorstellung, die im Innern von jedem
C steckt und das, die Vorstellung verursachende, Ding, das außer
dem C als bleibend besteht. Die bloße logisch funktionale
Abhängigkeit, die der formalen Trennung von Subjekt und

Objekt entspricht, wird dann theoretisch in die eigene Anschauung

hineingelegt, und als Introjektion vollführt dann die

1 Mach, Analyse der Empfindungen (1911), S. 38: Mein Verhältnis zu
Avenarius, mit Mitteilungen von Wlassak S. 42.

Ziegler, Über einige Begriffe der »Philosophie der reinen Erfahrung*. Logos
Bd. 2 S. 316.



121

wissenschaftlich geschulte Theorie die endgültige Spaltung alles
Wirklichen in Ding und Vorstellung und wundert sich
nachträglich, daß in der Anschauung, wegen ihrer ursprünglichen
Einheit, für das Ding genau genommen nichts mehr übrig bleibt.

Den Fehler der Introjektion, der eine Menge von
philosophischen Problemen nach sich zieht, auszuschalten, will heißen,
auf die räumliche Hineinversetzung einer subjektiven
Wahrnehmungswelt in das Gehirn zu verzichten. Auch Bergson1 ist
auf ganz anderen Wegen, aus intuitiver Erfassung des Bewußtseins,

zu dieser nämlichen Forderung gelangt, wie die
Philosophie der reinen Erfahrung. Er kommt zur Ansicht, daß das

Gehirn nicht ein Organ für darin angehäufte Wahrnehmungen
sei, sondern lediglich ein motorisches Zentrum, wie das Rückenmark.

Das Bewußtsein ist also, wie wir es auch unmittelbar und
unbefangen erfahren, nicht örtlich gefesselt. Der Gegenstand
der Umgebung ist in gleicher Weise im Bewußtsein gegeben
wie das Ich selbst. Wenn wir uns in diese Auffassung der
reinen Erfahrung, in das ursprüngliche Bewußtsein gleichsam
wieder zurückversetzen und alle die theoretisch örtlichen
Anordnungen, die aus physiologischen und psychischen Forschungsmethoden

entspringen, abzuschütteln vermögen, erscheint uns
die Welt wieder in ihrer Einheitlichkeit und das Ich wie ein
frei beweglicher flüchtiger Index in der reichen Skala der
Empfindungen, durch welche wir jenes Eine zu ermessen suchen.
Also nicht nur historische Überlieferungen, sondern auch
naturwissenschaftliche Theorien, wenn sie in zu starren Systemen in
den Fluß der Wirklichkeit hineingedacht werden, verfälschen die
reine Erfahrung, diese wundersame Quelle aller Erkenntnis.
Damit kreist und webt alles Bewußtsein um die Anschauung,
diese zugleich in uns lebende Welt, und was sind nun Begriffe
anderes, als die Wege jenes immerfort nur in kurzer Gegenwart
aufleuchtenden Zeigers Ich, Wege, denen Zeit und Ort verloren

gegangen sind, die also nie und nirgends mehr sind und immer
und überall gelten sollen, um alles Sein zu umspannen. Begriffe
sind ewige Formen, die das Ich sich rettet aus der Vergänglichkeit

der Anschauung.

1 Ziegler, a. a. O. S. 347 im Logos Bd. II.



122

Damit ist anschauungsweise aus einer Folgerung des
Positivismus die Trennung von Subjekt und Objekt angegeben, wie
sie die Erkenntnistheorie des transzendentalen Idealismus
begrifflich lehrt. Innert des Bewußtseinsinhaltes kann, in der
Eingangs erwähnten zweiten Art, irgend ein Teil als Objekt
genommen werden, sei es in Beobachtung physischer oder
psychischer Vorgänge, denen gegenüber dann der beobachtende Teil
des Bewußtseins die Rolle die Subjektes übernimmt. Die
Stelle der jeweiligen Trennung von Subjekt und
Objekt, wo sich in verschiedene Formen gefaßte Bewußtseinsinhalte

berühren, ist nun der Ursprung des Ich, das sich bewußt
in einem logisch formalen Gegensatz äußert. Nur ist aber von
jenem Bilde von Index und Skala das räumlich anschauliche
wegzudenken und nur der Sinn der Beziehung als wesentlich
zu deuten. Das Ich kann aus dem Gegensatz ganzer Komplexe
von Vorstellungen seiner bewußt werden. Die Begriffe sind
dann Methoden oder Gewohnheiten solcher Setzungen des Ich,
indem einem Vorstellungsinhalt ein begriffliches Gebilde als

Träger oder Form und Wert zugeordnet wird, oder indem die
Anschauung mit dem Schema oder dem System verglichen wird.
Das Ich ist also das verbindende Mittel zwischen Form und
Inhalt, zwischen Begriff und Anschauung, durch deren gültige
Setzung als Ding der Gegenstand der Erkenntnis dem Ich gegenüber

entsteht.
Nun ist aber noch auf einen Abweg der Philosophie

aufmerksam zu machen, wodurch diese gleichsam gezwungen wird,
aus dem Gebiet rein vorstellungsmäßigen Denkens, in welches
sie durch die überwiegende Berücksichtigung geistiger Formen
sich hineingezogen fühlt, wieder herauszutreten, um in der
Betrachtung gegenständlichen Denkens mit realem Inhalt sich zu
orientieren, denn schließlich faßt die Philosophie auch zum großen

Teil aus den Naturwissenschaften nicht nur ihre Anfangspunkte,

sondern sie schöpft auch aus ihnen ihre Methoden, die
von den Wissenschaften realer Vorgänge bereits, wenn auch
meist unbewußt, vorgebildet sind, indem sie die Äste und
Zweige der Gedankengänge nachzuzeichnen sucht, an denen
schließlich die Erfolge der einzelnen Wissenschaften als Früchte
gedeihen. Jener Abweg der Philosophie, die alles Wirkliche



?2T

nur als im Bewußtsein befindlich anerkennt, die also nur
subjektiv Wahrgenommenes als wirklich betrachtet, führt zum
Solipsismus in konsequenter Weiterführung dieses Ansatzes, das
ist zu dem absurden Schluß, daß ein individuelles Bewußtsein
nur sich selbst als wirklich betrachten kann. Der Solipsismus
in seinem nur eigenen Erlebnis '^stellt also den entgegengesetztesten

Pol dar zu den in den Dingen selbst aufgehenden
Fachwissenschaften, in deren Stoff das Ich verschwindet, sich auflöst
zur Methode, zum ungesehenen Träger der Wirklichkeit. Der
Solipsismus ist also, geometrisch gesagt, das dual entsprechende
der ausgedehnten Gebiete der Dingwissenschaften, und inwiefern
sich diese decken in der Idee einer absoluten Wissenschaft, die
einzig ist, fallen auch deren Pole in dem einen Ich zusammen,
aber soweit noch besondere Auffassungen der Wirklichkeit
bestehen, entsprechen ihnen verschiedene individuelle Ich. Um
also den Solipsismus zu vermeiden, auf welchen hin jede
Philosophie eine Anfangsrichtung hegt, muß sie bemüht sein, sich mit
der Wirklichkeit der Naturwissenschaften auseinanderzusetzen,
um deren Methoden gerecht zu werden und sich selbst ein

zuverlässiges Instrument zu schaffen.
Aus dem ganzen Gang dieser Betrachtung seien zusammenfassend,

vornehmlich für den aus dem Gebiete der Naturwissenschaften

nach Philosophie ausblickenden Forscher, einige Punkte
noch hervorgehoben. In ausgesprochener Ablehnung der deduktiven

Methode, die von einigen angenommenen Grundsätzen
ausgehend alle Erkenntnis erklären will, verfolgt Ed, v. Hart-
mann in seiner Philosophie die induktive Methode,
welche auch den Forschungsweg aller Naturwissenschaften
bildet. Daher vermögen seine Werke, in welchen ein reiches, inhaltlich

naturwissenschaftliches Material die Ausgangsgebiete für
die philosophischen Probleme bildet, am ehesten den Fachmann
der Naturwissenschaften in die Philosophie einzuführen, indem
er aus den Erkenntnissen innert absichtlich umschränkter Teile
der Natur zu solchen umfassenderer Art nach ihm bereits
vertrauter Methode gelangt. In seinem System der
Philosophie, in welchem die oft weit ausgeführten Beispiele und
Begründungen gegenüber den Hauptgedanken zurücktreten, ist
ein dem Einteilungsprinzip einzelner Zweige der Naturwissen-



124

Schäften nachgebildeter Gesamtbau einer Philosophie ausgeführt,
der doch noch zu überblicken ist, und damit ein erreichbares Ziel
darstellt, das, wenn auch nur als Illusion, in der Philosophie
gesucht wird.

Einen ähnlichen Gang verfolgt auch die transzendentale
Philosophie, wobei sie sich aber vom Inhaltlichen der
einzelnen Wissenschaften noch weiter zu erheben und die
formalen Bedingungen der Erkenntnis reiner herauszugewinnen
sucht. In der Ablehnung eines dinghaften Grundes hinter dem

Wirklichen stimmt sie mit dem phänomenalistischen
Positivismus überein, der von metaphysischen Begriffen
frei sein will. Damit kommen eine Menge philosophischer Fragen

wieder in Fluß.
Schließlich sei noch kurz darauf hingewiesen, wie in der

Betrachtung dieser philosophischen Richtungen die Beziehung)
von Anschauung und Begriff verfolgt wurde, als von zwei
allgemeinen und in verschiedenem Sinn und Umfang
angewandten Ausdrücken, deren Bedeutung weniger durch direkte
Umschreibung als durch ihre Wertung und ihre Rolle in der
Bildung der Erkenntnis zu erfahren ist. Vorerst wurde die
Anschauung, die wir von den Dingen gewinnen, als eine Erscheinung

betrachtet, welche durch unsere Sinnesorgane in ihren
Qualitäten zustande kommt, während die Wirklichkeit selbst
aus qualitätlosen Atomen und deren räumlichen Lagen besteht.
Die Atomistik setzt also eine Wirklichkeit fest, die zwar aus
mathematisch gedachten Anschauungsmitteln konstruiert ist, aber
der direkten Wahrnehmung sich entzieht. Unsere Vorstellungen
und Gedanken selbst müßten Bewegungen von Hirnmolekülen
parallel zugeordnet werden. Eine erneute Kritik dieser
Weltauffassung findet aber in der Molekularphysik ein der Anschauung

unterschobenes begriffliches System, dem künstlich
Wirklichkeit zugedacht wird. Die Anschauung ist eine direkte
Auffassung der Wirklichkeit in ihrem ganzen Wesen, und die
Begriffe stellen als Denkformen nur die Anordnung von dem

Wirklichen der Empfindungen in unserem Bewußtsein her.
Dieses muß in verallgemeinernden Formen und Gesetzen die
sonst unübersehbare Welt sich ordnen. Aus dem Gegensatz
bleibender begrifflicher Formen und fließenden anschaulichen,



125-

Inhaltes entspringt das bewußte Ich. Während früher die
Philosophie vornehmlich die begrifflichen Methoden zu ihrem
Ausgangsgebiete verwandte, wendet sie sich jetzt noch besonders
der Kritik der Anschauung zu, um die Mittel der deskriptiven
Methode klarzulegen, wie sie in der Biologie besonders
verwendet wird. Von besonderer Schwierigkeit ist hierbei die

logische Trennung von Anschauung und Wirklichkeit,
indem es im Sinne der Anschauung liegt, sich der Wirklichkeit
vollständig anzupassen, so daß also die methodologischen
Formen, durch welche eine Orientierung in dem Wirklichen
überhaupt möglich ist, kritisch zu untersuchen sind auf ihre Anwendbarkeit

auf extensiv und intensiv unendliche Mannigfaltigkeiten
zugleich. Die großen Hauptkategorien der Denkprinzipien müssen

gleichsam in fortgesetzter Teilung in immer kleinere
Unterformen gegliedert werden, um aus einem starren Begriffssystem
in ein organisches Gebilde überzugehen in gedachtem
Grenzvorgang, entsprechend einer stetigen transzendenten Funktion.

Zu dem Gang von Anschauungen zu Begriffen, in welchem
der Geist seiner Formen und der synthetischen Kraft an den

Verbindungen aus formal reduzierten Anschauungselementen
bewußt wird, ist das entgegengesetzt wirkende Verfahren zu
erklären, wie aus Konstruktionen begrifflicher Mittel anschauliche
Gebilde dargestellt werden können. Die Naturphilosophie hat
damit aus dem Gebiet der physikalischen Erklärungsweise,
welche ganz in begrifflichen Methoden aufgeht, hinüberzutreten
in die Methoden der Anschauung, welche allein die Entwicklung
und den tatsächlichen Verlauf des Geschehens zu erfassen und
an Stelle eines zufälligen Zusammenwirkens elementarer
Gesetzmäßigkeiten Leistung und Sinn organischer Gebilde zu setzen

vermögen.




	Anschauung und Begriff in den Naturwissenschaften

