
Zeitschrift: Mitteilungen der Naturforschenden Gesellschaften beider Basel

Herausgeber: Naturforschende Gesellschaft Basel ; Naturforschende Gesellschaft
Baselland

Band: 6 (2002)

Artikel: Die Humangenetik im Kreuzfeuer

Autor: Künzli, Arnold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-676553

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-676553
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


© Mitteilungen der Naturforschenden Gesellschaften beider Basel 6 (2002) 3

Die Humangenetik im Kreuzfeuer

Fragen der Anthropologie, Ethik und Gesellschaftstheorie

Arnold Kunzli

Zusammenfassung. Am Londoner CIBA-Kongress über «Man and his future» im Jahre 1962
haben prominente Wissenschaftler aufgrund der revolutionären jüngsten Forschungsergebnisse auf
dem Gebiete der Humangenetik euphorisch die Utopie eines «perfekten» Menschen entworfen. Die
Diskussion der späteren Jahre, an der eine breitere Öffentlichkeit teilnahm, drehte sich dann aber
im wesentlichen um die Frage, was die Humangenetik zum Fortschritt der Medizin beitragen könne.
Als eines der wichtigsten Probleme, die dabei auftauchten, erwies sich die ethische Problematik
der Präimplantationsdiagnostik. Es wurde die Frage aufgeworfen, ob nicht unweigerlich eine
negative Eugenik eine positive heraufbeschwöre. Diese Problematik wiederum regte Fragen nach der
menschlichen Würde an, nach dem Zeitpunkt in der Entwicklung eines Menschen, von dem an man
diesem eine menschliche Würde zusprechen könne. Wann überhaupt beginnt menschliches Leben?
In diesem Zusammenhang wird auch das Problem der menschlichen Stammzellen erörtert, deren
Gewinnung, falls es sich um embryonale handelt, die Tötung eines Embryos erfordert. Weiter werden
mögliche gesellschaftliche Folgen einer praktizierten Humangenetik erörtert. Dazu gehört auch die
zunehmende Kommerzialisierung der Forschung. Im Gegensatz zur Ursprungs-Utopie weiss man
heute, dass die Relation zwischen Genotyp und Phänotyp weit komplizierter und problematischer
ist, als man sich das in der ersten Euphorie vorgestellt hatte. Am Schluss wird noch die Grundfrage
aufgeworfen, ob die Humangenetik auf dem Wege ist, die «condition humaine» zu verändern und
die Konflikthaftigkeit des Menschen aufzuheben.

Abstract. At the 1962 CIBA conference on «Man and his future» in London, prominent scientists
excitedly developed an ideal of a «perfect» man based on recent revolutionary advances in the field of
human genetics. In the following years, public debate centred around the question of what advances
in medicine might be brought about through genetics. One of the most important issues that arose
was the ethical considerations of pre-implantation diagnostics. Does a negative eugenic inevitably
conjure up a positive eugenic? These questions stimulated more discussion about human dignity,
and about the time point in embryonic development at which this originates. When does human life
begin? It is in this context that the problems surrounding stem cells will be addressed (collecting
embryonal stem cells requires the killing of the embryo). Further possible social consequences of the
use of human genetics and the increasing commercialisation of research will be discussed. Today,
in contrast to the original ideal, we know that the relationship between genotype and phenotype is
much more complicated and problematic than expected in the initial euphoria. Finally, we discuss the
fundamental question - can human genetics change the «condition humaine», and perhaps eliminate
the conflict-prone nature of man?



4 Arnold Kunzli Mitt. Naturf. Ges. beider Basel 6

Einleitung

Wohl noch nie hat ein streng wissenschaftliches

Forschungsthema, das an sich bei den
Interessierten einen entsprechenden Sachverstand

voraussetzt, in den Medien eine so breite
Diskussion ausgelöst wie die Molekularbiologie
und im engeren Sinne die Humangenetik. Das
ist insofern verständlich, als diese Forschung
Grundfragen des Menschseins, der Anthropologie,

der Philosophie, der Ethik, der Medizin,
der Gesellschaft, ja sogar auch der Religion
aufwirft. Im Grunde müssten sich alle von diesen
Fragen betroffen fühlen und die ganze
Öffentlichkeit wäre aufgerufen, sich an der Diskussion
über diese Fragen zu beteiligen. Der vorliegende
Aufsatz, entstanden als Referat vor der
Naturforschenden Gesellschaft in Basel, unternimmt
deshalb den Versuch, ein in dieser Wissenschaft
nicht vorgebildetes Publikum mit einigen der
wichtigsten ethischen und gesellschaftlichen
Grundprobleme vertraut zu machen, die eine
Humangenetik aufwirft. (In meinem 2001
erschienenen Buche «Menschenmarkt. Die
Humangenetik zwischen Utopie, Kommerz und
Wissenschaft» habe ich dasselbe in umfassenderer

Weise versucht.)
Die einzelnen Kapitel dieses Aufsatzes

behandeln folgende Themen: Humangenetik als

Utopie eines vollkommenen Menschen; Genetik
als Fortsetzung der Medizin mit anderen
Mitteln; Präimplantationsdiagnostik; Menschliche
Würde; Stammzellen; Gesellschaftliche
Implikationen; Kommerzialisierung; Relation von
Genotyp und Phänotyp; «condition humaine».

Humangenetik als Utopie eines perfektionierten

Menschen

Diese Ursprungsutopie ist auf geradezu
euphorische Weise auf dem berühmten Londoner
CIBA-Kongress im Jahre 1962 formuliert worden

(Jungk und Münch 1966). Die CIBA hatte
rund zwei Dutzend prominente Wissenschaftler

- darunter sechs Nobelpreisträger - zu einem
Symposium über die Humangenetik eingeladen.
In seinem Eröffnungsvortrag stellte Sir Julian
Huxley - ein Bruder von Aldous Huxley, dem

Verfasser von «Brave New World» - gleich die
Weichen mit der Feststellung, dass von nun
an die Menschheit ihre Evolution selbst in die
Hand nehme: «Wir haben das Vorrecht, in einem
entscheidenden Augenblick der Geschichte des
Kosmos zu leben, jenem, in dem der gewaltige
Evolutionsprozess in der Person des forschenden
Menschen seiner selbst bewusst wird.» - «Wir
haben entdeckt, dass die Evolution ein dialektischer

oder kybernetischer Prozess ist», «aber
jetzt tragen wir Menschen die Verantwortung für
die weitere Evolution unseres Planeten.» Huxley
nannte das einen «evolutionären Humanismus».
Denn «die Verbesserung der genetischen Qualität

des Menschen durch eugenische Verfahren
würde eine grosse Last an Leiden und Qual
von den Schultern der Menschheit nehmen...
Theoretisch könnte der Pegel der allgemeinen
Intelligenz durch eugenische Selektion
angehoben werden Die Eugenik wird schliesslich
Methoden wie die künstliche Befruchtung durch
Samenspender von hoher genetischer Qualität
anwenden müssen.» Er sehe mit Zuversicht einer
Zeit entgegen, «in der die eugenische Förderung
zu einem der wichtigsten Ziele der Menschheit
geworden sein wird.» In einem späteren Votum
sprach Huxley dann noch von einem «Land der
Verheissung», das zu erreichen in den Bereich
des Möglichen gerückt sei, womit die Humangenetik

geradezu eine religiöse, ja messianische
Mission beanspruchte. (Dieser Geist ist keineswegs

tot. In einem Interview erklärte der Leiter
des Labors für Molekularbiologie am grössten
Gehirnforschungsinstitut der Welt, dem Institute
for Neurological Diseases and Disorders, Ronald
McKay: «Wir sind besser als Gott.» (Frankfurter

Rundschau 22. 1. 2002))
Der Medizin-Nobelpreisträger Joshua Lederberg

präzisierte: Wir würden bald eine Technik
entwickeln können, «um beispielsweise die
Grösse des menschlichen Gehirns durch
vorgeburtliche oder frühe nachgeburtliche Eingriffe
zu regulieren». Und weiter würden wir «den
Menschen experimentell (verbessern) durch
physiologische und embryologische Veränderungen

und durch den Ersatz von Organen durch
Maschinen Wenn wir einen Menschen ohne
Beine benötigen,... können wir sie ihm absägen;
wenn wir einen Menschen mit einem Schweif



2002 Die Humangenetik im Kreuzfeuer 5

brauchen, werden wir eine Möglichkeit finden,
ihn ihm aufzupfropfen.»

Der mehrfach preisgekrönte Genetiker J. B. S.

Haidane trat für die Synthetisierung neuer Gene
ein. Tiere wie gewisse Affenarten seien ausser-
irdischen Lebensbedingungen besser angepasst
als der Mensch: «Wenn man ein Medikament
entdeckte, ähnlich dem Thalidomid, aber nur
auf die Beine, nicht auf die Arme wirkend,
könnte man die Mannschaft des ersten
Raumschiffes zum Alpha Centauri damit behandeln:
Besser wäre noch eine regressive Mutation zur
Gestalt unserer Vorfahren im mittleren Pliozän

mit Greiffüssen und einem affenähnlichen
Becken.» Wollte man auf den Jupiter, so wäre
es gut, «vier Beine oder wenigstens sehr kurze
Beine zu haben (wegen der Schwerkraft, A. K.).
Ich würde auf dem Jupiter einen achondroplas-
tischen einem normalen Menschen vorziehen.»
Auch könnte man für den Fall eines Atomkriegs
«strahlungsresistente Typen züchten», die dann
auch als Astronauten brauchbar wären.

Der Nobelpreisträger Hermann Müller warnte
vor einer genetischen Verschlechterung der
Menschheit. Wenn man diese vermeiden wolle,
«dürfen in jeder Generation jene etwa 20 Prozent
der Bevölkerung, die schwerer als der Durchschnitt

mit genetischen Fehlern belastet sind,
entweder nicht bis zur Geschlechtsreife gelangen;

wenn sie aber leben, so dürfen sie sich nicht
fortpflanzen». Der Nobelpreisträger F. H. C.
Crick - der Mann, der die DNA mitentdeckt
hatte - fragte, «ob die Menschen überhaupt das
Recht haben, Kinder zu bekommen Es wäre
ja für die Regierung nicht sehr schwierig, der
Nahrung etwas beifügen zu lassen, was den
Nachwuchs unterbindet. Ausserdem könnte sie

ein anderes chemisches Mittel bereit halten,
das die Wirkung des ersten aufhebt und das

nur solche Leute erhalten, deren Fortpflanzung
erwünscht ist.»

Auch vom Klonen war damals schon die
Rede. Haidane befürwortete «die Erzeugung
eines Klons aus Zellen von Menschen mit
anerkannten Fähigkeiten». Vermutlich würde man
dann auch «die meisten Klone von Menschen
machen, die mindestens 50 sind, ausser bei
Athleten und Tänzerinnen, die jünger geklont
werden könnten Hundertjährige würden

wenn sie einigermassen gesund sind,
grundsätzlich geklont.»

Auf diesem CIBA-Kongress stand die Utopie
einer Perfektionierung des Menschen im
Vordergrund. Seither jedoch ist immer mehr das
medizinische Interesse an der Humangenetik
in den Mittelpunkt der öffentlichen Diskussion
getreten.

Genetik als Fortsetzung der Medizin mit
anderen Mitteln

Das Hauptinteresse der Öffentlichkeit gilt
selbstverständlich der Frage, inwieweit durch
Genmanipulationen Krankheiten vermieden
oder geheilt werden könnten, unter anderem
durch genetisch hergestellte Medikamente.
Diese Aussicht ist zweifellos die fundamentale
Legitimation der Humangenetik und es ist zu
erwarten, dass früher oder später Erfolge erzielt
werden. Solange es nur um Heilung geht, und
nicht um das Heil, das in einem wie auch
immer perfektionierten Menschen gesehen wird,
verdient die Humangenetik zweifellos jede
Unterstützung. Aber die Ergebnisse sind bis heute
äusserst mager und je intensiver man forscht,
umso mehr entdecken die Forscher, dass die
Zusammenhänge zwischen Genotyp und
Phänotyp weit komplizierter sind als man sich das in
der ursprünglichen Euphorie gedacht hatte. Ich
werde darauf zurückkommen. So schrieb etwa
Ulrike Riedel, Mitglied der deutschen
Bundestags-Kommission zu Recht und Ethik der
modernen Medizin, es sei bei der Erforschung
der genetischen Ursachen der Volkskrankheiten
bisher ausser einer ungeheuer komplexen
Verdachtslage noch zu keinen Ergebnissen gekommen.

Sie sprach dabei von völlig überzogenen,
zum Teil aus kommerziellen Gründen geförderten

Heilserwartungen (Frankfurter Rundschau
6. 10. 2001). Vor allem ist man inzwischen zu
der Ansicht gelangt, dass am Ausbruch einer
Krankheit, soweit diese überhaupt genetisch
bedingt ist, fast immer mehrere defekte Gene
beteiligt seien. Auch spielt eine Wechselwirkung
zwischen Genen und Umwelt eine Rolle. Doch
für einige Forscher ist die Grenze zwischen
Heilung und Heil fliessend. So sucht man etwa



6 Arnold Kunzli Mitt. Naturf. Ges. beider Basel 6

nach Genen, die für den Prozess des Alterns
verantwortlich gemacht werden können, in der
Hoffnung, durch deren Manipulation den Tod um ein
Vielfaches des heutigen Lebensdurchschnitts
hinauszögern, wenn nicht gar ganz abschaffen zu
können. Der Bio-Forscher und Chef der Firma
«Advanced Cell Technology», Michael West,
ist optimistisch: «Im Jahre 2099 wird es für den
Menschen keine Begrenzung seiner Lebensdauer
mehr geben» (Spiegel 49, 2001). Dank der
Kugelgestalt unserer Erde käme es dann freilich zu
einem argen Gedränge auf unserem Planeten, es

sei denn, wir eroberten mit Hilfe gentechnisch
präparierter Menschen den Weltraum.

Aber die seriöse Wissenschaft befasst sich
nicht mit solchen Utopien und wendet sich

praktischen Fragen wie der Präimplantationsdiagnostik

zu.

Präimplantationsdiagnostik (PID)

Über kaum ein anderes Thema der Humangenetik

wird heute so heftig diskutiert wie über das

der PID. Nach einer Zeugung in vitro und nach

erfolgter Zellteilung bis zum Achtzellenstadium
wird dem Embryo eine Zelle entnommen, die auf
mögliche Gendefekte untersucht wird. Werden
keine Defekte gefunden, kann einer Ausreifung
des Embryos zu einem Menschen das Placet erteilt
werden. Andernfalls müssen die Eltern entscheiden,

ob der Embryo «entsorgt» werden soll oder
sie das Risiko eingehen wollen, ein krankes oder
behindertes Kind zu bekommen. Die PID wirft
zahlreiche brisante Probleme auf. Es handelt sich
dabei um eine negative Eugenik, aber diese
impliziert die Möglichkeit einer positiven. Das heisst:

man kann nicht nur - ein schreckliches Wort

- «lebensunwertes» Leben verhindern, sondern,
so hofft man jedenfalls, auch optimiertes Leben
züchten. Dass eine Diagnose falsch oder zumindest

unsicher sein kann, sei nur am Rande erwähnt.
Bei einem schlechten Befund können die Eltern je
nach ihrer Sensibilität unter einen kaum ertragbaren

Druck geraten: Was kommt auf sie zu, wenn sie
ein behindertes Kind bekommen, was für Fragen
wird ihnen dieses Kind einmal stellen, wie reagiert
die Öffentlichkeit, ist die «Entsorgung» eines
Embryos mit Gendefekten ethisch verantwortbar?

Befürworter der PID antworten mit dem
Hinweis darauf, dass ja bei einem
Schwangerschaftsabbruch, der heute gang und gäbe sei,

genau dieselben Probleme entstünden. Aber das
stimmt nicht ganz. So wird etwa die Frage diskutiert,

ob der frühe Embryo, der nur aus acht Zellen

besteht, einen anderen moralischen Status
habe als ein bereits monatealter Embryo einer
schwangeren Frau. Ein Peter Glotz fragt: «Wieso
ziehen wir - Stichwort PID - die Schwangerschaft

auf Probe der Zeugung auf Probe vor?»
(Spiegel 24,2001). Der deutsche Bundespräsident
Rau hingegen - ein religiöser Mann - erklärte
(in Habermas 2001, p. 39): «Wer einmal anfängt,
menschliches Leben zu instrumentalisieren, der
ist auf einer Bahn ohne Halt.» In ihrem Buche
über die PID schreibt Regine Kollek (2000,
p. 214), es gehe hier um die Frage, «ob es mit der
Würde menschlichen Lebens vereinbar ist, unter
Vorbehalt erzeugt und erst nach einer genetischen
Untersuchung für existenz- und entwicklungswürdig

befunden zu werden».
Damit ist das Problem der menschlichen

Würde aufgeworfen, das Philosophie und Ethik
seit langem beschäftigt.

Menschliche Würde

«Menschliche Würde» ist ein normativer
Begriff. Was darunter verstanden wird, ist immer
schon geschichtlich und kulturell, weltanschaulich

oder religiös geprägt. Der Begriff entzieht
sich einer exakten Definition. Immanuel Kant
hat in seiner «Metaphysik der Sitten» die
berühmten Sätze geschrieben: «Achtung, die
ich für andere trage, oder die ein Anderer von
mir fordern kann, ist also die Anerkennung
einer Würde an anderen Menschen, d.i. eines
Werts, der keinen Preis hat, kein Äquivalent...
Ein jeder Mensch hat rechtmässigen Anspruch
auf Achtung von seinem Nebenmenschen, und
wechselseitig ist er dazu auch gegen jeden
Anderen verbunden. Die Menschheit selbst ist eine
Würde; denn der Mensch kann von keinem
Menschen (weder von Anderen noch sogar von sich
selbst) bloss als Mittel, sondern muss jederzeit
zugleich als Zweck gebraucht werden, und darin
besteht eben seine Würde (die Persönlichkeit),



2002 Die Humangenetik im Kreuzfeuer 7

dadurch er sich über alle anderen Weltwesen, die
nicht Menschen sind und doch gebraucht werden
können, mithin über alle Sachen erhebt... Er ist
verbunden, die Würde der Menschheit an jedem
anderen Menschen praktisch anzuerkennen,
mithin ruht auf ihm eine Pflicht, die sich auf
die jedem anderen Menschen notwendig zu
erzeigende Achtung bezieht.» Und Kant (1868,

p. 270ff) fügte dann noch hinzu, man könne
«selbst dem Lasterhaften als Menschen nicht
alle Achtung versagen, die ihm wenigstens in der
Qualität eines Menschen nicht entzogen werden
kann; ob er zwar durch seine Tat sich derselben
unwürdig macht».

Diese Definition von Kant wird in unserem
Kulturkreis auch heute noch weitgehend als

richtungweisend angesehen. Das deutsche
Bundesverfassungsgericht urteilte: «Die Menschenwürde

als Wurzel aller Grundrechte ist mit
keinem Einzelgrundrecht abwägungsfähig.»
Menschenwürde ist also das normative Fundament,
auf dem alle unsere Grundwerte stehen. Aber
die Humangenetik stellt uns heute vor die Frage,
wann denn ein Mensch beginne, ein Mensch
und damit im Sinne Kants achtungswürdig zu
sein. Kann einem Embryo im Achtzellenstadium
bereits die Qualität «Mensch» zugesprochen
werden? Da weiter die Menschenwürde nach
Kant auf einer wechselseitigen Achtung der
Menschen beruht, setzt dies einen Menschen
als Person voraus, aber das führt weiter zu der
Frage, von wann an ein sich aus einem Embryo
entwickelnder Mensch als Person angesprochen
werden kann. Gehört zur Person nicht Mündigkeit,

damit Entscheidungsfreiheit? Aber wenn
dem so wäre: Hätte dann ein noch nicht zur
Person gereifter Mensch keinen Anspruch auf
Anerkennung einer Menschenwürde? Und noch
eine Frage: Wann überhaupt beginnt menschliches

Leben? Und sind Schutz des Lebens und
Anerkennung einer Menschenwürde dasselbe?

Die Frage, wann das Leben beginnt, und die
Frage, von wann an dieses Leben ein Recht auf
die Achtung seiner Menschenwürde hat, müssen

unabhängig voneinander betrachtet werden.
Was den Beginn des Lebens anbelangt, sehen
die einen - etwa die katholische Kirche - diesen
im Augenblick der Vereinigung von Ei und
Samen. Andere, wie etwa die Nobelpreisträgerin

Christiane Nüsslein-Volhard, sehen ihn im
Augenblick der Nidation, d.h. der Einnistung des

befruchteten Eis in den Uterus. Erst dann
verfüge der Embryo über ein volles Entwicklungsprogramm

(Frankfurter Rundschau 15. 1. 2002).
Das aber heisst, dass der Frau, der Mutter, in
diesem Lebenswerdungsprozess ebenfalls eine
Funktion zukommt. Der Theologe Richard
Schröder (Frankfurter Rundschau 15.1.2002)
antwortete auf die Frage «Wie wird ein Mensch
ein Mensch?»: «Nicht ohne die Befruchtung
einer Eizelle, aber auch nicht ohne seine Mutter.»
Diese Auffassung scheint auch mir die plausibelste

zu sein.
Aber damit ist die Frage noch nicht geklärt,

ob dieser Embryo schon von der Nidation an ein
Leben ist, das Anspruch auf Anerkennung einer
spezifischen Würde hat. Man kann mit Peter
Glotz von einer neuen Scholastik sprechen und
diese Fragen spöttisch mit jener vergleichen, wie
viele Engel auf einer Nadelspitze Platz hätten
(Spiegel 24, 2001). Aber die Geschichte der
Eugenik, nicht erst zur Nazi-Zeit, zwingt einen,
sie ernst zu nehmen. Erhard Denninger, emeritierter

Rechtsphilosoph der Goethe-Universität
in Frankfurt am Main, vertritt die These, dass

es im biologischen Werdensprozess mindestens
drei Zäsuren gebe: Kernverschmelzung, Nidation

und Geburt. Auch er sieht, im Einklang
mit Jürgen Habermas, einen «Zusammenhang
zwischen Personsein und Menschenwürde».
Er erwähnt zwar Kant nicht, aber es war Kant,
der mit seiner These, dass die Achtung der
Menschenwürde eines Anderen auf Wechselseitigkeit

beruhe, was eine «Persönlichkeit»
voraussetze, diese Auffassung begründet hat
(Frankfurter Rundschau 15.1.2002). Eines ist
gewiss: der Embryo kann noch keine Person
sein, da er einer wechselseitigen Begegnung
mit anderen Personen noch nicht fähig ist. Also
würde er der ihm als Menschen gebührenden
Würde erst nach der Geburt teilhaftig.

Aber wie man es auch dreht und wendet:
es gibt keine universell akzeptierbare, nicht
mehr hinterfragbare Antwort auf diese letzten
Fragen. Seitdem die Philosophie den Tod der
Metaphysik verkündet, gibt es keine
Letztbegründung der Ethik mehr. Erhard Denninger,
um ihn nochmals zu zitieren, meint, der Satz



8 Arnold Künzli Mitt. Naturf. Ges. beider Basel 6

des deutschen Grundgesetzes, wonach die
Menschenwürde unantastbar sei, konstituiere ein
«objektives» Recht auf einen «würdemässigen
Umgang auch mit den frühesten Formen neu sich
bildenden Lebens». Ob damit die durch die
Präimplantationsdiagnose konstituierte Möglichkeit

einer negativen Eugenik gegen die Gefahr
eines Missbrauchs im Dienste einer positiven
Eugenik - also einer Menschenzüchtung

- gebannt werden kann, bleibt fraglich. Ist eine

Programmierung von Embryos mit wünschenswerten

Eigenschaften eine Verletzung der
Menschenwürde der späteren Person? Durch die
Programmierung ist ja über eine spätere, nicht
einwilligungsfähige Person verfügt worden,
bevor diese in die Möglichkeit versetzt wurde,
in eine Wechselbeziehung der gegenseitigen
Achtung mit ihren Programmierern zu treten.
Damit ist eine neue Form der Beziehung
zwischen Menschen entstanden. Was bedeutet das

Bewusstsein, nicht naturhaft gezeugt, sondern
wissenschaftlich gemacht worden zu sein für
die Identität eines solchen Menschen und werden

er oder sie nicht das Gefühl haben, in ihrer
Menschenwürde verletzt worden zu sein, auch

wenn sie dieser als Embryo noch nicht teilhaftig
waren? Aber das Problematischste ist wohl die
Irreversibilität einer positiv-eugenischen
Manipulation an den Genen eines Embryos, denn
diese verletzt das Recht auf Selbstbestimmung
der späteren Person, die gezwungen ist, sich mit
dieser Irreversibilität abzufinden. Schliesslich
öffnet eine positive Eugenik einer Vermarktung

des Menschen schon vor seiner Geburt,
ja absurderweise schon vor seiner Zeugung Tür
und Tore. In den USA gibt es bereits Samen
und Eierbörsen und man kann per Internet den

gewünschten Nachwuchs bestellen: «Baby ä la
carte» wird das genannt. Aber die Irreversibilität

der elterlichen Entscheidung hebt die
Kontingenz einer unbeeinflussten Menschwerdung
auf und macht solche Menschen lebenslang zu
Abhängigen von ihren elterlichen Machern. Ein
eindeutiger Verstoss gegen die Menschenwürde.
Jürgen Habermas (2001, p. 122) spricht in
diesem Zusammenhang von einer
«Selbstinstrumentalisierung der Gattung».

Die Diskussion über diese Thematik ist
noch längst nicht beendet und es seien noch

einige Stimmen erwähnt, die dies belegen. Das
enfant terrible der Gen-Forschung, der in
Princeton lehrende Peter Singer, meint: «Der frühe
Embryo verfügt nicht über mehr Bewusstsein
als ein Kopfsalat» (Tages-Anzeiger Magazin
23, 2001), was zweifellos zutrifft, aber ebenso
nicht zu einer Instrumentalisierung berechtigt,
da er im Gegensatz zum Kopfsalat einen Keim
zur Entwicklung von Bewusstsein besitzt. Der
deutsche Rechtsphilosoph Reinhard Merkel
stellt fest, das geltende Recht gewähre dem
Embryo keinen Schutz: «Der Schutz des frühesten

Embryos ist nur als Schutz eines Potenzials
plausibel: einer Chance zur Entwicklung einer
geborenen Person.» Als ein Wesen, das nichts
erleben kann, sei der frühe Embryo nicht
subjektiv verletzbar. Im Fall seiner Tötung werde
er nicht aktuell geschädigt. Das Verletzungsverbot

«neminem laede» konstituiere hier keine
moralische Pflicht. «Wir schützen den Embryo
als ein Gut, aber nicht als Rechtsperson...
Embryonenschutz ist Potenzialitätsschutz, Po-
tenzialitätsschutz ist Solidaritätspflicht,
Solidaritätspflichten sind abwägbar.» Er kommt
zum Schluss (Die Zeit 13. 6. 2001): «Ich habe
wenig Zweifel, dass die therapeutischen Ziele
der Stammzellforschung und die Wünsche
prospektiver Eltern, die Geburt eines kranken
Kindes zu vermeiden, moralisch gewichtiger
sind als die Lebensschutzpflichten gegenüber
frühesten Embryonen.» Peter Glotz schreibt
(Spiegel 24, 2001): «In sich konsequent ist
die Position der katholischen Kirche, die das
Leben mit der Vereinigung von Samen und
Eizelle beginnen lässt... Diese Haltung ist fern
der sozialen Realität in Deutschland». Der
Philosoph Christoph Türcke meint zwar ebenfalls,
ein Embryo habe keine eigene Menschenwürde,
weil er noch kein Sinnenwesen sei. Jedoch habe
er an Würde teil. So wenig er schon jemand ist,
so wenig ist er bloss etwas (Die Zeit 8. 2. 2001).
Ich glaube, über diese Formulierung hinaus
wird die Diskussion über den moralischen Status

des Embryos kaum gelangen.
Diese Überlegungen führen hinüber zu den

heute besonders intensiv diskutierten Problemen
der Gewinnung von Stammzellen zu therapeutischen

Zwecken.



2002 Die Humangenetik im Kreuzfeuer 9

Stammzellen

Dieses Thema ist in der Öffentlichkeit ganz
besonders umstritten. Obwohl es sich dabei
im Wesentlichen nicht um Genetik, sondern
um Zellbiologie handelt, verdient es, auch hier
diskutiert zu werden, da es zum einen dieselben

ethischen Probleme aufwirft wie die PID
und weil die Stammzellenforschung wohl wie
keine andere Ergebnisse verspricht, die
medizinisch-therapeutisch von grösster Bedeutung sein
könnten. Das zentrale ethische Problem ist auch
hier wiederum die Frage, ob man einen frühen
Embryo töten dürfe. Embryonale Stammzellen
werden der inneren Zellmasse eines wenige Tage
alten Embryos, einer sogenannten Blastozyste
entnommen. Sie sind pluripotent, d.h. sie können
der Herstellung verschiedenster Gewebetypen
dienen. Der Embryo wird in vitro erzeugt, stirbt
aber - und das ist das ethisch Entscheidende

- bei der Entnahme von Stammzellen ab, d.h. er
wird getötet. Diese Stammzellen, die sich später
in fast allen Organen des Menschen finden, sind
quasi Reparaturwerkstätten im Körper, sie dienen

der Regeneration des Zellhaushalts und sollen

zu diesem Zwecke auch künstlich eingesetzt
werden. Arbeiten in Israel haben, um nur dies
zu erwähnen, ergeben, dass aus embryonalen
Stammzellen spontan rhythmisch kontrahierende

Zellen, also Herzmuskelzellen in einem
frühen Stadium, sich entwickeln können, die
man zur Regenerierung von Herzzellen nach
einem Herzinfarkt einsetzen kann. Also bewusste
Tötung eines Embryos auf der einen Seite, bisher
ungeahnte therapeutische Möglichkeiten auf der
anderen. So stellen sich hier dieselben ethischen
Fragen wie bei der PID: die Fragen nach dem
Beginn des Lebens, der Person, dem Recht auf
Achtung der Menschenwürde usw.

Aber inzwischen hat man entdeckt, dass
auch Zellen, die Erwachsenen entnommen werden,

sogenannte adulte Zellen, therapeutisch
verwendbar sein können. So etwa
Knochenmark-Stammzellen zur Reprogrammierung von
Blutzellen bei Leukämie, oder Hautstammzellen

zur Regenerierung von Haut usw. Weiter hat
man entdeckt, dass man aus Nabelschnurblut
Stammzellen zur Blutbildung gewinnen kann,
was z.B. in Basel bereits zur Errichtung einer

Nabelschnur-Blutbank geführt hat. Schliesslich
seien noch Spekulationen darüber erwähnt, ob
es nicht möglich wäre, adulte Zellen in
embryonale Stammzellen zurückzuverwandeln.
Alle diese Forschungen zielen darauf ab, auf
embryonale Stammzellen verzichten zu können,

um den frühen Embryo nicht töten zu
müssen, sodass sich keine unlösbaren ethischen
Fragen mehr stellen würden. Aber alle diese

Forschungen befinden sich noch in einem
Anfangsstadium und lassen noch keine abschliessenden

Erfolgsbewertungen zu. So wird denn
die Diskussion darüber, ob Embryos, die in vitro
erzeugt aber dann aus irgendwelchen Gründen
nicht implantiert wurden, also sogenannte
überschüssige Embryos, die in Tiefkühltruhen
liegen und wohl früher oder später ohnehin
«entsorgt» werden würden, ob solche ohnehin
dem Tod geweihten Embryos zum Zwecke der
Stammzellen-Gewinnung getötet werden dürfen

oder nicht. Es ist vorauszusehen, dass bei
einer Güterabwägung «Tötung des Embryos
- Heilung von Kranken» letzteres dominieren
wird. Vorläufig wird man wohl den Import von
Stammzellen aus dem Ausland gesetzlich
tolerieren und sich in den Staaten, die eine Tötung
von Embryos zur Gewinnung von Stammzellen
gesetzlich verbieten, einer Doppelmoral schuldig

machen müssen.
Das Interesse der Medien und der Öffentlichkeit

an dieser Problematik ist ein Indiz mehr,
wie sehr die Humangenetik und die Zellbiologie

auch unter gesellschaftlichen Aspekten
betrachtet werden müssen, beschäftigen sich
doch Parlamente und Regierungen mit ihren
Implikationen.

Gesellschaftliche Implikationen

Es ist evident, dass gentechnische Praktiken
mit dem Ziele einer negativen oder positiven
Eugenik gesellschaftliche Folgen zeitigen, ja wir
haben bei der Zitierung einiger Voten auf dem
CIBA-Kongress von 1962 in London gesehen,
dass solche sogar expressis verbis zu einem Ziel
der Humangenetik, wie sie zumindest damals
verstanden wurde, erklärt wurden. Hinter diesen

Voten verbarg sich bei einigen Forschern



10 Arnold Künzli Mitt. Naturf. Ges. beider Basel 6

die Überzeugung, die Menschheit befinde sich
in einem Degenerationsprozess und könne nur
noch mit Hilfe eugenischer Massnahmen
gerettet werden. Dass man damit wiederholte,
was die Rassentheoretiker der Nazis verkündet
hatten, war diesen Wissenschaftlern offenbar
nicht bewusst.

Was nun aber die gesellschaftlichen Folgen
anbelangt, kann man vorläufig nur spekulieren.
Einer, der solche Spekulationen in Form einer
negativen Utopie entworfen hat, ist Lee Silver,
Professor für Molekularbiologie in Princeton, in
seinem Buche «Das geklonte Paradies» (1998).
Wir befinden uns in den USA im Jahre 2350.
Die extreme gesellschaftliche Polarisierung, die
in den achtziger Jahren des 20. Jahrhunderts
begann, ist an ihr logisches Ende gelangt: «Alle
Menschen gehören nunmehr einer von zwei
Klassen an. Die Menschen der einen Klasse werden

als die Naturbelassenen bezeichnet, die der
zweiten als die Gen-Angereicherten oder
einfacher als die Gen-Reichen. Die Gen-Reichen

- ungefähr zehn Prozent der amerikanischen
Bevölkerung - haben allesamt synthetische
Gene: Erbgut, das im Labor geschaffen wurde
Die Gen-Reichen sind die moderne Form des

Erb-Adels: genetische Aristokraten.» So gibt
es denn Gen-Reich-Athleten, mit dem Übertypus

Gen-Reich-Fussballspieler und dem
weiteren Untertypus Gen-Reich-Mittelfeldspieler.
Alle Bereiche der Wirtschaft, der Medien,
der Unterhaltungsindustrie und der Wissensin-
dustrie werden von Gen-Reichen kontrolliert.
Die Naturbelassenen hingegen arbeiten als
schlechtbezahlte Dienstboten und Arbeiter. Die
Gesellschaft hat sich also aufgespalten in genetisch

Privilegierte und genetische Habenichtse.
«Vielleicht das Schlimmste, was der Menschheit

passieren kann In gewissem Sinne sehe
ich dieses Horror-Szenario als letzte Konsequenz

des kapitalistischen Systems: Die Macht
des Geldes wird die Spaltung der Gesellschaft
herbeiführen Die eigentliche Triebfeder
dahinter, das sind die Kräfte des Marktes Kein
Staat wird in der Lage sein, die biologischen
Technologien zu kontrollieren... Der Markt
wird sich der Wissenschaftler bedienen.» Nun
ist ein solches Worst-case-Szenario nicht als

Prophezeiung aufzufassen, die sich mit einiger

Wahrscheinlichkeit erfüllen werde, sondern
wesentlich als Warnung von heuristischem Wert,
was alle Gegenutopien oder Kakotopien
kennzeichnet. Aber man sollte solche Warnungen
immerhin zur Kenntnis nehmen, umso mehr als
sie in diesem Fall von einem Fachmann einer
renommierten Universität stammen.

Als eine massgebende Stimme sei schliesslich

noch Jutta Limbach erwähnt, Präsidentin
des deutschen Bundesverfassungsgerichts. Sie
erklärte im Juni vergangenen Jahres: «Das
Bundesverfassungsgericht hat wiederholt deutlich

gemacht, dass die Freiheit der Wissenschaft
nicht grenzenlos ist.» Die Autonomie der Wissenschaft

gegenüber Staat und Gesellschaft enthebt
sie «nicht von vornherein jeglicher Auseinandersetzung

mit gesellschaftlichen Problemen». Es
könne verlangt werden, «dass bei der Planung
und Beurteilung wissenschaftlicher Erkenntnis
die gesellschaftlichen Folgen bedacht werden»
(Frankfurter Rundschau 1. 6. 2001). Im Zeitalter

einer neoliberalen Globalisierung gehört zu
diesen gesellschaftlichen Folgen vor allem auch
die zunehmende Kommerzialisierung der
wissenschaftlichen Forschung und Technologie.

Kommerzialisierung

Es ist eine Binsenwahrheit, dass moderne
wissenschaftliche Forschung und die mit dieser
zusammenhängenden technischen Entwicklungen

so teuer sind, dass der Staat allein nicht für
die benötigten Summen aufkommen kann und
die Privatwirtschaft in einem kapitalistischen
Marktwirtschafts- und Konkurrenzsystem
gezwungen ist, an ihre Profite und Aktionäre zu
denken und dementsprechend ihre Forschungsaufträge

zu verteilen. Das heisst nicht, dass etwa
ein Pharma-Unternehmen nur an die Profite und
nicht auch an eine Verpflichtung zur Produktion

notwendiger therapeutischer Medikamente
denkt. Aber es steht unter dem eisernen Zwang
einer Überlebens-Strategie, der sich unter
anderem auch so auswirken kann, dass man die
Produktion eines pekuniär erfolgversprechenden

aber keineswegs dringend notwendigen
Medikamentes der Produktion eines solchen
vorzieht: und entsprechend seine Forschungs-



2002 Die Humangenetik im Kreuzfeuer 11

auftrage verteilt. Wie hart der Konkurrenzkampf

ist, beweist der Run auf die Patentierung
der Forschungsergebnisse. Die Forschung selbst

muss sich bis zu einem gewissen Grade, will sie

die von ihr benötigten Mittel erhalten, diesem
wirtschaftlichen Systemzwang beugen. Und da
das Grunddogma des herrschenden Wirtschaftssystems

der so genannte freie Markt ist, muss
festgehalten werden: Der Markt ist weder
demokratisch noch sozial noch moralisch, er orientiert
sich nicht an Werten oder einer Ethik, sondern an
Effizienz. Ich sehe eine Neo-Trinität, eine neue
Dreifaltigkeit von Kapital, Wissenschaft und
Technik auf der Grundlage einer allgemeinen
Kommerzialisierung unserer Lebenswelt, an der
die Wissenschaften bis zu einem gewissen Grade
mitbeteiligt sind, wollen sie zu Forschungsgeldern

kommen. So wird in den Massenmedien
von Leihmüttern gesprochen, die vermietet
werden wie Autos, davon, dass eine «Baby-Industrie»

im Entstehen sei, dass der Mensch sich
in ein ideales Marketing-Objekt verwandelt
habe, dass eine «Industrie für menschliche
Ersatzteile» im Entstehen begriffen sei, dass

im Internet US-Firmen menschliche Eizellen
zum Verkauf anbieten, dass man das Gen als
kostbaren Rohstoff betrachte und an der Börse
«Genom-Aktien» gehandelt würden, ja dass die
Gen-Forschung einen «wahren Goldrausch»
ausgelöst habe usw. J. Craig Venter, bis vor
kurzem Chef der weltbekannten Firma Celera
Genomics in Rockville, hat anlässlich eines in
Basel von Novartis veranstalteten Symposiums
in einem Interview erklärt: «Unsere Firma muss
Geld verdienen, um überhaupt im Geschäft bleiben

zu können.» Dabei sei sie auf die Hilfe der
Kybernetik angewiesen: «Wir bauen den
zweitstärksten Computer der Welt. Der einzige Computer,

der grösser ist als unserer, wird von der
amerikanischen Regierung für die Simulation
von Nuklearexplosionen benutzt.» - «Das kostet

sehr viel Geld. Das könnte keine Universität
tragen» (Basler Zeitung 25. 6. 1999).

Nun kann der Markt auf dem Felde der
Forschungs-Finanzierung und der
Produktions-Konzeptionen der Pharmaindustrie durchaus

positive Ergebnisse zeitigen - positiv im
Sinne einer Verbesserung der Lebensqualität
der Menschen - und es ist die Dreifaltigkeit

von Kapital, Wissenschaft und Technik, die die
revolutionäre Dynamik entfesselt hat, die unter
anderem Gen- und Zellforschung ihre zum Teil
spektakulären Fortschritte ermöglicht hat. Aber
die wissenschaftliche Forschung wird aufpassen
müssen, nicht von der marktgesteuerten
Wirtschaft vereinnahmt zu werden, etwa in der Form,
dass Forscher selbst Unternehmen gründen, und
andererseits wird sie sich Propheten von Sankt
Markt wie Richard Seed vom Leibe halten müssen,

der frohgemut verkündete: «Ich glaube an
den freien Markt... Wenn einer hundert Klone
kaufen will, soll er das tun dürfen Wenn es

nützlich sein sollte, am Ende meines Fingers ein
Auge zu haben, soll es möglich sein. Der
Markt wird das entscheiden» (Frankfurter
Rundschau 13. 7. 1998). Im Gegensatz zu diesem
munteren Apostel des heiligen Marktes wäre zu
fragen, ob nicht eine demokratische Kontrolle
und Selbstkontrolle der Entwicklung von Kapital,

Wissenschaft und Technik notwendig wäre,
da ja angesichts der Janusköpfigkeit der ganzen
Entwicklung keineswegs ausgemacht ist, wohin
uns diese noch führen wird.

Aber zurück zur seriösen Forschung. Im
Gegensatz zur utopischen Euphorie, die noch
die «Väter» der Humangentik beseelte, haben
schnelle Erfolge auf sich warten lassen und es

hat so etwas wie eine «Entmythisierung des
Gens» stattgefunden.

Die Relation von Genotyp und Phänotyp

Die Entdecker-Euphorie, die auf dem
Londoner CIBA-Symposium von 1962 herrschte,
hat dank der Ergebnisse einer seriösen
wissenschaftlichen Forschung inzwischen einem
kritischeren Denken Platz gemacht. Der Glaube
an eine fraglos deterministisch-kausale Relation
zwischen Genotyp und Phänotyp ist nachhaltig
erschüttert worden. Deren Verhältnis ist als

ungemein komplexer erkannt worden, als man
das ursprünglich angenommen hatte.
Hochgeschraubte Erwartungen sind nicht - oder jedenfalls

noch nicht - erfüllt worden. Ulrike Riedel,
Mitglied der deutschen Bundestagskommission,
die sich mit Fragen des Rechts und der Ethik



12 Arnold Kunzli Mitt. Naturf. Ges. beider Basel 6

modernen Medizin beschäftigt, erklärte, bei
der Erforschung der genetischen Ursachen der
Volkskrankheiten gebe es «bisher ausser
einer unendlich komplexen Verdachtslage keine
Ergebnisse». Sie sprach deshalb von «völlig
überzogenen Heilserwartungen» (Frankfurter
Rundschau 6. 10. 2001). Man hat inzwischen
entdeckt, dass am Ausbruch einer Krankheit,
sofern diese überhaupt genetisch bedingt ist,
fast immer mehrere defekte Gene beteiligt zu
sein scheinen. Auch die Wechselwirkung
zwischen Genen und Umwelt spiele eine Rolle. So

scheint sich das Verhältnis zwischen Genotyp
und Phänotyp nicht pauschal auf eine «Wenn-
dann»-Relation reduzieren zu lassen. Während
man ursprünglich das Gen mythologisierte und
sich selbst als dessen Herren, die nun das
Geschäft der Evolution selbst in die Hand nehmen,
eine demiurgische Rolle zusprach, plädieren
kritische Forscher heute für eine Entmytholo-
gisierung der DNA. Man hat erkannt, dass, von
einigen Ausnahmen abgesehen, einzelne Gene
nicht über die Macht verfügen, das Schicksal
eines Menschen unwiderruflich zu bestimmen.
Im Grunde weiss man heute noch von keinem
einzigen Gen, was es wirklich alles tut, da es

viele Funktionen ausübt und mit anderen Genen
zusammenspielt. Sandro Rusconi, Professor für
Biochemie an der Universität Freiburg i. Ue.
und langjähriger Präsident der Schweizerischen
Gesellschaft für Molekularbiologie hat von
einem «Missverhältnis zwischen Wunsch und
Wirklichkeit» gesprochen. In der Gentherapie
soll ein krankheitsverursachender Gen-Defekt
durch eine direkte Übertragung von Genen
korrigiert werden. Aber jede der rund 100 000
Milliarden Zellen im menschlichen Körper besitze
eine exakte Kopie des menschlichen Erbmaterials,

das Genom bestehe aus einem unglaublich
langen Molekül, in dem etwa drei Milliarden
Grundbausteine in einer bestimmten Folge
aneinandergereiht seien. Im Idealfall sollte z.B.
in einer Lungen-Therapie zur Aufhebung der
schädlichen Auswirkungen eines Gen-Defekts
das korrekte Gen in jede der etwa 1000 Milliarden

Lungenepithelzellen eingeschleust werden.
Diese Einschleusung benötigt ein Transportsystem,

wozu man verschiedene Viren als geeignet
erkannt zu haben glaubt (Neue Zürcher Zeitung

1. 12. 1999). Bei einer solchen Behandlung ist
1999 ein junger Patient gestorben.

Nun bleibt es zwar unbestritten, dass es

gewisse schicksalsbestimmende Korrelationen
zwischen Genotyp und Phänotyp gibt. Aber
von seltenen Fällen abgesehen ist das keine Ein-
bahnstrasse. Die Entwicklungsforschung spricht
den Genen nicht mehr eine absolute Macht zu.
Auch scheinen die Gene Umwelteinflüssen
unterworfen zu sein und es scheint Interaktionen
zwischen einzelnen Genen zu geben. Das bedeutet,

dass zwischen Genotyp und Phänotyp keine
invariable monokausale Beziehung besteht. Für
die Auslösung oder Nichtauslösung einer
Erbkrankheit sind in den meisten Fällen nicht nur
die Gene verantwortlich zu machen, sondern ein
Insgesamt von polygenetischen Interaktionen
und nicht genetischen Faktoren.

Eva Neumann-Held und Christoph Reh-
mann-Sutter, der inzwischen zum Präsidenten

der Schweizer Ethik-Kommission ernannt
worden ist, beide sowohl in der Philosophie wie
auch in der Molekularbiologie zu Hause, haben

ineineminderNZZ(23./24. 1. 1999) veröffentlichten

gemeinsamen Aufsatz festgestellt, dass
das Genom «nicht als Trägerin der Art-Essenz,
des Wesens des Menschen» angesehen werde.
Der DNA werde «nicht zugeschrieben, das

<Programm> für die Entwicklung oder den

<Bauplan> für den Organismus zu enthalten».
Es gebe alternative Beschreibungen, «nach
denen Zellen und Organismen im Rahmen
molekularer Prozesse von der DNA <Gebrauch>
machen». Die Bedeutung der DNA ergebe sich
dann aus ihrem jeweiligen organischen Kontext
und «entstehe» im Laufe der Entwicklung. «Die
künstliche Veränderung der Basenabfolge in den
DNA menschlicher Zellen, selbst wenn es sich

um die Keimzellen handelt, kann deshalb nicht
per se eine Veränderung oder Umkonstruktion
des menschlichen Wesens sein». Schliesslich
sei auch noch Daniel Hell zitiert, der ärztliche
Direktor der Psychiatrischen Universitätsklinik
Zürich. Hell schreibt, die moderne
molekularbiologische Forschung habe aufgezeigt, «dass
Gene keine rigiden Informationsträger sind.
Einflüsse aus dem chemischen, physikalischen
und biologischen Umfeld der Chromosomen
können den Ausdruck der genetischen Botschaft



2002 Die Humangenetik im Kreuzfeuer 13

stoppen oder aktivieren» (Neue Zürcher Zeitung
5/6 5 1999)

Als Laie kann ich nicht verifizieren, inwieweit

solche kritische Stimmen wissenschaftlich
erhärtet sind, aber soweit ich es uberblicke,
spricht alles fur eine solche Annahme Mit
Sicherheit kann man sagen, dass in der seriösen
Forschung eine Entmythologisierung der Gene
stattgefunden hat Das darf aber nicht darüber
hinwegtauschen, dass da und dort immer noch
Mythologisierer eifrig am Werk sind, vor allem
aus kommerziellen Gründen, und ein religions-
bedurftiges Publikum ihnen allzu gerne Glauben

schenkt
Das wird wohl solange bleiben, solange man

die Erwartung hegt, die Humangenetik werde
eines Tages religiose Sehnsuchte nach einer
Erlösung von der «condition humaine» erfüllen
können

Die «condition humaine»

Kein Zweifel Die Humangenetik rüttelt an
der «condition humaine» Sie sucht nach Mitteln,
die Kontingenz der Erzeugung eines Menschen
durch wissenschaftlich-technische Eingriffe partiell

in menschlich Machbares zu verwandeln,
und hinter der Passion, dem Geheimnis der Gene
auf die Spur zu kommen, lasst sich da und dort
eine Hoffnung erkennen, eines Tages auch dem
Tod den Meister zeigen zu können Neben der
seriösen, kritischen Forschung, die sich immer
mehr der Komplexität ihres Forschungsgegenstandes

bewusst wird, melden sich immer wieder

Perfektionisten zu Wort, die davon träumen,
das Konfliktwesen Mensch in einen wie auch
immer perfekten Ubermenschen verwandeln
zu können Aber es ist unleugbar, dass die
Humangenetik als solche an den Grundfesten der
«condition humaine» rüttelt Das hat endlich
auch die Philosophen auf den Plan gerufen So

gegensatzliche Philosophen wie der einstige
Bhagwan-Verehrer Peter Sloterdyk und der
Katholik Robert Spaemann gehen unabhängig
voneinander bis zum mzanischen Glaubensbekenntnis

zurück, das 325 n Chr auf dem Kon-
gress von Nicaea erstmals formuliert wurde und
das mit seiner Betonung der Göttlichkeit Christi

und des Heiligen Geistes bis heute die Substanz
christlichen Glaubens bildet Beide Philosophen
berufen sich auf das «genitum non factum», d h

auf den im Geiste Gott-Vaters gezeugten und
nicht «gemachten» Menschen (Lettre International

48,2000, Neue Zürcher Zeitung 17 5 2000)
Wie immer man das interpretiert Das bewusste
wissenschaftlich-technische Machen hat heute
der Kontingenz von Geburt und Tod den Kampf
angesagt Wohin diese Entwicklung fuhren
wird, ist heute nicht auszumachen Aber wie
alles Menschliche hat auch die Humangenetik
einen Januskopf, oder etwas wissenschaftlicher
ausgedruckt ihre innere Dialektik Heil und Unheil

liegen als Möglichkeiten nahe beieinander
und es ware unverantwortlich, nur die eine Seite
sehen zu wollen Der Mensch ist nach wie vor
das Konfliktwesen, das er immer war Das Neue
aber ist, dass Wissenschaft und Technik diesem
Konfliktwesen eine Macht über sich selbst und
seine Umwelt geschenkt haben, deren
verantwortbarer Gebrauch eine Mündigkeit verlangt,
von der angesichts des Zustandes dieser Welt
nicht mit Sicherheit gesagt werden kann, dass

wir ihrer fähig sind

Literaturverzeichnis

Jungk, R & H J Mündt (1966) Man and his future
A CIBA-Foundation Volume - Dt Ausgabe Das
umstrittene Experiment Mensch München

Habermas, J (2001) Die Zukunft der menschlichen
Natur, Frankfurt a M

Kollek, R (2000) Praimplantationsdiagnostik,
Tubingen 2000

Kant, I (1868) Sämtliche Werke, hrsg v G Hartenstein,

Bd 7, Leipzig 1868
Kunzli, A (2001) Menschenmarkt Die Humangenetik

zwischen Utopie, Kommerz und Wissenschaft
Rowohlt, Reinbek bei Hamburg

Silver, L (1998) Das geklonte Paradies, München

Prof Dr Arnold Kunzli
Chutzenstrasse 40
3047 Bremgarten




	Die Humangenetik im Kreuzfeuer

