Zeitschrift: Mitteilungen der Naturforschenden Gesellschaften beider Basel

Herausgeber: Naturforschende Gesellschaft Basel ; Naturforschende Gesellschaft
Baselland

Band: 6 (2002)

Artikel: Die Humangenetik im Kreuzfeuer

Autor: Kinzli, Arnold

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-676553

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-676553
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

© Mitteilungen der Naturforschenden Gesellschaften beider Basel 6 (2002) 3

Die Humangenetik im Kreuzfeuer

Fragen der Anthropologie, Ethik und Gesellschaftstheorie

ARrNOLD KUNzZLI

Zusammenfassung. Am Londoner CIBA-Kongress iiber «Man and his future» im Jahre 1962
haben prominente Wissenschaftler aufgrund der revolutioniren jiingsten Forschungsergebnisse auf
dem Gebiete der Humangenetik euphorisch die Utopie eines «perfekten» Menschen entworfen. Die
Diskussion der spiteren Jahre, an der eine breitere Offentlichkeit teilnahm, drehte sich dann aber
im wesentlichen um die Frage, was die Humangenetik zum Fortschritt der Medizin beitragen konne.
Als eines der wichtigsten Probleme, die dabei auftauchten, erwies sich die ethische Problematik
der Priaimplantationsdiagnostik. Es wurde die Frage aufgeworfen, ob nicht unweigerlich eine ne-
gative Eugenik eine positive heraufbeschwore. Diese Problematik wiederum regte Fragen nach der
menschlichen Wiirde an, nach dem Zeitpunkt in der Entwicklung eines Menschen, von dem an man
diesem eine menschliche Wiirde zusprechen kdénne. Wann iiberhaupt beginnt menschliches Leben?
In diesem Zusammenhang wird auch das Problem der menschlichen Stammzellen erortert, deren
Gewinnung, falls es sich um embryonale handelt, die T6tung eines Embryos erfordert. Weiter werden
mogliche gesellschaftliche Folgen einer praktizierten Humangenetik erértert. Dazu gehort auch die
zunehmende Kommerzialisierung der Forschung. Im Gegensatz zur Ursprungs-Utopie weiss man
heute, dass die Relation zwischen Genotyp und Phéanotyp weit komplizierter und problematischer
ist, als man sich das in der ersten Euphorie vorgestellt hatte. Am Schluss wird noch die Grundfrage
aufgeworfen, ob die Humangenetik auf dem Wege ist, die «condition humaine» zu verdndern und
die Konflikthaftigkeit des Menschen aufzuheben.

Abstract. At the 1962 CIBA conference on «Man and his future» in London, prominent scientists
excitedly developed an ideal of a «perfect» man based on recent revolutionary advances in the field of
human genetics. In the following years, public debate centred around the question of what advances
in medicine might be brought about through genetics. One of the most important issues that arose
was the ethical considerations of pre-implantation diagnostics. Does a negative eugenic inevitably
conjure up a positive eugenic? These questions stimulated more discussion about human dignity,
and about the time point in embryonic development at which this originates. When does human life
begin? It is in this context that the problems surrounding stem cells will be addressed (collecting
embryonal stem cells requires the killing of the embryo). Further possible social consequences of the
use of human genetics and the increasing commercialisation of research will be discussed. Today,
in contrast to the original ideal, we know that the relationship between genotype and phenotype is
much more complicated and problematic than expected in the initial euphoria. Finally, we discuss the
fundamental question — can human genetics change the «condition humaine», and perhaps eliminate
the conflict-prone nature of man?



4 ARrNOLD KUNZLI

Einleitung

Wohl noch nie hat ein streng wissenschaft-
liches Forschungsthema, das an sich bei den
Interessierten einen entsprechenden Sachver-
stand voraussetzt, in den Medien eine so breite
Diskussion ausgelost wie die Molekularbiologie
und im engeren Sinne die Humangenetik. Das
ist insofern verstindlich, als diese Forschung
Grundfragen des Menschseins, der Anthropo-
logie, der Philosophie, der Ethik, der Medizin,
der Gesellschaft, ja sogar auch der Religion auf-
wirft. Im Grunde miissten sich alle von diesen
Fragen betroffen fiihlen und die ganze Offent-
lichkeit wére aufgerufen, sich an der Diskussion
iiber diese Fragen zu beteiligen. Der vorliegende
Aufsatz, entstanden als Referat vor der Natur-
forschenden Gesellschaft in Basel, unternimmt
deshalb den Versuch, ein in dieser Wissenschaft
nicht vorgebildetes Publikum mit einigen der
wichtigsten ethischen und gesellschaftlichen
Grundprobleme vertraut zu machen, die eine
Humangenetik aufwirft. (In meinem 2001 er-
schienenen Buche «Menschenmarkt. Die Hu-
mangenetik zwischen Utopie, Kommerz und
Wissenschaft» habe ich dasselbe in umfassen-
derer Weise versucht.)

Die einzelnen Kapitel dieses Aufsatzes be-
handeln folgende Themen: Humangenetik als
Utopie eines vollkommenen Menschen; Genetik
als Fortsetzung der Medizin mit anderen Mit-
teln; Prdimplantationsdiagnostik; Menschliche
Wiirde; Stammzellen; Gesellschaftliche Imp-
likationen; Kommerzialisierung; Relation von
Genotyp und Phinotyp; «condition humaine».

Humangenetik als Utopie eines perfektio-
nierten Menschen

Diese Ursprungsutopie ist auf geradezu eu-
phorische Weise auf dem beriihmten Londoner
CIBA-Kongress im Jahre 1962 formuliert wor-
den (Jungk und Miinch 1966). Die CIBA hatte
rund zwei Dutzend prominente Wissenschaftler
— darunter sechs Nobelpreistriger — zu einem
Symposium iiber die Humangenetik eingeladen.
In seinem Eroffnungsvortrag stellte Sir Julian
Huxley — ein Bruder von Aldous Huxley, dem

Mitt. Naturf. Ges. beider Basel 6

Verfasser von «Brave New World» — gleich die
Weichen mit der Feststellung, dass von nun
an die Menschheit ihre Evolution selbst in die
Hand nehme: «Wir haben das Vorrecht, in einem
entscheidenden Augenblick der Geschichte des
Kosmos zu leben, jenem, in dem der gewaltige
Evolutionsprozess in der Person des forschenden
Menschen ... seiner selbst bewusst wird.» — «Wir
haben entdeckt, ... dass die Evolution ein dialek-
tischer oder kybernetischer Prozess ist», «aber
jetzt tragen wir Menschen die Verantwortung fiir
die weitere Evolution unseres Planeten.» Huxley
nannte das einen «evolutiondren Humanismus».
Denn «die Verbesserung der genetischen Qua-
litdt des Menschen durch eugenische Verfahren
wiirde eine grosse Last an Leiden und Qual
von den Schultern der Menschheit nehmen ...
Theoretisch konnte der Pegel der allgemeinen
Intelligenz durch eugenische Selektion ange-
hoben werden ... Die Eugenik wird schliesslich
Methoden wie die kiinstliche Befruchtung durch
Samenspender von hoher genetischer Qualitit
anwenden miissen.» Er sehe mit Zuversicht einer
Zeit entgegen, «in der die eugenische Forderung
zu einem der wichtigsten Ziele der Menschheit
geworden sein wird.» In einem spéteren Votum
sprach Huxley dann noch von einem «Land der
Verheissung», das zu erreichen in den Bereich
des Moglichen geriickt sei, womit die Human-
genetik geradezu eine religiose, ja messianische
Mission beanspruchte. (Dieser Geist ist keines-
wegs tot. In einem Interview erklérte der Leiter
des Labors fiir Molekularbiologie am gréssten
Gehirnforschungsinstitut der Welt, dem Institute
for Neurological Diseases and Disorders, Ronald
McKay: «Wir sind besser als Gott.» (Frankfur-
ter Rundschau 22. 1. 2002))

Der Medizin-Nobelpreistriger Joshua Leder-
berg prizisierte: Wir wiirden bald eine Technik
entwickeln konnen, «um beispielsweise die
Grosse des menschlichen Gehirns durch vorge-
burtliche oder friihe nachgeburtliche Eingriffe
zu regulieren». Und weiter wiirden wir «den
Menschen experimentell (verbessern) durch
physiologische und embryologische Verinde-
rungen und durch den Ersatz von Organen durch
Maschinen ... Wenn wir einen Menschen ohne
Beine bendtigen, ... konnen wir sie ihm absigen;
wenn wir einen Menschen mit einem Schweif



2002

brauchen, werden wir eine Moglichkeit finden,
ihn ihm aufzupfropfen.»

Der mehrfach preisgekronte Genetiker J. B. S.
Haldane trat fiir die Synthetisierung neuer Gene
ein. Tiere wie gewisse Affenarten seien ausser-
irdischen Lebensbedingungen besser angepasst
als der Mensch: «Wenn man ein Medikament
entdeckte, dhnlich dem Thalidomid, aber nur
auf die Beine, nicht auf die Arme wirkend,
konnte man die Mannschaft des ersten Raum-
schiffes zum Alpha Centauri damit behandeln:
Besser wire noch eine regressive Mutation zur
Gestalt unserer Vorfahren im mittleren Plio-
zdan mit Greiffiissen und einem affenihnlichen
Becken.» Wollte man auf den Jupiter, so wire
es gut, «vier Beine oder wenigstens sehr kurze
Beine zu haben (wegen der Schwerkraft, A. K.).
Ich wiirde auf dem Jupiter einen achondroplas-
tischen einem normalen Menschen vorziehen.»
Auch koénnte man fiir den Fall eines Atomkriegs
«strahlungsresistente Typen ziichten», die dann
auch als Astronauten brauchbar wiren.

Der Nobelpreistriger Hermann Miiller warnte
vor einer genetischen Verschlechterung der
Menschheit. Wenn man diese vermeiden wolle,
«diirfen in jeder Generation jene etwa 20 Prozent
der Bevdlkerung, die schwerer als der Durch-
schnitt mit genetischen Fehlern belastet sind,
entweder nicht bis zur Geschlechtsreife gelan-
gen; wenn sie aber leben, so diirfen sie sich nicht
fortpflanzen». Der Nobelpreistriger F. H. C.
Crick — der Mann, der die DNA mitentdeckt
hatte — fragte, «ob die Menschen iiberhaupt das
Recht haben, Kinder zu bekommen ... Es wire
ja fiir die Regierung nicht sehr schwierig, der
Nahrung etwas beifiigen zu lassen, was den
Nachwuchs unterbindet. Ausserdem konnte sie
... ein anderes chemisches Mittel bereit halten,
das die Wirkung des ersten aufhebt und das
nur solche Leute erhalten, deren Fortpflanzung
erwiinscht ist.»

Auch vom Klonen war damals schon die
Rede. Haldane befiirwortete «die Erzeugung
eines Klons aus Zellen von Menschen mit an-
erkannten Fahigkeiten». Vermutlich wiirde man
dann auch «die meisten Klone von Menschen
machen, die mindestens 50 sind, ausser bei
Athleten und Tinzerinnen, die jiinger geklont
werden konnten ... Hundertjdhrige wiirden ...,

Die Humangenetik im Kreuzfeuer 9

wenn sie einigermassen gesund sind, grund-
sétzlich geklont.»

Auf diesem CIBA-Kongress stand die Utopie
einer Perfektionierung des Menschen im Vor-
dergrund. Seither jedoch ist immer mehr das
medizinische Interesse an der Humangenetik
in den Mittelpunkt der 6ffentlichen Diskussion
getreten.

Genetik als Fortsetzung der Medizin mit
anderen Mitteln

Das Hauptinteresse der Offentlichkeit gilt
selbstverstindlich der Frage, inwieweit durch
Genmanipulationen Krankheiten vermieden
oder geheilt werden konnten, unter anderem
durch genetisch hergestellte Medikamente.
Diese Aussicht ist zweifellos die fundamentale
Legitimation der Humangenetik und es ist zu
erwarten, dass friiher oder spéter Erfolge erzielt
werden. Solange es nur um Heilung geht, und
nicht um das Heil, das in einem wie auch im-
mer perfektionierten Menschen gesehen wird,
verdient die Humangenetik zweifellos jede Un-
terstiitzung. Aber die Ergebnisse sind bis heute
dusserst mager und je intensiver man forscht,
umso mehr entdecken die Forscher, dass die
Zusammenhinge zwischen Genotyp und Phi-
notyp weit komplizierter sind als man sich das in
der urspriinglichen Euphorie gedacht hatte. Ich
werde darauf zuriickkommen. So schrieb etwa
Ulrike Riedel, Mitglied der deutschen Bun-
destags-Kommission zu Recht und Ethik der
modernen Medizin, es sei bei der Erforschung
der genetischen Ursachen der Volkskrankheiten
bisher ausser einer ungeheuer komplexen Ver-
dachtslage noch zu keinen Ergebnissen gekom-
men. Sie sprach dabei von vollig {iberzogenen,
zum Teil aus kommerziellen Griinden geforder-
ten Heilserwartungen (Frankfurter Rundschau
6. 10. 2001). Vor allem ist man inzwischen zu
der Ansicht gelangt, dass am Ausbruch einer
Krankheit, soweit diese iiberhaupt genetisch
bedingt ist, fast immer mehrere defekte Gene
beteiligt seien. Auch spielt eine Wechselwirkung
zwischen Genen und Umwelt eine Rolle. Doch
fiir einige Forscher ist die Grenze zwischen
Heilung und Heil fliessend. So sucht man etwa



6 ARNOLD KUNZLI

nach Genen, die fiir den Prozess des Alterns ver-
antwortlich gemacht werden konnen, in der Hoft-
nung, durch deren Manipulation den Tod um ein
Vielfaches des heutigen Lebensdurchschnitts
hinausztgern, wenn nicht gar ganz abschaffen zu
koénnen. Der Bio-Forscher und Chef der Firma
«Advanced Cell Technology», Michael West,
ist optimistisch: «Im Jahre 2099 wird es fiir den
Menschen keine Begrenzung seiner Lebensdauer
mehr geben» (Spiegel 49, 2001). Dank der Ku-
gelgestalt unserer Erde kidme es dann freilich zu
einem argen Gedringe auf unserem Planeten, es
sei denn, wir eroberten mit Hilfe gentechnisch
priaparierter Menschen den Weltraum.

Aber die seriose Wissenschaft befasst sich
nicht mit solchen Utopien und wendet sich
praktischen Fragen wie der Prdimplantations-
diagnostik zu.

Priimplantationsdiagnostik (PID)

Uber kaum ein anderes Thema der Humange-
netik wird heute so heftig diskutiert wie iiber das
der PID. Nach einer Zeugung in vitro und nach
erfolgter Zellteilung bis zum Achtzellenstadium
wird dem Embryo eine Zelle entnommen, die auf
mogliche Gendefekte untersucht wird. Werden
keine Defekte gefunden, kann einer Ausreifung
des Embryos zu einem Menschen das Placet erteilt
werden. Andernfalls miissen die Eltern entschei-
den, ob der Embryo «entsorgt» werden soll oder
sie das Risiko eingehen wollen, ein krankes oder
behindertes Kind zu bekommen. Die PID wirft
zahlreiche brisante Probleme auf. Es handelt sich
dabei um eine negative Eugenik, aber diese im-
pliziert die Moglichkeit einer positiven. Das heisst:
man kann nicht nur — ein schreckliches Wort
— «lebensunwertes» Leben verhindern, sondern,
so hofft man jedenfalls, auch optimiertes Leben
ziichten. Dass eine Diagnose falsch oder zumin-
dest unsicher sein kann, sei nur am Rande erwihnt.
Bei einem schlechten Befund konnen die Eltern je
nach ihrer Sensibilitit unter einen kaum ertragba-
ren Druck geraten: Was kommt auf sie zu, wenn sie
ein behindertes Kind bekommen, was fiir Fragen
wird ihnen dieses Kind einmal stellen, wie reagiert
die Offentlichkeit, ist die «Entsorgung» eines Em-
bryos mit Gendefekten ethisch verantwortbar?

Mitt. Naturf. Ges. beider Basel 6

Befiirworter der PID antworten mit dem
Hinweis darauf, dass ja bei einem Schwanger-
schaftsabbruch, der heute gang und gibe sei,
genau dieselben Probleme entstiinden. Aber das
stimmt nicht ganz. So wird etwa die Frage disku-
tiert, ob der frithe Embryo, der nur aus acht Zel-
len besteht, einen anderen moralischen Status
habe als ein bereits monatealter Embryo einer
schwangeren Frau. Ein Peter Glotz fragt: «Wieso
ziehen wir — Stichwort PID — die Schwanger-
schaft auf Probe der Zeugung auf Probe vor?»
(Spiegel 24, 2001). Der deutsche Bundesprisident
Rau hingegen — ein religioser Mann — erklérte
(in Habermas 2001, p. 39): «Wer einmal anfédngt,
menschliches Leben zu instrumentalisieren, der
ist auf einer Bahn ohne Halt.» In ihrem Buche
iiber die PID schreibt Regine Kollek (2000,
p. 214), es gehe hier um die Frage, «ob es mit der
Wiirde menschlichen Lebens vereinbar ist, unter
Vorbehalt erzeugt und erst nach einer genetischen
Untersuchung fiir existenz- und entwicklungs-
wiirdig befunden zu werden».

Damit ist das Problem der menschlichen
Wiirde aufgeworfen, das Philosophie und Ethik
seit langem beschiftigt.

Menschliche Wiirde

«Menschliche Wiirde» ist ein normativer Be-
griff. Was darunter verstanden wird, ist immer
schon geschichtlich und kulturell, weltanschau-
lich oder religits gepriagt. Der Begriff entzieht
sich einer exakten Definition. Immanuel Kant
hat in seiner «Metaphysik der Sitten» die be-
rithmten Sétze geschrieben: «Achtung, die
ich fiir andere trage, oder die ein Anderer von
mir fordern kann, ist also die Anerkennung
einer Wiirde an anderen Menschen, d.i. eines
Werts, der keinen Preis hat, kein Aquivalent
Ein jeder Mensch hat rechtméssigen Anspruch
auf Achtung von seinem Nebenmenschen, und
wechselseitig ist er dazu auch gegen jeden An-
deren verbunden. Die Menschheit selbst ist eine
Wiirde; denn der Mensch kann von keinem Men-
schen (weder von Anderen noch sogar von sich
selbst) bloss als Mittel, sondern muss jederzeit
zugleich als Zweck gebraucht werden, und darin
besteht eben seine Wiirde (die Personlichkeit),



2002

dadurch er sich tiber alle anderen Weltwesen, die
nicht Menschen sind und doch gebraucht werden
konnen, mithin tiber alle Sachen erhebt ... Er ist
verbunden, die Wiirde der Menschheit an jedem
anderen Menschen praktisch anzuerkennen,
mithin ruht auf ihm eine Pflicht, die sich auf
die jedem anderen Menschen notwendig zu
erzeigende Achtung bezieht.» Und Kant (1868,

p. 270ff) fiigte dann noch hinzu, man konne

«selbst dem Lasterhaften als Menschen nicht
alle Achtung versagen, die ihm wenigstens in der
Qualitédt eines Menschen nicht entzogen werden
kann; ob er zwar durch seine Tat sich derselben
unwiirdig macht».

Diese Definition von Kant wird in unserem
Kulturkreis auch heute noch weitgehend als
richtungweisend angesehen. Das deutsche Bun-
desverfassungsgericht urteilte: «Die Menschen-
wiirde als Wurzel aller Grundrechte ist mit kei-
nem Einzelgrundrecht abwigungsfihig.» Men-
schenwiirde ist also das normative Fundament,
auf dem alle unsere Grundwerte stehen. Aber
die Humangenetik stellt uns heute vor die Frage,
wann denn ein Mensch beginne, ein Mensch
und damit im Sinne Kants achtungswiirdig zu
sein. Kann einem Embryo im Achtzellenstadium
bereits die Qualitdt «Mensch» zugesprochen
werden? Da weiter die Menschenwiirde nach
Kant auf einer wechselseitigen Achtung der
Menschen beruht, setzt dies einen Menschen
als Person voraus, aber das fiihrt weiter zu der
Frage, von wann an ein sich aus einem Embryo
entwickelnder Mensch als Person angesprochen
werden kann. Gehort zur Person nicht Miindig-
keit, damit Entscheidungsfreiheit? Aber wenn
dem so wire: Hitte dann ein noch nicht zur
Person gereifter Mensch keinen Anspruch auf
Anerkennung einer Menschenwiirde? Und noch
eine Frage: Wann iiberhaupt beginnt menschli-
ches Leben? Und sind Schutz des Lebens und
Anerkennung einer Menschenwiirde dasselbe?

Die Frage, wann das Leben beginnt, und die
Frage, von wann an dieses Leben ein Recht auf
die Achtung seiner Menschenwiirde hat, miis-
sen unabhingig voneinander betrachtet werden.
Was den Beginn des Lebens anbelangt, sehen
die einen — etwa die katholische Kirche — diesen
im Augenblick der Vereinigung von Ei und Sa-
men. Andere, wie etwa die Nobelpreistrigerin

Die Humangenetik im Kreuzfeuer 7

Christiane Niisslein-Volhard, sehen ihn im Au-
genblick der Nidation, d.h. der Einnistung des
befruchteten Eis in den Uterus. Erst dann ver-
fiige der Embryo iiber ein volles Entwicklungs-
programm (Frankfurter Rundschau 15. 1. 2002).
Das aber heisst, dass der Frau, der Mutter, in
diesem Lebenswerdungsprozess ebenfalls eine
Funktion zukommt. Der Theologe Richard
Schroder (Frankfurter Rundschau 15.1.2002)
antwortete auf die Frage «Wie wird ein Mensch
ein Mensch?»: «Nicht ohne die Befruchtung ei-
ner Eizelle, aber auch nicht ohne seine Mutter.»
Diese Auffassung scheint auch mir die plausi-
belste zu sein.

Aber damit ist die Frage noch nicht geklirt,
ob dieser Embryo schon von der Nidation an ein
Leben ist, das Anspruch auf Anerkennung einer
spezifischen Wiirde hat. Man kann mit Peter
Glotz von einer neuen Scholastik sprechen und
diese Fragen spottisch mit jener vergleichen, wie
viele Engel auf einer Nadelspitze Platz hitten
(Spiegel 24, 2001). Aber die Geschichte der
Eugenik, nicht erst zur Nazi-Zeit, zwingt einen,
sie ernst zu nehmen. Erhard Denninger, emeri-
tierter Rechtsphilosoph der Goethe-Universitét
in Frankfurt am Main, vertritt die These, dass
es im biologischen Werdensprozess mindestens
drei Zisuren gebe: Kernverschmelzung, Nida-
tion und Geburt. Auch er sieht, im Einklang
mit Jiirgen Habermas, einen «Zusammenhang
zwischen Personsein und Menschenwiirde».
Er erwidhnt zwar Kant nicht, aber es war Kant,
der mit seiner These, dass die Achtung der
Menschenwiirde eines Anderen auf Wechsel-
seitigkeit beruhe, was eine «Personlichkeit»
voraussetze, diese Auffassung begriindet hat
(Frankfurter Rundschau 15.1.2002). Eines ist
gewiss: der Embryo kann noch keine Person
sein, da er einer wechselseitigen Begegnung
mit anderen Personen noch nicht fahig ist. Also
wiirde er der ihm als Menschen gebiihrenden
Wiirde erst nach der Geburt teilhaftig.

Aber wie man es auch dreht und wendet:
es gibt keine universell akzeptierbare, nicht
mehr hinterfragbare Antwort auf diese letzten
Fragen. Seitdem die Philosophie den Tod der
Metaphysik verkiindet, gibt es keine Letztbe-
griindung der Ethik mehr. Erhard Denninger,
um ihn nochmals zu zitieren, meint, der Satz



8 ARrNoLD KUNZLI

des deutschen Grundgesetzes, wonach die Men-
schenwiirde unantastbar sei, konstituiere ein
«objektives» Recht auf einen «wiirdeméssigen
Umgang auch mit den frithesten Formen neu sich
bildenden Lebens». Ob damit die durch die Pré-
implantationsdiagnose konstituierte Moglich-
keit einer negativen Eugenik gegen die Gefahr
eines Missbrauchs im Dienste einer positiven
Eugenik — also einer Menschenziichtung
— gebannt werden kann, bleibt fraglich. Ist eine
Programmierung von Embryos mit wiinschens-
werten Eigenschaften eine Verletzung der Men-
schenwiirde der spéteren Person? Durch die
Programmierung ist ja iiber eine spétere, nicht
einwilligungsfiahige Person verfiigt worden,
bevor diese in die Moglichkeit versetzt wurde,
in eine Wechselbeziechung der gegenseitigen
Achtung mit ihren Programmierern zu treten.
Damit ist eine neue Form der Beziehung zwi-
schen Menschen entstanden. Was bedeutet das
Bewusstsein, nicht naturhaft gezeugt, sondern
wissenschaftlich gemacht worden zu sein fiir
die Identitét eines solchen Menschen und wer-
den er oder sie nicht das Gefiihl haben, in ihrer
Menschenwiirde verletzt worden zu sein, auch
wenn sie dieser als Embryo noch nicht teilhaftig
waren? Aber das Problematischste ist wohl die
Irreversibilitidt einer positiv-eugenischen Ma-
nipulation an den Genen eines Embryos, denn
diese verletzt das Recht auf Selbstbestimmung
der spiteren Person, die gezwungen ist, sich mit
dieser Irreversibilitit abzufinden. Schliesslich
offnet eine positive Eugenik einer Vermark-
tung des Menschen schon vor seiner Geburt,
ja absurderweise schon vor seiner Zeugung Tiir
und Tore. In den USA gibt es bereits Samen
und Eierborsen und man kann per Internet den
gewiinschten Nachwuchs bestellen: «Baby a la
carte» wird das genannt. Aber die Irreversibi-
litédt der elterlichen Entscheidung hebt die Kon-
tingenz einer unbeeinflussten Menschwerdung
auf und macht solche Menschen lebenslang zu
Abhingigen von ihren elterlichen Machern. Ein
eindeutiger Verstoss gegen die Menschenwiirde.
Jiirgen Habermas (2001, p. 122) spricht in die-
sem Zusammenhang von einer «Selbstinstru-
mentalisierung der Gattung».

Die Diskussion iiber diese Thematik ist
noch ldngst nicht beendet und es seien noch

Mitt. Naturf. Ges. beider Basel 6

einige Stimmen erwihnt, die dies belegen. Das
enfant terrible der Gen-Forschung, der in Prin-
ceton lehrende Peter Singer, meint: «Der frithe
Embryo verfiigt nicht iiber mehr Bewusstsein
als ein Kopfsalat» (Tages-Anzeiger Magazin
23, 2001), was zweifellos zutrifft, aber ebenso
nicht zu einer Instrumentalisierung berechtigt,
da er im Gegensatz zum Kopfsalat einen Keim
zur Entwicklung von Bewusstsein besitzt. Der
deutsche Rechtsphilosoph Reinhard Merkel
stellt fest, das geltende Recht gewédhre dem
Embryo keinen Schutz: «Der Schutz des friihes-
ten Embryos ist nur als Schutz eines Potenzials
plausibel: einer Chance zur Entwicklung einer
geborenen Person.» Als ein Wesen, das nichts
erleben kann, sei der frithe Embryo nicht sub-
jektiv verletzbar. Im Fall seiner Totung werde
er nicht aktuell geschidigt. Das Verletzungs-
verbot «neminem laede» konstituiere hier keine
moralische Pflicht. «Wir schiitzen den Embryo
als ein Gut, aber nicht als Rechtsperson ...
Embryonenschutz ist Potenzialitdtsschutz, Po-
tenzialitdtsschutz ist Solidaritdtspflicht, Soli-
daritdtspflichten sind abwédgbar.» Er kommt
zum Schluss (Die Zeit 13. 6. 2001): «Ich habe
wenig Zweifel, dass die therapeutischen Ziele
der Stammzellforschung und die Wiinsche
prospektiver Eltern, die Geburt eines kranken
Kindes zu vermeiden, moralisch gewichtiger
sind als die Lebensschutzpflichten gegeniiber
frithesten Embryonen.» Peter Glotz schreibt
(Spiegel 24, 2001): «In sich konsequent ist
die Position der katholischen Kirche, die das
Leben mit der Vereinigung von Samen und
Eizelle beginnen lisst ... Diese Haltung ist fern
der sozialen Realitit in Deutschland». Der Phi-
losoph Christoph Tiircke meint zwar ebenfalls,
ein Embryo habe keine eigene Menschenwiirde,
weil er noch kein Sinnenwesen sei. Jedoch habe
er an Wiirde teil. So wenig er schon jemand ist,
so wenig ist er bloss etwas (Die Zeit 8. 2. 2001).
Ich glaube, iiber diese Formulierung hinaus
wird die Diskussion iiber den moralischen Sta-
tus des Embryos kaum gelangen.

Diese Uberlegungen fiihren hiniiber zu den
heute besonders intensiv diskutierten Problemen
der Gewinnung von Stammzellen zu therapeu-
tischen Zwecken.



2002

Stammzellen

Dieses Thema ist in der Offentlichkeit ganz
besonders umstritten. Obwohl es sich dabei
im Wesentlichen nicht um Genetik, sondern
um Zellbiologie handelt, verdient es, auch hier
diskutiert zu werden, da es zum einen diesel-
ben ethischen Probleme aufwirft wie die PID
und weil die Stammzellenforschung wohl wie
keine andere Ergebnisse verspricht, die medizi-
nisch-therapeutisch von griésster Bedeutung sein
konnten. Das zentrale ethische Problem ist auch
hier wiederum die Frage, ob man einen frithen
Embryo toten diirfe. Embryonale Stammzellen
werden der inneren Zellmasse eines wenige Tage
alten Embryos, einer sogenannten Blastozyste
entnommen. Sie sind pluripotent, d.h. sie kénnen
der Herstellung verschiedenster Gewebetypen
dienen. Der Embryo wird in vitro erzeugt, stirbt
aber — und das ist das ethisch Entscheidende
—bei der Entnahme von Stammzellen ab, d.h. er
wird getotet. Diese Stammzellen, die sich spéter
in fast allen Organen des Menschen finden, sind
quasi Reparaturwerkstédtten im Korper, sie die-
nen der Regeneration des Zellhaushalts und sol-
len zu diesem Zwecke auch kiinstlich eingesetzt
werden. Arbeiten in Israel haben, um nur dies
zu erwihnen, ergeben, dass aus embryonalen
Stammzellen spontan rhythmisch kontrahie-
rende Zellen, also Herzmuskelzellen in einem
frithen Stadium, sich entwickeln konnen, die
man zur Regenerierung von Herzzellen nach ei-
nem Herzinfarkt einsetzen kann. Also bewusste
To6tung eines Embryos auf der einen Seite, bisher
ungeahnte therapeutische Moglichkeiten auf der
anderen. So stellen sich hier dieselben ethischen
Fragen wie bei der PID: die Fragen nach dem
Beginn des Lebens, der Person, dem Recht auf
Achtung der Menschenwiirde usw.

Aber inzwischen hat man entdeckt, dass
auch Zellen, die Erwachsenen entnommen wer-
den, sogenannte adulte Zellen, therapeutisch
verwendbar sein konnen. So etwa Knochen-
mark-Stammzellen zur Reprogrammierung von
Blutzellen bei Leukimie, oder Hautstammzel-
len zur Regenerierung von Haut usw. Weiter hat
man entdeckt, dass man aus Nabelschnurblut
Stammzellen zur Blutbildung gewinnen kann,
was z.B. in Basel bereits zur Errichtung einer

Die Humangenetik im Kreuzfeuer 9

Nabelschnur-Blutbank gefiihrt hat. Schliesslich
seien noch Spekulationen dariiber erwéhnt, ob
es nicht moglich wére, adulte Zellen in em-
bryonale Stammzellen zuriickzuverwandeln.
Alle diese Forschungen zielen darauf ab, auf
embryonale Stammzellen verzichten zu kon-
nen, um den frithen Embryo nicht toten zu
miissen, sodass sich keine unlosbaren ethischen
Fragen mehr stellen wiirden. Aber alle diese
Forschungen befinden sich noch in einem An-
fangsstadium und lassen noch keine abschlies-
senden Erfolgsbewertungen zu. So wird denn
die Diskussion dariiber, ob Embryos, die in vitro
erzeugt aber dann aus irgendwelchen Griinden
nicht implantiert wurden, also sogenannte
iiberschiissige Embryos, die in Tiefkiihltruhen
liegen und wohl friiher oder spéter ohnehin
«entsorgt» werden wiirden, ob solche ohnehin
dem Tod geweihten Embryos zum Zwecke der
Stammzellen-Gewinnung getotet werden diir-
fen oder nicht. Es ist vorauszusehen, dass bei
einer Giiterabwigung «T6tung des Embryos
— Heilung von Kranken» letzteres dominieren
wird. Vorldufig wird man wohl den Import von
Stammzellen aus dem Ausland gesetzlich tole-
rieren und sich in den Staaten, die eine Totung
von Embryos zur Gewinnung von Stammzellen
gesetzlich verbieten, einer Doppelmoral schul-
dig machen miissen.

Das Interesse der Medien und der Offentlich-
keit an dieser Problematik ist ein Indiz mehr,
wie sehr die Humangenetik und die Zellbio-
logie auch unter gesellschaftlichen Aspekten
betrachtet werden miissen, beschéftigen sich
doch Parlamente und Regierungen mit ihren
Implikationen.

Gesellschaftliche Implikationen

Es ist evident, dass gentechnische Praktiken
mit dem Ziele einer negativen oder positiven Eu-
genik gesellschaftliche Folgen zeitigen, ja wir
haben bei der Zitierung einiger Voten auf dem
CIBA-Kongress von 1962 in London gesehen,
dass solche sogar expressis verbis zu einem Ziel
der Humangenetik, wie sie zumindest damals
verstanden wurde, erklirt wurden. Hinter die-
sen Voten verbarg sich bei einigen Forschern



10 ARNOLD KUNZLI

die Uberzeugung, die Menschheit befinde sich
in einem Degenerationsprozess und kdnne nur
noch mit Hilfe eugenischer Massnahmen ge-
rettet werden. Dass man damit wiederholte,
was die Rassentheoretiker der Nazis verkiindet
hatten, war diesen Wissenschaftlern offenbar
nicht bewusst.

Was nun aber die gesellschaftlichen Folgen
anbelangt, kann man vorldufig nur spekulieren.
Einer, der solche Spekulationen in Form einer
negativen Utopie entworfen hat, ist Lee Silver,
Professor fiir Molekularbiologie in Princeton, in
seinem Buche «Das geklonte Paradies» (1998).
Wir befinden uns in den USA im Jahre 2350.
Die extreme gesellschaftliche Polarisierung, die
in den achtziger Jahren des 20. Jahrhunderts
begann, ist an ihr logisches Ende gelangt: «Alle
Menschen gehéren nunmehr einer von zwei
Klassen an. Die Menschen der einen Klasse wer-
den als die Naturbelassenen bezeichnet, die der
zweiten als die Gen-Angereicherten oder ein-
facher als die Gen-Reichen. Die Gen-Reichen
— ungefidhr zehn Prozent der amerikanischen
Bevolkerung — haben allesamt synthetische
Gene: Erbgut, das im Labor geschaffen wurde ...
Die Gen-Reichen sind die moderne Form des
Erb-Adels: genetische Aristokraten.» So gibt
es denn Gen-Reich-Athleten, mit dem Uberty-
pus Gen-Reich-Fussballspieler und dem wei-
teren Untertypus Gen-Reich-Mittelfeldspieler.
Alle Bereiche der Wirtschaft, der Medien,
der Unterhaltungsindustrie und der Wissensin-
dustrie werden von Gen-Reichen kontrolliert.
Die Naturbelassenen hingegen arbeiten als
schlechtbezahlte Dienstboten und Arbeiter. Die
Gesellschaft hat sich also aufgespalten in gene-
tisch Privilegierte und genetische Habenichtse.
«Vielleicht das Schlimmste, was der Mensch-
heit passieren kann ... In gewissem Sinne sehe
ich dieses Horror-Szenario als letzte Konse-
quenz des kapitalistischen Systems: Die Macht
des Geldes wird die Spaltung der Gesellschaft
herbeifiihren ... Die eigentliche Triebfeder da-
hinter, das sind die Krifte des Marktes ... Kein
Staat wird in der Lage sein, die biologischen
Technologien zu kontrollieren ... Der Markt
wird sich der Wissenschaftler bedienen.» Nun
ist ein solches Worst-case-Szenario nicht als
Prophezeiung aufzufassen, die sich mit einiger

Mitt. Naturf. Ges. beider Basel 6

Wahrscheinlichkeit erfiillen werde, sondern
wesentlich als Warnung von heuristischem Wert,
was alle Gegenutopien oder Kakotopien kenn-
zeichnet. Aber man sollte solche Warnungen
immerhin zur Kenntnis nehmen, umso mehr als
sie in diesem Fall von einem Fachmann einer
renommierten Universitdt stammen.

Als eine massgebende Stimme sei schliess-
lich noch Jutta Limbach erwihnt, Prisidentin
des deutschen Bundesverfassungsgerichts. Sie
erklirte im Juni vergangenen Jahres: «Das
Bundesverfassungsgericht hat wiederholt deut-
lich gemacht, dass die Freiheit der Wissenschaft
nicht grenzenlos ist.» Die Autonomie der Wissen-
schaft gegentiber Staat und Gesellschaft enthebt
sie «nicht von vornherein jeglicher Auseinander-
setzung mit gesellschaftlichen Problemen». Es
konne verlangt werden, «dass bei der Planung
und Beurteilung wissenschaftlicher Erkenntnis
die gesellschaftlichen Folgen bedacht werden»
(Frankfurter Rundschau 1. 6. 2001). Im Zeital-
ter einer neoliberalen Globalisierung gehort zu
diesen gesellschaftlichen Folgen vor allem auch
die zunehmende Kommerzialisierung der wis-
senschaftlichen Forschung und Technologie.

Kommerzialisierung

Es ist eine Binsenwahrheit, dass moderne
wissenschaftliche Forschung und die mit dieser
zusammenhéngenden technischen Entwicklun-
gen so teuer sind, dass der Staat allein nicht fiir
die bendtigten Summen aufkommen kann und
die Privatwirtschaft in einem kapitalistischen
Marktwirtschafts- und Konkurrenzsystem ge-
zwungen ist, an ihre Profite und Aktionére zu
denken und dementsprechend ihre Forschungs-
auftrdge zu verteilen. Das heisst nicht, dass etwa
ein Pharma-Unternehmen nur an die Profite und
nicht auch an eine Verpflichtung zur Produk-
tion notwendiger therapeutischer Medikamente
denkt. Aber es steht unter dem eisernen Zwang
einer Uberlcbens—Strategie, der sich unter an-
derem auch so auswirken kann, dass man die
Produktion eines pekuniir erfolgversprechen-
den aber keineswegs dringend notwendigen
Medikamentes der Produktion eines solchen
vorzieht: und entsprechend seine Forschungs-



2002

auftrige verteilt. Wie hart der Konkurrenz-
kampf ist, beweist der Run auf die Patentierung
der Forschungsergebnisse. Die Forschung selbst
muss sich bis zu einem gewissen Grade, will sie
die von ihr benétigten Mittel erhalten, diesem
wirtschaftlichen Systemzwang beugen. Und da
das Grunddogma des herrschenden Wirtschafts-
systems der so genannte freie Markt ist, muss
festgehalten werden: Der Markt ist weder demo-
kratisch noch sozial noch moralisch, er orientiert
sich nicht an Werten oder einer Ethik, sondern an
Effizienz. Ich sehe eine Neo-Trinitiit, eine neue
Dreifaltigkeit von Kapital, Wissenschaft und
Technik auf der Grundlage einer allgemeinen
Kommerzialisierung unserer Lebenswelt, an der
die Wissenschaften bis zu einem gewissen Grade
mitbeteiligt sind, wollen sie zu Forschungsgel-
dern kommen. So wird in den Massenmedien
von Leihmiittern gesprochen, die vermietet
werden wie Autos, davon, dass eine «Baby-In-
dustrie» im Entstehen sei, dass der Mensch sich
in ein ideales Marketing-Objekt verwandelt
habe, dass eine «Industrie fiir menschliche
Ersatzteile» im Entstehen begriffen sei, dass
im Internet US-Firmen menschliche Eizellen
zum Verkauf anbieten, dass man das Gen als
kostbaren Rohstoff betrachte und an der Borse
«Genom-Aktien» gehandelt wiirden, ja dass die
Gen-Forschung einen «wahren Goldrausch»
ausgelost habe usw. J. Craig Venter, bis vor
kurzem Chef der weltbekannten Firma Celera
Genomics in Rockville, hat anldsslich eines in
Basel von Novartis veranstalteten Symposiums
in einem Interview erklért: «Unsere Firma muss
Geld verdienen, um iiberhaupt im Geschift blei-
ben zu kénnen.» Dabei sei sie auf die Hilfe der
Kybernetik angewiesen: «Wir bauen den zweit-
stiarksten Computer der Welt. Der einzige Com-
puter, der grosser ist als unserer, wird von der
amerikanischen Regierung fiir die Simulation
von Nuklearexplosionen benutzt.» — «Das kos-
tet sehr viel Geld. Das konnte keine Universitit
tragen» (Basler Zeitung 25. 6. 1999).

Nun kann der Markt auf dem Felde der
Forschungs-Finanzierung und der Produkti-
ons-Konzeptionen der Pharma-Industrie durch-
aus positive Ergebnisse zeitigen — positiv im
Sinne einer Verbesserung der Lebensqualitit
der Menschen — und es ist die Dreifaltigkeit

Die Humangenetik im Kreuzfeuer 11

von Kapital, Wissenschaft und Technik, die die
revolutionidre Dynamik entfesselt hat, die unter
anderem Gen- und Zellforschung ihre zum Teil
spektakuldren Fortschritte ermoglicht hat. Aber
die wissenschaftliche Forschung wird aufpassen
miissen, nicht von der marktgesteuerten Wirt-
schaft vereinnahmt zu werden, etwa in der Form,
dass Forscher selbst Unternehmen griinden, und
andererseits wird sie sich Propheten von Sankt
Markt wie Richard Seed vom Leibe halten miis-
sen, der frohgemut verkiindete: «Ich glaube an
den freien Markt ... Wenn einer hundert Klone
kaufen will, soll er das tun diirfen ... Wenn es
niitzlich sein sollte, am Ende meines Fingers ein
Auge zu haben, ... soll es moglich sein. ... Der
Markt wird das entscheiden» (Frankfurter
Rundschau 13. 7. 1998). Im Gegensatz zu diesem
munteren Apostel des heiligen Marktes wire zu
fragen, ob nicht eine demokratische Kontrolle
und Selbstkontrolle der Entwicklung von Kapi-
tal, Wissenschaft und Technik notwendig wiire,
da ja angesichts der Januskopfigkeit der ganzen
Entwicklung keineswegs ausgemacht ist, wohin
uns diese noch fithren wird.

Aber zurilick zur seridsen Forschung. Im
Gegensatz zur utopischen Euphorie, die noch
die «Viter» der Humangentik beseelte, haben
schnelle Erfolge auf sich warten lassen und es
hat so etwas wie eine «Entmythisierung des
Gens» stattgefunden.

Die Relation von Genotyp und Phiinotyp

Die Entdecker-Euphorie, die auf dem Lon-
doner CIBA-Symposium von 1962 herrschte,
hat dank der Ergebnisse einer seridsen wis-
senschaftlichen Forschung inzwischen einem
kritischeren Denken Platz gemacht. Der Glaube
an eine fraglos deterministisch-kausale Relation
zwischen Genotyp und Phénotyp ist nachhaltig
erschiittert worden. Deren Verhéltnis ist als
ungemein komplexer erkannt worden, als man
das urspriinglich angenommen hatte. Hochge-
schraubte Erwartungen sind nicht — oder jeden-
falls noch nicht — erfiillt worden. Ulrike Riedel,
Mitglied der deutschen Bundestagskommission,
die sich mit Fragen des Rechts und der Ethik



12 ARrNoLD KUNzZLI

modernen Medizin beschiftigt, erklirte, bei
der Erforschung der genetischen Ursachen der
Volkskrankheiten gebe es «bisher ausser ei-
ner unendlich komplexen Verdachtslage keine
Ergebnisse». Sie sprach deshalb von «vollig
iberzogenen Heilserwartungen» (Frankfurter
Rundschau 6. 10. 2001). Man hat inzwischen
entdeckt, dass am Ausbruch einer Krankheit,
sofern diese iiberhaupt genetisch bedingt ist,
fast immer mehrere defekte Gene beteiligt zu
sein scheinen. Auch die Wechselwirkung zwi-
schen Genen und Umwelt spiele eine Rolle. So
scheint sich das Verhéltnis zwischen Genotyp
und Phénotyp nicht pauschal auf eine «Wenn-
dann»-Relation reduzieren zu lassen. Wihrend
man urspriinglich das Gen mythologisierte und
sich selbst als dessen Herren, die nun das Ge-
schift der Evolution selbst in die Hand nehmen,
eine demiurgische Rolle zusprach, plddieren
kritische Forscher heute fiir eine Entmytholo-
gisierung der DNA. Man hat erkannt, dass, von
einigen Ausnahmen abgesehen, einzelne Gene
nicht {iber die Macht verfiigen, das Schicksal
eines Menschen unwiderruflich zu bestimmen.
Im Grunde weiss man heute noch von keinem
einzigen Gen, was es wirklich alles tut, da es
viele Funktionen ausiibt und mit anderen Genen
zusammenspielt. Sandro Rusconi, Professor fiir
Biochemie an der Universitdt Freiburg i. Ue.
und langjihriger Prisident der Schweizerischen
Gesellschaft fiir Molekularbiologie hat von
einem «Missverhéltnis zwischen Wunsch und
Wirklichkeit» gesprochen. In der Gentherapie
soll ein krankheitsverursachender Gen-Defekt
durch eine direkte Ubertragung von Genen kor-
rigiert werden. Aber jede der rund 100 000 Mil-
liarden Zellen im menschlichen Korper besitze
eine exakte Kopie des menschlichen Erbmateri-
als, das Genom bestehe aus einem unglaublich
langen Molekiil, in dem etwa drei Milliarden
Grundbausteine in einer bestimmten Folge an-
einandergereiht seien. Im Idealfall sollte z.B.
in einer Lungen-Therapie zur Aufhebung der
schiddlichen Auswirkungen eines Gen-Defekts
das korrekte Gen in jede der etwa 1000 Milliar-
den Lungenepithelzellen eingeschleust werden.
Diese Einschleusung bendétigt ein Transportsys-
tem, wozu man verschiedene Viren als geeignet
erkannt zu haben glaubt (Neue Ziircher Zeitung

Mitt. Naturf. Ges. beider Basel 6

1. 12. 1999). Bei einer solchen Behandlung ist
1999 ein junger Patient gestorben.

Nun bleibt es zwar unbestritten, dass es
gewisse schicksalsbestimmende Korrelationen
zwischen Genotyp und Phénotyp gibt. Aber
von seltenen Fillen abgesehen ist das keine Ein-
bahnstrasse. Die Entwicklungsforschung spricht
den Genen nicht mehr eine absolute Macht zu.
Auch scheinen die Gene Umwelteinfliissen un-
terworfen zu sein und es scheint Interaktionen
zwischen einzelnen Genen zu geben. Das bedeu-
tet, dass zwischen Genotyp und Phénotyp keine
invariable monokausale Beziehung besteht. Fiir
die Auslosung oder Nichtauslosung einer Erb-
krankheit sind in den meisten Féllen nicht nur
die Gene verantwortlich zu machen, sondern ein
Insgesamt von polygenetischen Interaktionen
und nicht genetischen Faktoren.

Eva Neumann-Held und Christoph Reh-
mann-Sutter, der inzwischen zum Présiden-
ten der Schweizer Ethik-Kommission ernannt
worden ist, beide sowohl in der Philosophie wie
auch in der Molekularbiologie zu Hause, haben
in einem in der NZZ (23./24. 1. 1999) veroffent-
lichten gemeinsamen Aufsatz festgestellt, dass
das Genom «nicht als Trigerin der Art-Essenz,
des Wesens des Menschen» angesehen werde.
Der DNA werde «nicht zugeschrieben, das
<Programm> fiir die Entwicklung oder den
<Bauplan> fiir den Organismus zu enthalten».
Es gebe alternative Beschreibungen, «nach
denen Zellen und Organismen im Rahmen
molekularer Prozesse von der DNA «Gebrauch»
machen». Die Bedeutung der DNA ergebe sich
dann aus ihrem jeweiligen organischen Kontext
und «entstehe» im Laufe der Entwicklung. «Die
kiinstliche Verdnderung der Basenabfolge in den
DNA menschlicher Zellen, selbst wenn es sich
um die Keimzellen handelt, kann deshalb nicht
per se eine Verdanderung oder Umkonstruktion
des menschlichen Wesens sein». Schliesslich
sei auch noch Daniel Hell zitiert, der drztliche
Direktor der Psychiatrischen Universititsklinik
Zirich. Hell schreibt, die moderne molekular-
biologische Forschung habe aufgezeigt, «dass
Gene keine rigiden Informationstriger sind.
Einfliisse aus dem chemischen, physikalischen
und biologischen Umfeld der Chromosomen
konnen den Ausdruck der genetischen Botschaft



2002

stoppen oder aktivieren» (Neue Ziircher Zeitung
3./6. 5. 1999).

Als Laie kann ich nicht verifizieren, inwie-
weit solche kritische Stimmen wissenschaftlich
erhirtet sind, aber soweit ich es iiberblicke,
spricht alles fiir eine solche Annahme. Mit Si-
cherheit kann man sagen, dass in der seridsen
Forschung eine Entmythologisierung der Gene
stattgefunden hat. Das darf aber nicht dariiber
hinwegtiduschen, dass da und dort immer noch
Mythologisierer eifrig am Werk sind, vor allem
aus kommerziellen Griinden, und ein religions-
bediirftiges Publikum ihnen allzu gerne Glau-
ben schenkt.

Das wird wohl solange bleiben, solange man
die Erwartung hegt, die Humangenetik werde
eines Tages religidse Sehnsiichte nach einer
Erlosung von der «condition humaine» erfiillen
kénnen.

Die «condition humaine»

Kein Zweifel: Die Humangenetik riittelt an
der «condition humaine». Sie sucht nach Mitteln,
die Kontingenz der Erzeugung eines Menschen
durch wissenschaftlich-technische Eingriffe par-
tiell in menschlich Machbares zu verwandeln,
und hinter der Passion, dem Geheimnis der Gene
auf die Spur zu kommen, ldsst sich da und dort
eine Hoffnung erkennen, eines Tages auch dem
Tod den Meister zeigen zu konnen. Neben der
seridsen, kritischen Forschung, die sich immer
mehr der Komplexitit ihres Forschungsgegen-
standes bewusst wird, melden sich immer wie-
der Perfektionisten zu Wort, die davon traumen,
das Konfliktwesen Mensch in einen wie auch
immer perfekten Ubermenschen verwandeln
zu konnen. Aber es ist unleugbar, dass die Hu-
mangenetik als solche an den Grundfesten der
«condition humaine» riittelt. Das hat endlich
auch die Philosophen auf den Plan gerufen. So
gegensitzliche Philosophen wie der einstige
Bhagwan-Verehrer Peter Sloterdijk und der
Katholik Robert Spaemann gehen unabhingig
voneinander bis zum nizidnischen Glaubensbe-
kenntnis zuriick, das 325 n. Chr. auf dem Kon-
gress von Nicaea erstmals formuliert wurde und
das mit seiner Betonung der Gottlichkeit Christi

Die Humangenetik im Kreuzfeuer 13

und des Heiligen Geistes bis heute die Substanz
christlichen Glaubens bildet. Beide Philosophen
berufen sich auf das «genitum non factum», d.h.
auf den im Geiste Gott-Vaters gezeugten und
nicht «gemachten» Menschen (Lettre Internatio-
nal 48,2000; Neue Ziircher Zeitung 17. 5. 2000).
Wie immer man das interpretiert: Das bewusste
wissenschaftlich-technische Machen hat heute
der Kontingenz von Geburt und Tod den Kampf
angesagt. Wohin diese Entwicklung fiihren
wird, ist heute nicht auszumachen. Aber wie
alles Menschliche hat auch die Humangenetik
einen Januskopf, oder etwas wissenschaftlicher
ausgedriickt: ihre innere Dialektik. Heil und Un-
heil liegen als Moglichkeiten nahe beieinander
und es wire unverantwortlich, nur die eine Seite
sehen zu wollen. Der Mensch ist nach wie vor
das Konfliktwesen, das er immer war. Das Neue
aber ist, dass Wissenschaft und Technik diesem
Konfliktwesen eine Macht iiber sich selbst und
seine Umwelt geschenkt haben, deren verant-
wortbarer Gebrauch eine Miindigkeit verlangt,
von der angesichts des Zustandes dieser Welt
nicht mit Sicherheit gesagt werden kann, dass
wir ihrer fihig sind.

Literaturverzeichnis

Jungk, R. & H.J. Mundt (1966): Man and his future.
A CIBA-Foundation Volume. — Dt. Ausgabe: Das
umstrittene Experiment Mensch. Miinchen

Habermas, J. (2001): Die Zukunft der menschlichen
Natur, Frankfurt a. M.

Kollek, R. (2000): Praimplantationsdiagnostik, Tii-
bingen 2000

Kant, I. (1868) : Simtliche Werke, hrsg. v. G. Harten-
stein, Bd. 7, Leipzig 1868

Kiinzli, A. (2001): Menschenmarkt. Die Humangene-
tik zwischen Utopie, Kommerz und Wissenschaft.
Rowohlt, Reinbek bei Hamburg

Silver, L. (1998): Das geklonte Paradies, Miinchen

Prof. Dr. Arnold Kiinzli
Chutzenstrasse 40
3047 Bremgarten






	Die Humangenetik im Kreuzfeuer

