
Zeitschrift: Tätigkeitsbericht der Naturforschenden Gesellschaft Baselland

Herausgeber: Naturforschende Gesellschaft Baselland

Band: 35 (1988)

Artikel: Wahrnehmungsethik : Versuch einer Ergründung umweltethischer
Verbindlichkeit

Autor: Stiefel, Roland

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-676627

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-676627
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wahrnehmungsethik1

Versuch einer Ergründung umweltethischer Verhindlichkeit

Von Roland Stiefel

I

«Nun steht es in der Evolution nirgends geschrieben, dass unsere Spezies
überleben muss.»1 - Sind wir bald am Ende?

Der Mensch, eingeordnet in die Evolution und nicht deren unbedingtes
Zielprodukt, geht aufrecht, und er bewegt sich ungesichert in seiner Umgebung.

Die moderne Anthropologie hat den Weg nachgezeichnet. Aus dem
tierischen Instinktverhalten und aus der unbewussten Psyche entwickelt sich
ein Bewusstseinskern, der den Menschen von allen übrigen Lebewesen
unterscheidet, ihn zu ausschliesslicher Freiheit befähigt und gleichzeitig einsam
macht. Der aufrechte Gang verschafft Übersicht, und die ausgreifende
Bewegung durch Raum und Zeit verlangt Umsicht, Organisation, selbstverantwortliche

Reflexion. Aus bewusster Organisation entwickeln sich Herrschaft
und Hierarchie. Raum und Zeit werden behändigt. Unsere schmale Jetztzeit:
gekennzeichnet durch ein Übermass an blinder Behändigung des umgebenden

Raums. Atmet dieser noch? Sind wir, im Gefolge einer rasanten Verringerung

fremder Atemzüge ringsum, selbst bald zu Ende?
Sind wir, aufuns selbst gestellt, aber evolutionär-ökologisch vernetzt,

langfristig womöglich doch auf Käfer angewiesen
«Wenn wir überleben wollen, ist es für uns unabweisbar, aus der

Evolution jene Bedingungen zu erkennen, unter denen wir überleben
können. »2

Im anthropologischen Rückblick: Ungesichert, aus der Höhle geworfen,
auf sich selbst verwiesen, obdachlos geworden, sucht der Mensch seine

Behausung - er muss sie sich fortan selbst herstellen.
Die Etymologie des Wortes «Haus» und sein Niederschlag im Volksglauben

zeigen das vitale menschliche Bedürfnis nach Schutz und, bewusstseins-
mässig damit verknüpft, nach Sinngebung. So leitet sich «Haus» von einer
indogermanischen Wurzel ab, aus der auch der «Hort» (das «Angehäufte»,
die «Fülle») und die «Hose» (ursprünglich allgemein die «Hülle»,
«Bedeckung») entstanden sind. Alte Bedeutungen von «Haus» verweisen auf
«Familie» und «Heimat». - «Die Glaubensvorstellungen, die sich an den

1 Veränderte Fassung eines Referats, gehalten am X. Internationalen Jean Gebser-Sym-
posium, 10. bis 12. Juni 1988, in Schaffhausen.

215



wichtigsten Schauplatz menschlichen Erlebens knüpfen, geben Einblick in
die menschliche Seele und in die Geschichte des Menschen. In den zahllosen
Schutzmassnahmen gegen dämonische Angriffe spiegelt sich der schwere
Kampf, den der Mensch in alter Zeit gegen die Naturgewalten zu führen
hatte. Allmählich wird das Gefühl, das Haus verleihe Schutz, immer stärker.
In der dichterischen Phantasie weitet sich das H. zur Welt, d. h. die ganze
Welt muss nach dem Muster eines wohlgezimmerten H.es aufgebaut sein.

Das H. und sein Besitzer stehen im Volksbewusstsein in engster Verbindung.

Der H.name geht auf die Besitzer über. Holz- und Wasserrechte sind
an das H. geknüpft, auch das Recht, bei Prozessionen einen Altar aufzustellen.

Eine besonders schwere Strafe war nach altem Rechte das Niederreissen
des H.es.»3

Das Haus als menschlicher Lebensraum - verknüpft mit dem Gebot,
«aus der Evolution jene Bedingungen zu erkennen, unter denen wir überleben

können». Wie lauten die Bedingungen?
Den, der einen Marienkäfer tötet, trifft das Unglück. - «Deutlich geht aus

Kinderreimen hervor, dass der Marienkäfer seit alters die Rolle eines Boten
oder Dieners der Gottheit spielte.»4

Das menschliche Bewusstsein, seinerseits evolutionär entstanden, hat
anderseits die Vörstellungswelt der Götterboten längst hinter sich gelassen. Es

waltet selbsttätig im Haus - was immerhin heisst: Der Mensch bedarf des

richtigen Verhaltens in einem doppelten Sinn - zum Schutz seiner selbst und
der Mitbewohner und zum Schutz des Gehäuses. Die gegenseitige Abhängigkeit

widerspiegelt sich im Wort «Ethik» - entstanden, gemäss Aristoteles,
aus fidoq (Gehäuse, Gehege, Wohnung, Aufenthalt) und edoi; (Brauchtum,
Sitte): Die Verbindlichkeit des naturgemäss notwendigen und gewohnten
Wohnens im selben Gehäuse schafft jene Konvention des «richtigen»,
angemessenen Umgangs mit Mitbewohnern und schützendem Raum, die sich im
Wort «haushalten» ausgeprägt hat: Das «Haus halten» meint somit auch,
sich kraft des Bewusstseins gegenseitig Sorge tragen.

Damit ist ein erster vorläufiger Umriss von «Ethik» in deren ursprünglicher

Bedeutung gegeben. Er hält der Jetztzeit nicht stand. Weshalb? - Das
Gehäuse ist zerbrochen. Wir sind nicht mehr dort, wo wir wohnten. Konkret,
Hans Jonas: «Alle herkömmliche Ethik rechnete nur mit nicht-kumulativem

Verhalten.» - «Das Wohl oder Übel, worum das Handeln sich zu
kümmern hatte, lag nahe bei der Handlung, entweder in der Praxis selbst oder
in ihrer unmittelbaren Reichweite und war keine Sache entfernter Planung.
Diese Nähe der Ziele galt für Zeit sowohl als Raum.» - «Aber die kumulative
Selbstfortpflanzung technologischer Veränderung der Welt überholt
fortwährend die Bedingungen jedes ihrer beitragenden Akte und verläuft durch
lauter präzedenzlose Situationen, für die die Lehren der Erfahrung
ohnmächtig sind.»5

«...durch lauter präzedenzlose Situationen»: Das Gehäuse ist
zerbrochen.

216



Die Käfer, zu Chiffren im Insektizid-Kalkül geworden, gehen verloren.
Droht Niemandsland?
Einerseits bestehen Verhaltensnormen, durch bewusstseinsmässige

Konvention gesichert; und anderseits stehen wir heute vor einem - kraft menschlicher

Freiheit freigesetzten - Fortschritt, der beliebige Eigendynamik
entwickelt: Verläuft quer durch menschliches Bewusstsein eine unüberbrückbare

Kluft? Erscheint Ethik nur gerade noch als Ornament am Horizont?
- Es ist weiter nach ihren Möglichkeiten zu fragen.

Ethik entsteht dort, wo zwei Werte miteinander kollidieren und in der

Verwirklichung nach eindeutiger Prioritätsetzung verlangen. Solche
Wertkollision sprengt vielfach die Sinnkonvention: Das einsame Gewissen steht

gegen überlieferte Sitte, die Moralität als unbedingtes Prinzip gegen
herkömmliche und geschichtlich variable Moral. Wer selber schon in solcher
Entscheidung stand, kennt ihre Anspruchshärte. Der Wert-«Anspruch» will
Antwort. Verantwortung erwächst aus dem Gewissen; und dieses wurzelt im
Gemüt. - Das sind vorläufige Formulierungen. Sie bedürfen später der
Präzisierung.

So viel ist bis jetzt, auf die Jetztzeit bezogen, ersichtlich: Die Vorstellung
vom wohlgezimmerten Welthaus, wie sie im Völksglauben auftaucht, ist
zerbrochen. Statt konventioneller Verbindlichkeit erleben wir ethisch echolose
fortschreitende Einzelakte; anstelle des schützenden Gehäuses: der Griff ins

Niemandsland; anstelle ethischer Rückbindung beschränkten Handelns:
unbeschränkt-beliebige Fortschrittsdynamik, der man nachträglich mit
Ethikkommissionen zu begegnen oder wenigstens zu folgen versucht. -
Notstandsethik?

Scheinbar winziger Natur-Notstand angesichts verschwindender Käfer...6
- Notstandsethik gegenüber dem menschlichen Zugriff auf geringste
Wesen? Oder überlassen wir die Auszählung des Artentods dem Computer,
unserem Produkt? Beschränken wir uns auf die Bezifferung dessen, was das

von uns Hergestellte bewirkt?
Was heute zugespitzt und in solcher Tempozuspitzung höchst gefährlich

erscheint, gehört an sich zum Potential menschlichen Bewusstseins: Projektionen

über das Gehäuse hinaus - als «Entwurf» aus dem Unbewussten
verstanden - liefern die Idee, den Umriss dessen, was der Mensch bewerkstelligen

könnte. Aber: Der Projektions-Entwurf - in Form technischer
Erfindungen etwa - muss bewusstseinsmässig eingeholt, integriert werden; sonst
entsteht - vom kollektiven Unbewussten mächtig angetrieben - eigendynamische

technische Beliebigkeit. Was heute - angesichts der Kluft zwischen
Moralität und veräusserlichtem Fortschritt - nottut, ist die vitale Verbindlichkeit

einer Ethik in wachsendem Niemandsland, ihre Integration in die
Lebenspraxis des einzelnen und des Kollektivs. Welche Vorgaben bieten
bisherige ethische Theorien?

Die Normenethik orientiert sich an absolut verstandenen Handlungszielen.

Der Mensch bewegt sich in komplexer Wirklichkeit; sein Tun und Lassen

217



aber hat er auf unbedingt gültige Werte auszurichten. - Ihre Grenze findet
die Theorie dort, wo sie prinzipienhaft von der konkreten Wirklichkeit so
unnachgiebig abstrahiert, dass die Güterabwägung unmöglich wird und ethische

Ausweglosigkeit entsteht. Beispiel: Bei einer schwierigen Geburt sieht
sich der Arzt - unter dem Gebot «Du sollst nicht töten» - vor die Wahl
gestellt, entweder das Leben der Mutter oder dasjenige des Kindes zu retten...

Demgegenüber betont die Situationsethik den Wert des individuell
gewählten Verhaltens - losgelöst von allgemeingültigen verpflichtenden
Normen; der situationsbezogene persönliche Lebensvollzug wird wichtig; die
gewählte Entscheidung gibt Antwort auf eine bestimmte konkrete Situation,
verantwortet diese und schafft dadurch einen ethischen Wert. - Die Gefahr:
«Der Mensch kann sich in seinem Sollen ethisch so oder anders entscheiden,
wenn er nur die Verantwortung für sein Handeln auf die eigene Kappe nimmt
und niemals Reue zeigt. Was verbleibt, ist ein heroisches Ethos des Sollens,
das das Normative in inhaltlich bestimmter Hinsicht völlig offen
lässt. »7

Analog dazu ist in der Gesinnungsethik nicht das äussere Verhalten,
sondern die innere Einstellung, welche dieses lenkt, massgebend. - Im Extremfall

kann hier der unbedingte persönliche Gewissensdrang den ethischen
Wert einer Handlung auf blosse Subjektivität reduzieren. Beispiel: Der
Terrorist missachtet fremdes Leben aufgrund einer wie immer gearteten Gesinnung;

das menschliche Grundrecht auf Leben verfällt der Beliebigkeit.
Alle drei skizzierten Theorien zeigen Möglichkeiten, die wohl erst in

einem Miteinander fruchtbar werden: Einer Relativierung aller Werte steht
die Normenethik entgegen; die situationsbewusste Ethik stellt den
Einzelmenschen unabdingbar in die Realität; dass jede Wertentscheidung aber
nicht allein gemäss feststehenden Geboten beziehungsweise konkreten
Situationen erfolgt, sondern ihre Kraft aus dem je eigenen Menscheninnern
bezieht, betont die Gesinnungsethik.

Der Käfer gehört wie der Mensch zur «Schöpfung», miisste also in seinem
Bestand geschützt werden. Was aber, wenn er Pflanzen frisst, die den
angeschwollenen Menschenbestand ernähren? Und was, wenn ein Gesinnungstäter,

von absoluter subjektiver Verpflichtung getrieben, die Insektizidfabrik
in die Luft sprengt?

Genügen die Perspektiven dieser drei Denkrichtungen? «Aber die kumulative

Selbstfortpflanzung technologischer Veränderung der Welt
verläuft durch lauter präzedenzlose Situationen...» Das Gehäuse ist zerbrochen.

Wie verhält sich ethisches Denken angesichts des drohenden
Niemandslands?

In der Verantwortungsethik geht der Blick entschieden nach vorn; sie

fragt nicht allein nach aktueller Realisierung von Moralität, sie verlangt Antwort

auf die Frage nach den künftigen Konsequenzen heutigen Tuns, stellt
somit die ethische Güterabwägung in die Dimension der Folgezeit. - Die, die
nachkommen, werden uns befragen. Das Gehäuse ist zerbrochen. Verant-

218



wortungsethik ist aufs Zeitoffene hin angelegt - nicht als Ornament am
Horizont, sondern unnachgiebig realitätsbezogen angesichts heutiger
Projektionen auf ein mögliches Niemandsland.

Wir sind, ökologisch vernetzt, langfristig tatsächlich auch aufKäfer
angewiesen.

Niemandsland. Die fremden Atemzüge ringsum drohen sich zu verringern.

Erstmals in der Geschichte der Ethik erhebt sich die Frage nicht nur
nach der Freiheit und dem menschengemässen Fortbestand des Homo
sapiens, sondern auch nach dem Eigenwert und der Erhaltung der ausser-
menschlichen Umwelt. Hans Jonas: «Die Zukunft der Menschheit ist die
erste Pflicht menschlichen Kollektivverhaltens im Zeitalter der modo negativo
<allmächtig) gewordenen technischen Zivilisation. Hierin ist die Zukunft
der Natur als sine-qua-non offenkundig mitenthalten Die Verengung
auf den Menschen allein und als von aller übrigen Natur verschieden kann
nur Verengung, ja Entmenschung des Menschen selbst bedeuten Im
wahrhaft menschlichen Blickpunkt bleibt der Natur ihre Eigenwürde, die der
Willkür unserer Macht entgegensteht.»8

An dieser neuen, auf die Zukunft und auf die Totalität des Lebendigen
ausgerichteten Ethik müssen alle skizzierten Theorien wechselseitig
teilhaben.

Theorien? Praxisnähe? - Während die Normenethik den Sinnhorizont
gültiger Prinzipien bewahrt und die Situationsethik die existentielle
Verpflichtung betont, gibt die Gesinnungsethik der Verantwortungsethik die
innere Basis: Verantwortung erwächst aus dem Gewissen; dieses wurzelt im
Gemüt.

Allein der Mensch kann, kraft seines Bewusstseins, ethisch entscheiden.
Und kraft seines Bewusstseins hat er äussere Prozesse in Gang gesetzt, die
ihn und die Mitwelt zu überrunden drohen. Gerät Ethik in separierte
Nachträglichkeit und wird somit folgenlos für die Aussenvorgänge? Was aber,
wenn sich das menschliche Bewusstsein zusehends auf Aussenvorgänge
konzentriert und in deren Rasanz erstickt?

Die Forderung nach Integration von Ethik in die Lebenspraxis muss beim
Menscheninnern ansetzen - vorläufig gesagt: beim «Gemüt».

«In einer elsässischen Sage wird das Erscheinen eines Käfers mit einem
Kreuz aufden geschlossenen Flügeln als Himmelszeichen gedeutet und veranlasst

den Bau einer Kirche.»9

II

«Die Ideen des moralischen Gesetzes gehören zum unausrottbaren
Bestand der menschlichen Seele.»10 Das Zitat von C.G. Jung meint das
Ganze der menschlichen Psyche, das «Selbst»: So wie sich das Bewusstsein
evolutionär aus dem Unbewussten herausentwickelt hat, so bleibt es ander-

219



seits daran rückgekoppelt. Die «Ideen» verweisen auf die Reichweite
menschlicher Vernunft, aber die «moralische Bewertung des Handelns, die
sich im spezifischen Gefühlston der entsprechenden Vorstellung ausdrückt,
ist nicht immer eine Angelegenheit der conscientia, des Bewusstseins,
sondern funktioniert auch ohne diese».11

Wie ist die Rückkoppelung zu verstehen? - Das Gewissen wurzelt im
Gemüt, dem Kern der Werthaltungen; dieser aber erhält seine Energie aus dem
Unbewussten. Die unbewusste Energie manifestiert sich in Symbolen, die
kaum strikte Handlungsanweisungen geben, wohl aber die vom Bewusstsein
nicht berücksichtigten Aspekte «richtigen Tuns» eindringlich, oft erschütternd

aufzeigen. C.G. Jung: «Ohne die emotionale Dynamik verliert das

Gewissensphänomen allen Sinn...»12
Die vom Bewusstsein nicht berücksichtigten Aspekte: Die Vox Dei des

vom Unbewussten genährten Gewissens verlangt je nachdem einen unbequemen

ethischen Entscheid, der quer zum Sittenkodex steht und persönlich
verantwortet werden muss. - Anderseits verzerrt Jungs Psychologie die
Ethik keineswegs zu subjektiver Beliebigkeit: Das Unbewusste gehört zum
Gesamthaushalt der Psyche; seine menschenmögliche partielle Integration
ins Bewusstsein aber schafft jene abgesicherte Vernunftbasis, auf welcher die
Ethik aufbaut. «Die Integrierung unbewusster Inhalte ist ein individueller
Akt des Realisierens, Verstehens und sittlichen Wertens.»13 - «Die Synthese
von bewussten und unbewussten Inhalten und die Bewusstmachung
archetypischer Effekte auf die Bewusstseinsinhalte stellt eine Höchstleistung der
seelischen Bemühung und der Konzentration psychischer Kräfte dar.. ,»14

Jung hat den Vorgang «Individuation» genannt. Es ist ein mächtiger
innerer Prozess, im persönlichen Lebensvollzug geleistet und ausgestanden,
eine daseins-mögliche Synthese von Unbewusstem und Bewusstsein; eine
Lebensarbeit. Ethik, in dieser Dimension, meint und fordert die psychische
Ganzheit des Menschen.

...Die vom heutigen Bewusstsein nicht berücksichtigten Aspekte: Bei
einer strikten Abkoppelung des bewussten Teils der Psyche vom Unbewussten

droht Gefahr. «Die bewusste Persönlichkeit konnte domestiziert werden,
weil sie vom naturhaften und primitiven Menschen getrennt war. So wurden
wir einerseits höchst diszipliniert, organisiert und rational, die andere Seite
aber blieb ein unterdrückter Primitiver, abgeschnitten von Erziehung und
Kultur. Dies erklärt unsere vielen Rückfälle in die erschreckendste Barbarei,
und es erklärt auch die wirklich furchtbare Tatsache, dass je höher wir den
Berg wissenschaftlicher und technischer Errungenschaften hinaufklettern,
der Missbrauch unserer Erfindungen um so gefährlicher und diabolischer
wird.»15

Niemandsland, zerfurcht von abgespaltenen, blind wütenden Bewusst-
seinsakten? Oder Integration von Ethik in die psychische Ganzheit des
Menschen und damit bestimmender Faktor in der individuellen und kollektiven
Lebenspraxis?

220



.Die vom heutigen Bewusstsein nicht berücksichtigten Aspekte: Zum
Gesamtenergiehaushalt der Psyche gehören Gefühl und Intuition. Die
dominierende Ratio hat sie in die Separierung gedrängt und mit abgespaltener
Eigenwucht das Gehäuse durchbrochen. Der einseitige Energiefluss schafft
Isolation: Der neuzeitliche Mensch bewertet die Welt aus dem Blickwinkel
kausal determinierbarer Zwecksetzung. Die Weltvorstellung «Gehäuse»
zerfällt. Möglicher Wiedergewinn eigener Ganzheit?

Die Ratio zielt auf die Synthese analysierter Teile. Das Gefühl, vielfach
näher auf dem Unbewussten lagernd, sucht unmittelbar Erwiderung,
Kommunikation und damit Sinngebung durch ein Du. «Das intellektuelle
Verständnis sowohl wie der Ästhetizismus verschaffen das ebenso trügerische
wie bestechende Gefühl von Befreiung und Überlegenheit, das durch das
Dazwischentreten der Gefühlsbetonung in die Brüche zu gehen droht. Letztere

nämlich bedeutet eine gewisse Gebundenheit an Existenz und Sinn der
symbolischen Inhalte und daher auch eine Verbindlichkeit derselben für das
ethische Verhalten.. .»16

Die Ratio zerlegt. Die Intuition erspürt. Die Ratio operiert mit Fixiertem.
Die Intuition tastet das Mögliche aus. Sie «basiert insofern auf einem
unbewussten Vorgang, als ihr Resultat ein Einfall, ein Einbruch eines unbewussten

Inhalts ins Bewusstsein ist».17
Als Gegenbegriff zur Ratio gilt in der Wertethik das intentionale

Wertfühlen: In ihm erschliessen sich dem Menschen die Werte intuitiv. Max
Scheler: «Auch das Emotionale des Geistes, das Fühlen, Vorziehen,
Lieben, Hassen und das Wollen hat einen ursprünglichen apriorischen Gehalt,
den es nicht vom < Denken > erborgt und den die Ethik ganz unabhängig von
der Logik aufzuweisen hat.»18

Sinkt Ethik damit ab in die Unwägbarkeit unbewusster Bilder, subjektiver

Einfälle und Gefühle? - Nein. «Integrative Ethik» umfasst das Ganze
des Menschen und meint den Einbezug aller Energien - vom unbewussten
Archetypus bis zur intellektuellen Erwägung. - Gefühl und Intuition, zum
Unbewussten offen, geben - im Wortsinn: vorläufige - Wertimpulse. Die
kritische Befragung durch die Ratio erst schafft den prägnanten, verantwortbaren

ethischen Wert. Aber: das eine lässt sich vom andern nicht isolieren.
Soll das Gehäuse wieder bewohnbar werden, muss der Gesamthaushalt spielen

und stimmen.
Der Mensch, kraft seines Bewusstseins, «befragt»: Ethische Befragung

der Welt aber kann nur aus gesamtpsychischer Betroffenheit erwachsen - der
persönliche Lebensvollzug lässt sich davon nicht trennen. Nur wer
verantwortlich mit sich selbst umgeht, nicht bloss abgespaltenen Ich-Bedürfnissen
nachhängt, sondern, seiner Vox Dei folgend, dem «Selbst», der Gesamtheit
seiner psychischen Möglichkeiten, zur - womöglich bitter erkämpften -
komplementären Entfaltung verhilft: nur wer sich selbst treuhänderisch
verantwortet, kann gegenüber der Umwelt ethisch verantwortlich, treuhänderisch

handeln. Mit Egoismus hat Individualethik nichts zu tun: Ihre Realisierung

gelingt nur in der Komplementarität von Ich und Du.

221



III

«Selbstsein und Wahrsein ist nichts anderes als bedingungslos in
Kommunikation sein. Denn Existenz wird nur dann sich offenbar und
damit wirklich, wenn sie mit der andern Existenz, durch sie und zugleich mit
ihr, zu sich selber kommt.»19

Es ist dem Menschen nicht möglich, nicht zu kommunizieren. Schon
durch seine blosse Anwesenheit gibt er sich kund. Er ist nie «bloss»: Ohne
zu sprechen, ohne etwas zu wollen, ist er kollektiv unbewusst mit anderem
verbunden.

Nur in dialogischer Existenz, worin sich die Individualität zu «verantworteter»

Personalität entfaltet, ist Selbstwerdung möglich. Das eigene
«Selbst», das andere Du finden wechselseitig ihre Lebenswürde in der
Wertanerkennung durch das Gegenüber. Das Medium solcher ethischen
Wertanerkennung bezieht seine Kraft wiederum aus allen psychischen Funktionen;

das Gefühl gehört wesentlich dazu; seine umfassende Energie: die
Liebe. Karl Jaspers: «Die liebende Kommunikation von Selbst zu Selbst
schliesst in sich alle Liebe zu Sachen, zu Welt und Gott. In dem Masse, als

Kommunikation diese Inhalte als gemeinschaftliche in sich aufnimmt,
entfaltet sie sich selber. Nur durch sachliche Inhalte ist Kommunikation erfüllbar.

Nur durch liebende Menschen wird Sachliches wesentlich.»20
Die traditionelle Ethik beschränkt sich auf zwischenmenschliche

Wertfragen. Mit der Verantwortungsethik, der Folgenhaftigkeit gegenwärtigen
Handelns verpflichtet, rückt - angesichts der durch aktuelles technisches
Tun bewirkten Notsituation - die aussermenschliche kreatürliche Umwelt
mit ins Zentrum ethischer Güterabwägung.

Der Käfer wird schützenswert, weil er langfristig unserer eigenen
Existenzerhaltung dient. Schützen wir ihn auch, weil wir seelisch bedürftig sind nach
der Existenz des ganz andern

«Die liebende Kommunikation von Selbst zu Selbst schliesst in sich alle
Liebe zu Sachen...» - Seit der neuzeitlichen Subjekt-Objekt-Spaltung und
mit dem bewusstseinsmässig einseitigen Ratio-Herrschaftsanspruch gilt
Natur als Sache. Demgegenüber wurzelt im Begriff «Ökologie», der Lehre
von den Wechselwirkungen in der Natur, das Wort «Haus» und verweist auf
die bisher skizzierten Sinnbezüge von «Gehäuse»: auf die Sphäre menschlicher

Wohngemeinschaft und Sitte, auf den innermenschlichen
Gesamthaushalt der Psyche, auf die archaische Vorstellung einer wohlgezimmerten
Welteinheit.

Das Gehäuse ist in doppeltem Sinn gefährdet: Einerseits durch abgespaltene

Bewusstseinsteile; die notwendige persönliche «Selbst»-Werdung durch
psychische Integration lässt sich psychologisch von Jungs «Individuation»,
philosophisch von der Individualethik her begründen. - Anderseits ist heute
die ursprünglich-archaische Wohngemeinschaft «Mensch-Natur» gespalten:

Gelingt hier ein kommunikativ-ethischer Brückenschlag? Ist der

222



Mensch angewiesen auf das Andere nicht nur im Zwischen-, sondern auch
im Aussermenschlichen? - Die fremden Atemzüge ringsum, die sich verringern

- überlassen wir deren Auszählung künftig dem Apparat? Oder gelingt
der belebende Anschluss an die eigene Seele? Die Seele braucht den Atem
des Andern. Kraft seiner Vernunft könnte der Mensch eine erweiterte Ethik
entwickeln: «Der nächste Schritt sollte sein, vom bürgerlichen Rechtsstaat
in die Rechtsgemeinschaft der Natur einzutreten.»21

Treuhänderische Verantwortung gegenüber sich selbst, Verantwortung
gegenüber der Natur als anvertraut Eigenes: Der Mensch verfügt als einziges
Wesen über Bewusstsein; die erweiterte Ethik gelingt nur, wenn dieses
evolutionär gewachsene Bewusstsein sich nicht als Verfügungsgewalt, sondern als
Treuhänder innerhalb alles evolutionär Gewachsenen versteht. «Die
industriestaatliche Machtergreifung über die natürliche Mitwelt ist dadurch in
die derzeitige Krise geraten, dass die Naturzugehörigkeit des Menschen in
unserem Selbstverständnis nicht berücksichtigt ist. Es geht also um das
menschliche Selbstverständnis. »22

Menschliches Selbstverständnis müsste - angesichts heutiger Bedrohungen

- zur Bescheidenheit verpflichten. Die Verpflichtung könnte bedeuten:
Den Käfer, losgelöst von eigenen physischen und psychischen Bedürfnissen,
in seinem Eigenwert, seinem einzigartigen Da-Sein zu anerkennen.

IV

«Ökologie setzt mit der Wahrnehmung, nicht erst mit dem Stadium der
Analyse, ein.»23

Das «Selbst» entwickeln bedeutet: sich selber annehmen mitsamt den
Schattenkräften; diese in menschenwürdiger Arbeit ins Bewusstsein integrieren

- so sich selber verstehen. Volles Selbstverständnis entwickeln kann nur,
wer sich - entschieden über die Egozentrik hinaus - als kommunikationsfähiges

und -bedürftiges Wesen begreift. Ganzheitliche Kommunikation -
komplementär mit allem verschränkt - heisst: Fühlungnahme - entschieden
über die Anthropozentrik hinaus entfaltet - mit allen evolutionär gewachsenen

Wesen. - Selbst- und Naturverständnis sind nicht zu trennen. Ihre
Verbindlichkeit aber gewinnen sie nicht durch Abstraktion, sondern, vorläufig
formuliert, durch «Wahrnehmung».

Wie «versteht» der Mensch «Natur»? Im neuzeitlichen, ratio-betonten
Bewusstsein dominiert die naturwissenschaftliche Perspektive. Natur wird
analysierbar, erklärbar, handhabbar. Darin liegt unermesslicher Gewinn für
eine gesicherte Stellung des Menschen in der Welt - und gleichzeitig zeichnet
sich zusehends die Gefahr eines Reduktionismus lebendiger Phänomene ab:
Natur, naturwissenschaftlich zerlegt und schliesslich in Modellen simuliert,
gerinnt zum Entwurf menschlichen Denkens und so zum Präparat des Intellekts.

- Demgegenüber gilt, evolutionär bedingt, weiterhin: Der Mensch ist

223



ein eingebundenes Mischwesen. Mit Sinnenhaftigkeit hat ihn die Natur
begabt, mit Empfindung, Gefühl, Intuition - der Intellekt ist der jüngste, aber
anscheinend kräftigste Spross in der Entwicklung. Beherrscht er ausschliesslich

das Blickfeld, droht Verlust: Schwund an sinnlicher Erfahrung,
Schwund an seelischer Spannweite. Zwei Beispiele: Erst in der eigenen
leiblichen Bewegung wird die grossräumig-strukturelle Bewegtheit voll
wahrnehmbar. Wer nicht allein Punkte und Flächen diagnostiziert, sondern die
Landschaft erwandert, spürt sinnenhaft ihre Gestalt. - Nur in der gefühls-
mässigen Anerkennung dessen, was an Naturbildern ins menschliche Unbe-
wusste eingeht, wird Leben in seiner Dynamik erfahrbar. Wer den Käfer
nicht bloss beziffert, sondern seine Erscheinung im eigenen jähen Traumbild
wahrnimmt und ernstnimmt, spürt voll die Anwesenheit des ganz andern.

Der Tendenz des Reduktionismus im naturwissenschaftlichen Denken
entspricht im Computerdenken die Codierung, die Digitalisierung und
Entkörperlichung lebendiger Gestalten.

Digitalisierung lebendiger Kommunikation aber bewirkt verkürzende
Abstraktion: «Es entsteht durch die Methode der Digitalisierung immer ein
Programmprodukt: etwas, was es so nicht gibt, auch wenn der Zeichenwert
ausserordentlich grosse Massen von symbolischen Verhältnissen, stellvertretend

für die wirklichen, speichern kann. Im binären Prinzip steckt
sozusagen bereits ein Programmschema: der Satz vom ausgeschlossenen Dritten.

Unter lebendigen kulturellen Verhältnissen gilt dagegen der Satz vom
eingeschlossenen Dritten, so dass sämtliche binären Programmierungen den
lebendigen Zusammenhang der Mitteilungen zerstören.»24 - Das
ausgeschlossene Dritte: das Mitgemeinte - nur durch Intuition wahrnehmbar -
entfällt.

Der Käfer, in seine Teile zerlegt, kann sich als lebendige «Gestalt» nicht
mehr «mitteilen ». Sein Funktionsgefüge wird geteilt und messbar; die Seele,

auf Bewegung des Lebendigen angewiesen, verliert die «Kommunikation»
mit dem Käfer.

Das Computerdenken hat das Wirklichkeitsverständnis des heutigen
Menschen gepackt und droht diesem die Eigenwelt und die Mitwelt als

programmierte und programmierbare Abstraktion aufzuzwingen. Die vom
Bewusstsein erzeugte binäre Denk- und Technikmöglichkeit tendiert zur
Totalität; die Konsequenz: Enteignung des Menschen. Enteignung seiner

Fühlungnahme, seiner Erfahrung, seiner Wahlfreiheit gegenüber erspürten
Bedürfnissen; die Konsequenz: innere Bedürfnislosigkeit und damit Auslieferung

an den Apparat, seelische Beliebigkeit und damit Schwund an
ethischer Entscheidungskraft.25

« Wahrnehmungsethik» Ich schlage diesen Ausdruck vor für eine zu
entwickelnde Ethik, die, verbunden mit der Verantwortungsethik, meines
Erachtens heute nottut - angesichts heutiger verabsolutierter Bewusstseinsten-
denzen, die vom eigenwertig Lebendigen weg- und zur toten Abstraktion
hindrängen.

224



Der Begriff «Wahrnehmung» bedarf der Präzisierung. Ich meine damit
erstens: Das Ganze des Naturhaften, unserer technologischen Verfügungsgewalt

Unterworfenen in seinem Selbständigkeitswert anschauen und in
seinem Sosein verstehen. Anschauen heisst: Sich vorerst als Empfänger verhalten

und das naturhaft Gegebene nicht vorgängig in eigener Bewusstseins-
Selbstherrlichkeit ummodellieren. Gegen die analytische Methode ist damit
nichts gesagt; nur: wenn sie Alleinherrschaft beansprucht, geht die Ganzheit
in den ausgesonderten Teilen verloren; es drohen, gerade in bezug auf
Wirkungszusammenhänge «Mensch-Natur», abgespaltene Fehlentscheide. Das
Gegenüber in seiner Ganzheit anschauen heisst weiter, dass das «Gewusste,
d. h. als möglich oder wahrscheinlich Gezeigte, in der Anschauung erlebt
wird, so dass es das ihm angemessene Gefühl in uns erzeugt, das zum Handeln

bewegt».26 - Wahrnehmung verlangt somit, zweitens, nach Integration
der Bewusstseinsfaktoren, wie sie C. G. Jung dem Begriff «Individuation»
zugrunde legt. Dem aussermenschlichen ökologischen Haushalt kann das
menschliche Bewusstsein nicht nur rational, es kann ihm angemessen nur als

intaktes psychisches Gehäuse, worin auch Gefühl und Intuition wohnen,
begegnen. - Damit wechselseitig verschränkt, drittens: Die Individuation
bedarf der Begegnung; nur durch Wahrnehmung des andern kommt der
Mensch zu sich selbst; so wirkt Individuation auch nach aussen und bewirkt
ethische Verpflichtung. «Da das Individuum nicht nur Einzelwesen ist,
sondern auch kollektive Beziehung zu seiner Existenz voraussetzt, so führt auch
der Prozess der Individuation nicht in die Vereinzelung, sondern in einen
intensiveren und allgemeineren Kollektivzusammenhang. »21

Ethische Kollektivverpflichtung gegenüber Aussermenschlichem und,
wie von der Verantwortungsethik gefordert, auf Zukunft hin? Die
Kommunikation, worauf Ethik basiert, scheint hier erschwert: Die Ethik des
Unmittelbaren muss sich mit einer Ethik des Mittelbaren verbinden. Unser
Seinszusammenhang mit dem Käfer? Betrifft dies den einzelnen Zeitgenossen?
Praxisverdichtung von Ethik? Abstrahierende Argumentationen greifen
vielfach zu kurz. Weshalb? Der Naturtod, wie ihn der Mensch heute verursacht,

trifft diesen noch kaum jäh, konkret, existentiell - zumindest bisher

nur in Einzelfällen. Noch liegen keine Bäume quer auf den Autobahnen. Der
Naturtod schleicht hin zur künftigen Generation. Der erwachsene Zeitgenosse,

der Aufrufe überdrüssig, als angebliche Massengesellschaftspartikel
scheinbar überflüssig, verflüchtigt sich zerstreuungssüchtig und tempogeladen

ins Jetzt. - Die Betroffenheit, die zur Güterabwägung verpflichtet, muss
tiefer unten und altersmässig früher ausgelöst werden: in der unmittelbaren
Echoschicht, in der Wahrnehmungsfähigkeit des Menschen, in seiner (noch
nicht verschütteten, kindlichen) Erlebnissphäre.

Das Kind er-lebt die Welt. Im Kind, das dem fremden Tier übers Fell streichen

kann, wächst in der Lust der weichen Berührung unbewusst ein
ethischer Wert: Das Glück will Gewissheit - das Tier darf nicht verschwinden.
Ein Käfer lässt sich nicht streicheln; man kann ihn anschauen, seiner Bewe-

225



gung folgen. Die erste Streichel-Begegnung könnte, durch die eigene Erfahrung

von Glück vergeistigt, eine Wertanerkennung auch gegenüber dem
bewirken, das sich dem Tastsinn entzieht, aber in optischer Wahrnehmung als

Seelen-Eindruck bleibt. Selbsterfahrung durch Begegnung, durch die Sinne
vermittelt, dann, mit zunehmendem Alter, psychisch-geistig ausgeformt bis
zu vollem ethischem Bewusstsein: darin liegt die Entfaltung von
Wahrnehmungsethik; sie verbindet sich folgerichtig mit Verantwortungsethik. Wenn
die Verantwortung Künftiges einschliesst, muss sie beim Träger des Künftigen:

dem Kind, ansetzen.28

Hält dieser Entwurf der heutigen Wirklichkeit stand? Reduziert die
Dominanz technischen Denkens den Ansatz von «Wahrnehmung» nicht zu
einem freundlichen Ornament frühkindlicher Entwicklung? - Ethik muss
radikal sein, das heisst von den Wurzeln ins Bewusstsein greifen, sonst
beschreibt sie lediglich Analogiebewegungen zum noch beherrschenden
Zeitgeist. «Dasselbe wissenschaftlich-rationale Denken, das die Technik ermöglicht

und so die äussere Herausforderung für eine Verantwortungsethik
darstellt - dasselbe Denken scheint als wertfreie Vergegenständlichung der Welt
eine rationale Begründung ethischer Normen als unmöglich zu erweisen. »29

Hält Wahrnehmungsethik der heutigen Wirklichkeit stand? Oder kommt
die dringliche Bewusstseinsänderung - die womöglich mehrere Generationen
benötigt -30 bereits zu spät?

Radikale Ethik, als Notstandsethik verstanden, entzieht sich dem Kalkül.
Wenn ich, betroffen vom Tod ringsum, der schleicht, aber schleichend die
Bewegung ringsum, die mich beglückt und reicher macht, wahnwitzig lähmt
- wenn ich schreien möchte und den Schrei, in eigener schmerzhafter innerer
Bewegung, umwandle zu persönlich verantwortetem Widerstand: blinzle ich
da noch auf «Zweckhaftigkeit»?

Persönliche Betroffenheit? - Wahrnehmung verlangt nach Integration
aller Bewusstseinsfaktoren. - Kindliche Wahrnehmung des fremden Tiers
lässt sich mit der archaischen Identität von Subjekt und Objekt vergleichen.
Das eigene Gefühl wird unbewusst nach aussen, ins Tier projiziert und
schafft so die Verbindlichkeit ursprünglichen Glücks: Einfühlung wird zur
Einsfühlung, das Kind erfährt sich unbewusst als Tier. Der heranwachsende
Mensch ordnet sich die Welt. Die «participation mystique» wird überlagert
von Unterscheidungsvermögen und Urteil - könnte aber in der (allerdings
notwendigen) Zurücknahme der Projektion als Seelenton weiterschwingen
und noch in der rationalen ethischen Erwägung mitklingen. - Integriertes
Bewusstsein als Ziel der Individuation: Individuation heisst auch Zurücknahme,

bestmögliche Integration der Projektionen. Im heutigen
technischrationalen Denken scheint dies geleistet; der abstrahierend geordnete erfolgreiche

Zugriff auf die lebendige Umwelt aber trügt: Menschliches Denken
operiert mit Entwürfen, angetrieben von unbewussten Projektionen in
unbekanntes Land. Heute droht Niemandsland. Weshalb? Die übermächtigen
Entwürfe sind realisiert - ihre Antriebskräfte aber nicht ins volle Bewusst-

226



sein gehoben und ethisch gezügelt. Wir registrieren heute die Folgen.
C.G. Jung: «Die wahnwitzigste Zerstörung und Verwüstung ist die Reaktion

auf die Entfernung des Bewusstseins aus der Gleichgewichtslage. Es gibt
nämlich ein Gleichgewicht zwischen seelischem Ich und Nicht-Ich, eine
religio, d.h. eine sorgfältige Berücksichtigung der präsenten unbewussten
Mächte, die man nicht ohne Gefahr vernachlässigt. Diese Wendung hat sich
infolge der Veränderung der Bewusstseinslage schon seit Jahrhunderten
vorbereitet.»31

Wahrnehmungsethik angesichts von Technik? - Worum es hier nicht
geht: um eine pauschale Verketzerung modernen technischen Denkens.
Rückkehr in archaische Identität Die Forderung wäre naiv und unsinnig
und, gemessen an heutigen technologischen Chancen, auch menschenunwürdig.

- Worum es hier geht: Um die psychisch gesicherte ethische
Kontrolle des «Computerbewusstseins» angesichts von Mitwelt und Zukunft.
Radikale Kontrolle aber heisst: Der rationale Erwägungsprozess, der Balanceakt

des Bewusstseins, bezieht seine Energie aus den Wurzeln persönlicher
Selbst- und Weltwahrnehmung bis hinunter zu frühkindlicher Betroffenheit.
Wahrnehmungsethik, die alle Seelenkräfte des Menschen, alle phylogenetisch

und ontogenetisch gewachsenen Bewusstseinsstrukturen einschliesst,
müsste sich mit der auf Zukunft gerichteten Verantwortungsethik verbinden.
Jean Gebser: «Alle Strukturen konstituieren uns; alle Strukturen müssen
ihrem konstituierten Werte gemäss gelebt werden, wenn wir ein ganzes Leben
leben wollen; keine Struktur darf deshalb negiert werden; die Negierung tritt
aber in dem Moment ein, da die eine oder die andere Struktur überbetont
wird, was zur Folge hat, dass sie die Akzentuierung auf ihre defizienten Äus-
serungsformen verlagert, die stets quantitativer Art sind.»32

Bloss technisches Denken mit seinem Flang zur Quantifizierung hat eine

psychische Nivellierungstendenz; die seelischen Energien, nicht mehr gefordert,

verkümmern.
Bloss technisches Denken hat eine kommunikative Nivellierungstendenz:

Das lebendige Gegenüber wird ihm zur Chiffre; die Realität verdünnt sich
zum Niemandsland - das, infolge unverarbeiteter, selbständig wuchernder
Projektionen, trügerisch als ganze Wirklichkeit erscheint. «So verbreitet
sich heute mehr und mehr eine unrealistische rationale Weltanschauung, in
welcher der individuelle Mensch nur noch als Randphänomen eine Rolle
spielt.»33

Nivellierung des Menschen aber bewirkt kollektive Verantwortungslosigkeit.

Verantwortung basiert auf Selbst-Bewusstsein. Wahrnehmungsethik
müsste hier ansetzen: Nur wer sein eigenes Gehäuse wieder bewohnbar
macht - und das kann nur in individueller Betroffenheit und verpflichtender
Seelenarbeit geschehen - wird sensibel für die Erhaltung fremder Gehäuse.

Auf das Kollektivverhalten gerichtete gesetzgeberische Massnahmen greifen
letztlich nicht durch, wenn sie den psychischen Wohnsitz des einzelnen nicht
berühren. Was heisst: Bloss binäre Zukunftsgestaltung ohne religio, ohne die

227



sorgfältige und rigorose Beachtung eigener, kommunikativ entwickelter
Seelenkräfte, folgt lediglich dem linearen technischen Denken, statt dieses in
Zukunftsverantwortung zu integrieren.

Bloss technisches Denken nivelliert die Zukunft: Die durch Technik
bewirkte Abstraktion unserer Wirklichkeitsbegegnung blockiert die Fühlungnahme,

die Wahrnehmung, und stellt sich möglicher seelischer Betroffenheit
quer entgegen. Deshalb muss unnachgiebig gelten: «religio» verpflichtet
konkret zur Begrenzung und Kontrolle des technischen Überhangs. Die
Atemzüge ringsum dürfen sich nicht weiter verringern. Sonst schleift sich die
Wahrnehmung angesichts von nur Totem zu Tode und jede Ethik entfällt.

Wenn die Käfer verlorengehen, verlieren wir uns selbst.

228



Anmerkungen

1 Franz M.Wuketits: Evolution, Erkenntnis, Ethik, Darmstadt 1984, S. 184.
2 Ders., in: F. Kreuzer (Hrsg.), Nichts ist schon dagewesen - Konrad Lorenz, seine Lehre und

ihre Folgen, Munchen-Zurich 1984, S. 205.
3 Hanns Bachtold-Staubli: Handworterbuch des deutschen Aberglaubens, Band III, Berlin-

Leipzig 1930/31, Sp. 1552f.
4 Ebenda, Band V, Berlin-Leipzig 1932/33, Sp. 1692.
5 Hans Jonas: Das Prinzip Verantwortung, 3. Aufl., Frankfurt a.M. 1982, S.27, 22, 28.
6 In «Fortkommen... Die Erdbockkafer und wir» (R+R Verlag, Bottmingen 1987) wird der

drohende Verlust einer letzten Kaferpopulation in der Schweiz aus biologischer, psychologischer

und philosophischer Sicht behandelt.
7 Arthur Rieh: Wirtschaftsethik, 3.durchges. Aufl., Gütersloh 1987, S. 32.
8 Hans Jonas (vgl. Anm. 5), S. 245 f.
9 Hanns Bachtold-Staubli: Handworterbuch des deutschen Aberglaubens, Band IV, Berlin-

Leipzig 1931/32, Sp. 908.
10 C.G. Jung: Gesammelte Werke, Band 8, Ölten 1982, S. 316.

" C.G. Jung: Gesammelte Werke, Band 10, Ölten 1986, S.476f.
12 Ebenda, S.484.
13 Ebenda, S.248.
14 C.G. Jung: Gesammelte Werke, Band 8, Ölten 1982, S.241.
15 C.G. Jung: Gesammelte Werke, Band 10, Ölten 1986, S. 578.
" C.G. Jung: Gesammelte Werke, Band 16, Ölten 1971, S.298.
17 C.G. Jung: Gesammelte Werke, Band 8, Ölten 1982, S. 152.
18 Max Scheler: Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik, 5. durchges. Aufl.,

Bern-Munchen 1966, S. 82.
19 Karl Jaspers: Von der Wahrheit (München 1947), Zurich 1984, S. 377.
20 Ebenda, S. 1011.
21 Klaus Michael Meyer-Abich, in: Scheidewege, Jg. 12, Heft 3/4, 1982, S.602.
22 Ders.: Wege zum Frieden mit der Natur, Munchen-Wien 1984, S. 93.
23 A.M.Klaus-Muller, in: Constanze Eisenbart (Hrsg.), Humanokologie und Frieden, Stuttgart

1979, S. 264.
24 Alexander Kluge, in: Klaus von Bismarck u.a., Industrialisierung des Bewusstseins, München

1985, S.71.
23 Was hier summarisch vorgetragen wird, habe ich in meinem Buch «ComputerMensch -

Nichttechnische Aspekte der mikroelektronischen Revolution» (Liestal 1987) im Zusammenhang

darzustellen versucht.
26 Hans Jonas, in: Thomas Meyer/Susanne Miller (Hrsg.), Zukunftsethik und Industriegesellschaft,

München 1986, S. 5 f.
27 C.G. Jung: Gesammelte Werke, Band 6, Ölten 1981, S.477.
28 Vgl. etwa das praxisbezogene Buch für Eltern und Grundschulen von Rosa Studer: Die

Schöpfung erleben, Baden 1987.
29 Karl-Otto Apel, in: Zukunftsethik (vgl. Anm. 26), S. 27.
30 Vgl. Norbert Elias: Der Prozess der Zivilisation, 2 Bande, 4. Aufl., Frankfurt a.M. 1977,

S. 204.
31 C.G. Jung: Gesammelte Werke, Band 16, Ölten 1971, S.208.
32 Jean Gebser: Ursprung und Gegenwart, l.Teil, München 1973, S. 231.
33 Marie-Louise von Franz: C.G. Jung, Frauenfeld 1972, S. 318.

Adresse des Verfassers:

Dr. Roland Stiefel, Brandelistalweg 28, 4103 Bottmingen.

229


	Wahrnehmungsethik : Versuch einer Ergründung umweltethischer Verbindlichkeit

