
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 119 (2025)

Heft: 1

Artikel: Die andere Schweiz

Autor: Bertschinger, Dolores Zoé

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1090199

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1090199
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die andere
Schweiz

Jonathan Pärli im Gespräch mit
Dolores Zoé Bertschinger

Jonathan Pärli hat fast drei
Jahrzehnte des Schweizer
Asylaktivismus untersucht.
Im Gespräch mit Dolores Zoé
Bertschinger zeigt er Beispiele
einer starken politischen
Gemeinschaft auf, die zur
Entwicklung einer «anderen
Schweiz» entscheidend
beitrug. Welche Rolle spielten
in dieser Bewegungsgeschichte
kirchliche Aktivistinnen und
Kirchenräume?

dzb Du hast in deinem Buch Die andere
Schweiz. Asyl und Aktivismus 1973 bis
2000 die Geschichte der Schweizer
Asylbewegung aufgearbeitet. Aus theologischer

und religionsgeschichtlicher
Perspektive besonders interessant sind deine
Erkenntnisse zur Bedeutung des Kirchenasyls.

Das Verhältnis von Kirchgemeinden
und Asylbewegung spielt auch auf

dem Buchumschlag eine Rolle - was
genau ist dort zu sehen?

jp Es handelt sich um einen Ausschnitt
einer Fotografie, die im November 1986
im Gemeindesaal der reformierten Kirche

Bern-Bethlehem aufgenommen
wurde. Es findet ein Banquet républicain

statt, das den Anfang eines Kirchenasyls

markiert. Der Saal ist lebendig,
voller Leute. Prominent zu sehen sind
zwei Tamilen, die einen zusätzlichen
Tisch hereintragen. Die Organisator*in-
nen hatten mit etwa 150 Leuten gerechnet,

gekommen waren gegen 450. Was
ich am Bild mag: Es zeigt Menschen,
eine soziale Bewegung, ja eigentlich
eine Protestaktion - aber es sind keine
Banner, keine Parolen zu sehen. Wir

sehen diejenigen, die sich als die «andere
Schweiz» bezeichnet haben.

dzb Die Tischgemeinschaft ist natürlich
ein kultur- und religionsgeschichtlich
aufgeladenes Motiv. Was hates damit und
mit der Tradition der Banquets républicains

auf sich?

jp Die Theologin Ursula Knecht brachte
es gut auf den Punkt, als sie im Frühling
1987 im Zürcher Kaufleuten ein Banquet

eröffnete. Sie begrüsste die Gäste
und adressierte sie zugleich als
Gastgeberinnen: «Denn wer an einem Banquet
républicain teilnimmt, ist immer Gast und
Gastgeberin zugleich.» Bei der
Tischgemeinschaft geht es um Gleichheit, um
die Aufhebung herkömmlicher
Unterscheidungen. So verstanden, knüpfen
die Banquets an das antike Symposium
und das frühchristliche Abendmahl an.
In der antiken Polis war das Symposium,
wo man sich zum Essen, Trinken und
Diskutieren traf, auch ein wichtiges Symbol:
Diejenigen, die sich gemeinsam an den
Tisch setzen, sind freie und gleiche Bürger

des Gemeinwesens und akzeptieren
sich gegenseitig als solche. Im Abendmahl,

in der Eucharistie, findet sich
etwas Ähnliches wieder. Mit dem
Unterschied, dass das Abendmahl dem Prinzip
nach universell, nicht auf ein etabliertes
Gemeinwesen begrenzt ist. Die Banquets
républicains als solche entstammen der
französischen revolutionären Tradition:
In der Restauration nach 1815 trafen sich
Menschen zum gemeinsamen Essen und
Trinken, um die Einschränkungen der
Versammlungs- und Meinungsfreiheit zu
umgehen. Auch diese Banquets lehnten
sich an Symposium und Abendmahl an.
Die Teilnehmenden der Banquets erachteten

sich gegenseitig als frei und gleich und
verlangten das Stimmrecht zumindest für
alle Männer - und nicht nur für wenige
Vermögende, wie es das Zensuswahlrecht
in der Restauration festlegte.

dzb Wie aber kam diese Praxis in die
Asylbewegung der 1980er Jahre?

jp Im Frankreich der 1980er Jahre, wo
der Front National unter Jean-Marie
Le Pen erstarkte, erinnerten sich einige
Linke an die Banquets républicains von
einst. Die Idee war, mit der Besinnung
auf die revolutionäre Tradition die linke

Neue Wege 1.25 37



Regierung Mitterrand zu unterstützen.
In der Schweizer Asylbewegung gab es
starke Verbindungen aus der Romandie
und auch via Longo Ma'i in Basel nach
Frankreich. Auf diesem Weg kam die
politische Praxis der Banquets in die Schweiz,
wo man sie in die asylpolitische
Auseinandersetzung der Zeit übersetzte. Es ging
darum, ein anderes «Wir» auftreten zu
lassen als jenes nationalistisch-völkische,
das im Asyldiskurs die Hauptrolle spielte.
Und es ging darum, öffentlich darzulegen,

warum man - nicht gegen die Republik

und Demokratie, sondern um deren
Willen - zu offiziell unautorisierten Mitteln

wie dem Kirchenasyl griff.

dzb Auf dem Buchumschlag steht ein
Mensch im Zentrum: Die beiden Männer,

die den Tisch hereintragen, rahmen
einen sitzenden Mann, der so ins
Bildzentrum gerückt ist. Der Fokus auf
einzelne, konkrete Menschen: War nicht dies
der Grund, warum Kirchgemeinden sich
getrauten, gegen staatliche und kirchliche
Obrigkeiten Schutz zu gewähren?

jp Genau. So konnte man das damals
gerade auch, in den Neuen Wegen lesen.
Der langjährige Redaktor Willy Spieler
führte 1986 und 1987 lesenswerte Gespräche

mit Jacob Schädelin, damals Pfarrer
in Bern-Bethlehem, und mit dem Zürcher
Pfarrer Peter Wals, der in Seebach kurz
zuvor ein grosses Kirchenasyl
mitverantwortet hatte1. Theologisch gingen sie
davon aus, dass die versammelten
Menschen als Gemeinde Schutz bieten können
und hierüber entscheiden. Anders als in
der katholischen Tradition verstand man
den Schutz nicht als etwas, das von den
Sakralräumen an sich ausgeht. Im Fall
der «Berner Tamilen» war diese Strategie

erfolgreich: Getragen von 26
Kirchgemeinden erreichte die Aktion, dass der
Kanton Bern sich schliesslich - während
das ganze Land gebannt zuschaute - gegen
das Eidgenössische Justiz- und
Polizeidepartement und den Bundesrat stellte.

dzb Im Buch fasst du den Asylaktivismus
auch mit der politischen Philosophin Hannah

Arendt und mit dem Philosophen und
Historiker Jacques Rancière. Mir scheint
deine Forschung gerade wegen deiner Fragen

nach dem politischen Subjekt, nach
Solidarität und Repräsentation für aktuelle

linke Debatten anschlussfähig. Was

genau passiert denn gemäss Rancière,
wenn sich Menschen mit Schweizer Pass
und rechtlose abgewiesene Asylsuchende
bei einem Banquet zusammen an einen
Tisch setzen?

jp Mit Rancière kann man sagen, dass
sich die engagierten Schweizerinnen und
Schweizer in «unmöglicher» Weise mit
den unerwünschten «Fremden» identifiziert

haben. Das klang damals etwa
so: «Ein Staat, wo die Würde des
Menschen nur so lange etwas zählt, als sie
nichts kostet und politisch opportun ist,
bedroht nicht nur die Fremden, die jetzt
davon betroffen sind, sie bedroht uns
alle, macht uns alle zu Fremden in diesem
Land. » Unmöglich ist diese Identifikation
gemäss Rancière, weil sie juristisch und
soziologisch natürlich nicht stimmt: Die
Schweizerinnen verlieren ihre
Staatsbürgerschaft ja nicht, wenn sie sich als
«FTemde» bezeichnen, und bleiben gegenüber

den Asylsuchenden in allen erdenklichen

Hinsichten privilegiert. Aber dieser

Akt ermöglichte, «Fremde» zu einem
politischen Namen zu machen.

Ich habe bewusst darauf verzichtet,
das Verhältnis zwischen Solidarischen

und Betroffenen in erster Linie als

Frage der Privilegien und des humanitären

Paternalismus zu behandeln. Diese
Perspektive hat in den letzten Jahren in
Forschung und Öffentlichkeit viel
Aufmerksamkeit bekommen. In der
Auseinandersetzung mit meinem Material lege
ich eine etwas anders gelagerte Analyse
vor: Was die Asylbewegten abgelehnt
haben, war Staatsbürgerschaft als
Gegebenheit der Geburt. Sie haben zusammen
mit den Asylsuchenden ein offenes «Wir»
behauptet und den hierarchischen Auf-
und Zuteilungen der gesellschaftlichen
Rollen widersprochen.

dzb Du schreibst im Buch aber auch, die
Geflüchteten hätten in der Bewegung
nicht die Hauptrolle gespielt und wohl
auch nicht spielen können. Was meinst
du damit?

jp Die Rolle der Geflüchteten ist komplex.

Um bei den Banquets zu bleiben:
Anhand der im Nachgang publizierten
Broschüren ergibt sich ein klares Bild,
wer dort in erster Linie das Wort ergriffen
hat. An jenem in Bern-Bethlehem haben
die TamiPinnen vor allem gekocht und

38 Neue Wege 1.25



geholfen, den Raum herzurichten.
Insgesamt habe ich jedoch weitaus mehr
Wortergreifungen und Protestaktionen
von Asylsuchenden selbst gefunden,
als ich anfangs erwartet hatte. Was sich
dabei aber auch herausstellte: Wenn es in
Flüchtlingslagern zu Kritik und Protest
kam, schritt die Polizei extrem schnell
ein. Hannah Arendt hatte nach dem Zweiten

Weltkrieg geschrieben, dass sich
die Situation von Flüchtlingen dadurch
auszeichnet, dass ihre Meinungen kein
Gewicht haben und ihre Handlungen
ohne Belang sind. In gewissem Sinn fand
ich das für die von mir untersuchte Zeit
bestätigt: Von sich aus konnten Geflüchtete

bei den Institutionen und in der breiten

Öffentlichkeit keinerlei Gehör finden.
Irrelevant waren diese Aktionen dennoch
nicht: Sie haben das Interesse der
entstehenden Asylbewegung geweckt. Für
die Entwicklung der «anderen Schweiz»
waren aufbegehrende Geflüchtete sehr
wichtig. Und auf diesem Weg haben
immer wieder Asylsuchende den Weg in
die vielen asylbewegten Komitees,
Gruppierungen und Initiativen gefunden.

dzb Ausgehend von den ignorierten und
unterdrückten Protesten in den
Asylunterkünften, lassen sich die Banquets
doch als politische Praxis verstehen,
mittels derer rechtlose Subjekte in einen
Raum geholt wurden, in dem sie Rechte
erhielten. Dann verstehe ich aber deine
Bemerkung nicht, dass die Flüchtlinge
«nur» gekocht, geputzt und aufgeräumt
hätten. Aus feministischer Perspektive
sind das Kochen, das Einrichten und
Aufräumen zentral: Ohne Tische und Stühle
könnte niemand sitzen, ohne Essen und
Trinken gäbe es kein geselliges
Zusammensein. Wer an den Banquets Reden
geschwungen hat, ist das eine. Aber das
Bild auf deinem Buchcover spricht nochmals

eine andere Sprache: Es zeigt, dass

Flüchtlinge in sozialen, öffentlichen
Räumen handlungsfähig wurden. Und
es ist meiner Meinung nach kein Zufall,
dass es auch kirchliche Räume waren, in
denen diese «unmögliche Identifikation»
stattfand. Weil niemand damit rechnete,
dass Kirchen auch politische Räume sein
könnten. Die Asylbewegten haben die
verschiedensten Räume genutzt - eben
auch kirchliche -, und das war die Stärke
ihrer Bewegung. Das war das Momentum

der 1980er Jahre. An Banquets, bei

Kirchenasylen zeigte man: Wir sind eine
religiöse, ökumenische, interkulturelle
Gemeinschaft - und wir sind auch eine
politische Gemeinschaft.

jp Du sprichst etwas Wichtiges an. Keine
politische Bewegung könnte ohne das
Kochen, das Sich-Kümmern um menschliche

Bedürfnisse funktionieren. Aber es

gibt eine gesellschaftliche Hierarchie der
Tätigkeiten. Kritisch ist vor allem, wenn
immer die Gleichen für bestimmte
Tätigkeiten als besonders «geeignet» erachtet

werden. Das ist die normale soziale
Logik. In unserem Fall: Die solidarischen
Schweizerinnen reden, und die Geflüchteten

kochen für sie. Aber wie allein die
erwähnten Wortergreifungen und
Proteste von Geflüchteten zeigen, lagen die
Dinge zum Glück längst nicht so eindeutig.

«Ökumenisch» beschreibt die
Asylbewegung tatsächlich gut. Aber man muss
«ökumenisch» dabei nicht nur
interkonfessionell, sondern in einem umfassenden
Sinn begreifen. Engagierte Christ*innen
und Linke verschiedener Couleur bildeten
den Kern der Bewegung, aber sie strahlte
weiter aus. Auch wenn sie an der Urne
bei Referenden immer ziemlich deutlich
verlor, war die Bewegung in Sachen
Weltanschauung, Alter oder sozialem Milieu
doch sehr heterogen und damit
gesellschaftlich breit abgestützt und auch in
diesem Sinn eine «andere Schweiz».

O Dolores Zoé Bertschinger, *1988, ist wissen-
schaftliche Mitarbeiterin am Fachbereich
Religionswissenschaft an der Universität Bern.
Sie promovierte an der LMU München zu
buddhistischer Wandmalerei als sozioreligiöser
Praxis.

O Jonathan Pärli, *1987, promovierte an der Uni¬
versität Fribourg. Heute lehrt und forscht er
als Bereichsassistent zur Geschichte der Moderne
an der Universität Basel.

Jonathan Pärli: Die andere Schweiz. Asyl
und Aktivismus 1973-2000. Konstanz 2024,
450 Seiten.

1 Vgl. Neue Wege 7/8.1986 und Neue Wege 2.1987

Neue Wege 1.25 39


	Die andere Schweiz

