
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 119 (2025)

Heft: 1

Artikel: Gegenseitigkeit als Grundlage für die Rechte der Natur

Autor: Nausner, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1090198

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1090198
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gegenseitigkeit
als Grundlage
für die Rechte

der Natur
Michael Nausner

Die Einsicht ist bitter: Traditionelle

christliche Theologie trug
und trägt zur Klimakrise bei.
Als Reaktion daraufhat sich seit
den 1970er Jahren eine neue
theologische Perspektive auf das
Verhältnis des Menschen zum
Mehr-als-Menschlichen entwickelt.

Das Modell der Rechte der
Natur bietet Möglichkeiten zum
Paradigmenwechsel.
Im Frühling 2024 nahm ich an einem Studienbesuch

in einem Wald im Tiveden teil, einer
Landschaft zwischen Schwedens grössten Seen. Der
Wald ist während der vergangenen Jahrzehnte
mit Rücksicht auf den Erhalt der Biodiversität
und der Nachhaltigkeit bewirtschaftet worden.
Kahlschläge wurden vermieden und Bäume viel
später und in geringeren Quantitäten gefällt als
in der konventionellen Forstwirtschaft üblich.
Ich verbrachte mehrere Stunden im Wald, und
nirgends hatte ich das Gefühl, mich in einem
Forstbetrieb zu befinden (selbst wenn der Wald

tatsächlich auch aus kommerziellem Interesse
bewirtschaftet wird). Im Gespräch mit einem
der Initiatoren erfuhr ich von den Prinzipien
hinter diesem Projekt: Der Wald wird nicht so
sehr als eine Plantage verstanden, die Produkte
für den Markt liefern soll, sondern eher als ein
Ökosystem, zu dem auch die Menschen, die ihn
bewirtschaften, gehören. Ich bekam den
Eindruck, dass Forstwirtschaft hier als eine Übung
der Gegenseitigkeit zwischen dem Menschen
und der mehr-als-menschlichen Sphäre
verstanden wird. Die forstwirtschaftliche Praxis
zielt unter anderem darauf ab, die natürliche
Zusammensetzung des Waldes so weit wie
möglich zu bewahren, so wenig wie möglich
in Prozesse einzugreifen und aktiv zur vielfältigen

Struktur und zur Biodiversität des Waldes
beizutragen.

Bäume als Geschwister
der Menschen

Was mich während des Besuchs in diesem
Übungsfeld naturnaher Forstwirtschaft1 besonders

beeindruckte, war ein Hinweis des Försters
Anders Tivells : Wir Menschen werden niemals
auch nur in die Nähe eines umfassenden
Verständnisses der überwältigenden Komplexität
der Beziehungen und Interaktionen kommen,
aus denen ein Wald besteht, teils oberhalb, aber
vor allem unterhalb des Waldbodens. Ein
solcher Respekt, eine solche Ehrfurcht vor der
Vielfalt des Lebens eines Waldes zeugt vom
Bewusstsein einer tiefen Gegenseitigkeit
zwischen verschiedenen Arten und von Subjektivität

- und nicht von menschlichen Subjekten,
die natürliche Objekte verwalten.

Der Wald ist ein Ort gegenseitiger
Kommunikation, lange bevor der Mensch ihn betritt.
Ein Gespräch findet statt, «das sich durch den
Waldboden als ganzen zieht», wie es die
kanadische Forstwissenschaftlerin Suzanne Simard
ausdrückt, ein Gespräch, das erstaunliche
Ähnlichkeiten mit der Funktionsweise unserer
menschlichen Gehirne habe.2

Ein ähnliches Staunen mag auch den
US-amerikanischen Rechtswissenschaftler
Christopher D. Stone erfüllt haben, als er in
einem einflussreichen Artikel 1972 die erste
ausführliche Begründung dafür formulierte,
«natürlichen Objekten» Rechte zuzuschreiben
und damit Subjektivität.3 Heute mehren sich
jene Stimmen wieder, die der mehr-als-menschlichen

Welt, nicht zuletzt auch den Bäumen im
Wald, auf relationale, ja dialogische Weise
begegnen wollen. So berichtet der schwedische

Religionshistoriker Henrik Ohlsson von
einer wachsenden Anzahl von Menschen, die in

Neue Wege 1.25 31



der Begegnung mit Bäumen zu sich finden.4 Er
sieht in diesen Begegnungen Analogien zu dem,
was einst der Philosoph Emmanuel Lévinas
über das Zu-sich-Kommen in der Begegnung
mit dem Antlitz des anderen schrieb. Der
norwegische Kirchenhistoriker Thomas Arentzen
hat kürzlich ein Evangelium der Bäume
publiziert.5 Darin diagnostiziert er der christlichen
Theologie eine «Baumamnesie», ein Vergessen

der Bäume, obschon doch Bäume eine
zentrale Rolle in der jüdisch-christlichen
Tradition spielen. Er versucht sich in einer Lesart

des Christentums als mehr-als-menschli-
che Tradition. Dabei ist er auch inspiriert vom
jüdischen Religionsphilosophen Martin Buber,
der eine Begegnung mit einem Baum und der
darin liegenden existenziellen Gegenseitigkeit
beschreibt.6

Bereits der römische Schriftsteller Tertul-
lian im 2. Jahrhundert, der heilige Basilius im
4. Jahrhundert nach Christus, und im 12.
Jahrhundert auch die Mystikerin Hildegard von
Bingen wussten von einer Art Intelligenz der
Bäume, ihrem sozialen Leben und ihrer viri-
ditas (Grün- und Grundkraft), die sie mit
Menschen teilen.7 Bäume erscheinen als ältere und
Leben spendende Geschwister der Menschen.
Arentzen beschliesst sein Baumevangelium mit
dem poetischen Bild der unzähligen Münder
der Bäume, durch die der Geist zu uns spricht.8
In der Biologie werden die Öffnungen der Blätter

für den Gasaustausch mit dem griechischen
Wort stoma für Mund bezeichnet.

Infrastrukturen der
Gegenseitigkeit

Ich sehe die Pflege einer derartigen
Vorstellungskraft als eine der wichtigsten Aufgaben
der Theologie. Hierzu möchte ich die
Gegenseitigkeit als eine theologische Vorstellung
bedenken, die uns in Zeiten der Klimanotlage
inspirieren kann, das Zusammenleben auf
unserer Erde neu zu erfassen. Im technokratischen

Westen ist es sonst allzu leicht möglich,
sich das Verhältnis zwischen Menschen und
dem Mehr-als-Menschlichen als einseitiges
vorzustellen. Der Mensch ist der Handelnde,
die «Natur» die Empfangende, der etwas angetan

wird. Der Soziologe Bruno Latour ist einer
derjenigen, die sich am vehementesten gegen
eine solche Einbahnstrasse gewehrt haben.
Auch in seiner letzten Publikation hat er über
den Mangel an Vorstellungskraft, an utopischem

Denken geklagt.9
Papst Franziskus übt sich in theologischer

Vorstellungskraft, wenn er in seiner Enzyklika

Laudato si' von der Notwendigkeit der

Forstwirtschaft

wird als
Übung
der

Gegenseitigkeit

zwischen
dem — I
Menschen
und der
mehr-als-
mensch-
lichen
Sphäre
ver-

1

standen.
32



Gegenseitigkeit spricht. Das «technokratische
Paradigma» verleite uns zu einem einspurigen
Denken, bei dem es für jedes Problem eine
technische Lösung gebe. In der vom Papst ima-
ginierten ökologischen Kultur sind die
Menschen in verantwortlicher Wechselseitigkeit
intim mit Mutter Erde verwoben.10 Solche
intime Gegenseitigkeit macht eine Vorstellung
absoluten Eigentums unmöglich und öffnet die
Tür für ein Verständnis des Rechts, das eine
breitere Basis braucht als die Eigentumsrechte
des Individuums.

Das bedeutet nicht, dass die Rechte der
Natur gegen die Menschenrechte ausgespielt
werden dürfen. Stattdessen kann man mit dem
Juristen Tilo Wesche argumentieren, dass die
Rechte der Natur eine logische Konsequenz
der Menschenrechte sind. Er hält fest, «dass
die Rechte der Natur und geltendes Recht
Geschwister sind» und «ökologische Eigenrechte

[...] modernen Rechtsordnungen bereits
innewohnend [sind], und zwar als ein unab-
gegoltenes Potenzial»11. Allerdings räumt
Wesche nach meinem Dafürhalten dem westlichen

Rechtssystem eine zu hegemoniale Rolle
ein, wenn er darauf besteht, dass «ökologische

Eigenrechte [...] den etablierten
Rechtsvorstellungen selbst entnommen werden
[müssen]»12. ihm geht es um ein aufgeklärtes und
also von Mythologie bereinigtes Verständnis
von (ökologischem) Eigentum. Meines Erachtens

ist die Entwicklung von Rechten der Natur
hingegen nicht zu trennen von mythologischen

und religiösen Vorstellungen. Die
Universale Erklärung der Rechte der Mutter Erde
etwa, die 2010 von indigenen Repräsentantinnen

in La Paz verabschiedet wurde und eine
entscheidende Rolle bei der Etablierung der
Rechte der Natur in vielen Ländern gespielt
hat, ist voller mythologischer Untertöne. Und
sie hebt die Gegenseitigkeit zwischen Mutter
Erde und ihren jüngsten Kindern, den
Menschen, hervor.

Dem Politikwissenschaftler Mihnea Tänä-
sescu ist an der Gegenseitigkeit, nicht zuletzt
auch an ihrer politischen Bedeutung, gelegen.
Es geht ihm um die Einbettung menschlicher
Agens (Verantwortung) in ökologische Relationalst

(Gegenseitigkeit). Dabei lässt er sich von
der Mythologie der Mäori inspirieren, gemäss
welcher der Mensch inhärent ökologisch ist.13
In Tänäsescus politischer Vision der
Gegenseitigkeit ist letztlich alles, was sich als
Individuum versteht, suspekt, da (individuelle)
Unabhängigkeit ein politischer und kein
wissenschaftlicher Begriff sei. Deshalb brauche es
«Infrastrukturen der Gegenseitigkeit», die der
lebendigen Welt verpflichtet seien.14

Zusammengehörigkeit
von menschlicher und mehr-als-

menschlicher Würde

Das klingt sehr verwandt mit dem theologischen

Argument in Laudato si' für eine
wechselseitige Zugehörigkeit zwischen Menschen
und dem Mehr-als-Menschlichen.15 Darin
liegt die theologische Basis für die
Zusammengehörigkeit von Menschenrechten und
Rechten der Natur. Die Enzyklika drückt es
fast poetisch aus: Es geht darum, «die Klage
der Armen ebenso zu hören wie die Klage der
Erde»16. Für Bruno Latour ist diese Formulierung

von der Zusammengehörigkeit ökologischen

und sozialen Leids, die auf den
brasilianischen Befreiungstheologen Leonardo Boff
zurückgeht, ein Zeichen dafür, dass es einen
Paradigmenwechsel in der Anthropologie
braucht: Das Erdsystem selbst habe sich jetzt
in die menschliche Geschichte eingemischt.17
Es nimmt an der Politik in weiterem Sinne teil.
Latours Stimme ist mir wichtig, weil sie eine
nichttheologische Motivation für die Ergänzung

der Menschenrechte durch die Rechte der
Natur liefert, ohne dabei das Gespräch mit der
Theologie aufzugeben.

Theologische Vorstellungen können
helfen, zu einem Bewusstsein für die gegenseitige

Abhängigkeit von allem auf der Erde (als
Schöpfung Gottes) beizutragen. Es ist unmöglich,

menschliche Würde von der Würde des
Mehr-als-Menschlichen zu trennen. Menschliche

Würde und die Würde der mehr-als-
menschlichen Welt müssen nicht im Konflikt
miteinander stehen. Vielmehr setzen sie
einander voraus.

Die Zusammengehörigkeit und Gegenseitigkeit

von menschlicher und mehr-als-menschli-
cher Würde scheint schon Christopher D. Stone
ein Grundanliegen gewesen zu sein. Er schlug
vor, «<natürlichen Objekten> juristische Rechte
zu geben - ja sogar der natürlichen Umwelt als
ganzer».18 Dabei war ihm die Notwendigkeit
eines «Hintergrundmythos» sehr bewusst.
Es brauche «eine radikal neue Theorie oder
einen Mythos - gefühlt ebenso wie gedacht -
von der Beziehung des Menschen zum Rest der
Natur»19. Er bezog sich auf die Vorstellung von
der Erde als «Organismus, in dem der Mensch
ein funktionierender Teil ist»20. Stone öffnet
hier eine Tür zu einem Neudenken der
Anthropologie, die das westliche, in den (Eigentums-)
Rechten von Individuen verankerte Rechtssystem

auf fundamentale Weise herausfordert.
Nun stehen wir vor der Herausforderung

zu definieren, was «natürliche Objekte» sind

Neue Wege 1.25 33



und wer solche Objekte repräsentieren soll.
Dabei wird deutlich, dass die Rede von
passiven «Objekten» eigentlich irreführend ist,
auch wenn Stone die Terminologie beibehält.
Welche Rolle können sie im Sozialleben der
Menschen oder gar in der Politik spielen? Sollten

nicht Menschen als (Teile von) Ökosysteme^)

verstanden werden, auf analoge Weise zu
mehr-als-menschlichen Ökosystemen mit ihrer
Dynamik der Gegenseitigkeit? Und wenn eine
solche Analogie besteht: Warum sollten wir
uns nicht verschiedenartige Ökosysteme als
Rechtsträger in ein und demselben Rechtssystem

vorstellen? Sollten mehr-als-menschliche
Ökosysteme Teil unserer demokratischen
Prozesse sein? Tänäsescu stellt sich eine solche
Inklusion vor, indem er den Kreis der Betroffenen

weiterdenkt: Es gebe keinen Grund, nur
menschlichen Gemeinschaften das Recht aktiver

Teilhabe zuzugestehen.21
Die Frage, wie «natürliche Objekte» auf der

einen und «Personen» auf der anderen Seite
zu verstehen seien, muss immer wieder neu
gestellt werden. Das hat entscheidende Bedeutung

nicht nur für das Rechtssystem, sondern
auch für die Organisation einer Gesellschaft
und des Allgemeinwohls. Schon Christopher
D. Stone hat mit der Vorstellung vom Handeln
des Mehr-als-Menschlichen gerungen, auch
wenn er eine andere Terminologie benutzte.
Einerseits sah er, dass «grosse Probleme entstehen

bei der Definition der Grenzen eines <natür-
lichen Objekts>». Allerdings gilt Ähnliches für
den «Begriff der <Person> in rechtlicher oder
alltäglicher Rede»; diese Definition sei keine
Selbstverständlichkeit, sondern habe «immer
auch eine pragmatische Qualität»22. Stone
formuliert damit eine Vorstellung vom konstruierten

Wesen des Individuums, das aus einem
(gar nicht so stabilen) Bündel aus Beziehungen
besteht. Ihm war durchaus bewusst, dass ein
Anerkennen solch dynamischer ontologischer
Grundlagen des westlichen Rechtssystems zu
einem Paradigmenwechsel führen würde.

Über das anthropozentrische
Paradigma hinaus

In der Geschichte des Christentums wird die
exzeptionelle Sonderstellung des Menschen als
Herrscher über die Schöpfung oft betont. Hier
gibt es theologisch viel aufzuarbeiten. Der
Historiker Lynn White stellte - einige Jahre bevor
Stone seinen Entwurf über die Rechte der Natur
schrieb - die Risiken der Lehre von der
Gottebenbildlichkeit des Menschen heraus. Das
Christentum sei «die anthropozentrischste
Religion, die die Welt je gesehen hat»23.

Aufgrund der bitteren Einsicht des Beitrags
christlicher Theologie zur Klimakrise hat sich
seit den 1970er Jahren eine neue theologische
Perspektive auf das Verhältnis des Menschen
zum Mehr-als-Menschlichen entwickelt. Ein
wichtiger Vertreter dieser ökotheologischen
Sichtweise ist der Theologe Jürgen Moltmann.
Er sprach bereits in den 1980er Jahren von einer
«Schöpfungsgemeinschaft», um den sozialen
Gemeinschaftsbegriff auf die gesamte Schöpfung

hin zu erweitern und so der Vorstellung
von einer allem anderen enthobenen menschlichen

Gemeinschaft entgegenzuwirken.24 Diesem

erweiterten Gemeinschaftsbegriff blieb er
bis zu seinem Ende treu. Noch kurz vor seinem
Tod 2023 verfasste Moltmann ein leidenschaftliches

Plädoyer für ein neues, von einer kosmischen

Spiritualität beseeltes Verständnis vom
Menschen, der in die grössere Schöpfungsgemeinschaft

eingebettet ist.25 Daraus ergeben
sich aus theologischer Perspektive Rechte der
Natur, denn ohne solche wäre ökologische
Gerechtigkeit sinnlos.

Für Moltmann hat das Christentum aktiv
zur «Eroberung der Natur» beigetragen, weil
die Lehre von der Gottebenbildlichkeit
missverstanden worden ist. Er schliesst sich
deshalb der Gaia-Hypothese des Naturwissenschaftlers

James Lovelock an und sieht die
Erde als Organismus: «Aus theologischer
Perspektive kann die Erde als ein lebendiges
Geschöpf verstanden werden, das selbst Leben
hervorbringt (Genesis l.ll).»26 Für die Theologin

Catherine Keller ist Schöpfung ein Prozess
der Kommunikation, geprägt von Gegenseitigkeit.

Die Schöpfung finde als «Einladung» und
«Zusammenarbeit» statt. «Der Schöpfer lockt
selbst-organisierende Systeme heraus aus dem
Fluss der Möglichkeiten.»27

Rosemary Radford Ruether ist unter den
theologischen Stimmen, die implizit oder
explizit das Potenzial der Rechte der Natur
anerkennen, indem sie das Mitwirken der
Mehr-als-menschlichen Welt betonen,
vielleicht die früheste und kreativste.28 Sie
beklagt, dass «wir im Westen unseren Begriff
<Natur> als sowohl nicht-menschlich als auch
nicht-göttlich konstruiert haben.»29 Sie sieht
Gottes Bund mit der Erde als ein theologisches
Fundament dafür, der Natur Recht zuzusprechen:

«Jede Art von Pflanze oder Tier ist eine
einzigartige evolutionäre Form des Lebens und
hat deshalb als Art eine einzigartige Würde in
sich selbst.»30 Sie begibt sich als eine der ersten

Theologinnen in ein direktes Gespräch mit
Christopher D. Stone. Es sei unangemessen,
«<Natur> nur unter der Überschrift <Rechte des
Individuums> zu verstehen»31. Vielmehr sieht

34 Neue Wege 1.25



Ruether Menschen und mehr-als-menschliche
Geschöpfe als Teil einer biotischen Gemeinschaft,

einer Familie und miteinander
verwoben. Andere Lebewesen tragen ständig zu
unserer eigenen, inneren Veränderung bei. Wir
leben in intimer Gegenseitigkeit mit ihnen.
Rein biologisch sind unsere Körper «von
Minute zu Minute zusammengesetzt aus
Substanzen, die eben noch Teil von Tieren und
Pflanzen waren»32. Ruether will Systeme der
Dominanz und der Ausbeutung, wie sie unser
geschöpfliches Zusammenleben heute prägen,
mit Systemen «biophilischer», Leben liebender
Gegenseitigkeit ersetzen.33

Aus theologischer Perspektive können
Initiativen bejaht werden, die von einer
tatsächlichen Gegenseitigkeit ausgehen, dem
grundlegenden Merkmal der Beziehung
zwischen Menschen und dem Mehr-als-Menschli-
chen. Die Idee der Rechte der Natur hat also
im anthropozentrischen und individualistischen

Paradigma der Moderne zumindest eine
wichtige Rolle zu spielen: Sie problematisiert
das westliche Verständnis von Recht, das
ausschliesslich auf das Recht des Individuums
und auf Eigentumsrechte aufbaut. Die
Herausforderung ist, die Gemeinschaft der Rechtssubjekte

zu erweitern.
Nach meinem Erlebnis im majestätischen

Wald von Tiveden bin ich - zumindest in
meiner Vorstellung - der Anerkennung von
mehr-als-menschlichen Ökosystemen als
Subjekten unantastbarer Würde, und damit auch
als Rechtssubjekten, einen Schritt
nähergekommen. Ich konnte diesen Schritt tun, weil ich
Zeuge einer gegenseitigen Beziehung zwischen
Menschen und Wald wurde, die auf einem
Verständnis vom Wald als Ökosystem aufbaut, das
auch die Menschen in ihm umfasst.

Wir brauchen viele weitere Beispiele solch
gelebter Gegenseitigkeit, weil Mutter Erde/
Gaia unter ihrer Belastung seufzt (Römerbrief

8,22) und sich nach einer Einbeziehung
in neue Modelle biophilischer Gegenseitigkeit

durch ihre menschlichen Gäste sehnt. Das
Modell der Rechte der Natur bietet Möglichkeiten

dieser Gegenseitigkeit. •
O Michael Nausner, *1965 in Wien, hatte nach Studien

in Deutschland, Schweden und den USA etliche Jahre
einen Lehrstuhl für Systematische Theologie in
Reutlingen/D inne und arbeitet seit 2017 an der
Forschungseinheit der Schwedischen Kirche in Uppsala.

1 naturnaraskogsbruk.se
2 Suzanne Simard: Finding the Mother Tree. New York

2021, S.5.

3 Christopher D. Stone: Should Trees Have Standing?
Toward Legal Rights for Natural Objects. In: Southern
California Law Review 45 (1972), S. 450-501.

4 Henrik Ohlsson: Facing Nature. Stockholm 2022.

5 Thomas Arentzen: Trœrnesevangelium. Oslo 2023.

6 Ebd., S.27-29.
7 Ebd., S.58-77.
8 Ebd., S. 145.

9 Bruno Latour: If We Lose Our Earth, We Lose Our
Souls. New York 2024, S. 81.

10 Papst Franziskus: Laudato si', §67, zu finden auf
www.vatican.va.

11 Thilo Wesche: Die Rechte der Natur. Berlin 2023,
S. 14.

12 Ebd., S. 17.

13 Minhea Tänäsescu: EcocenePolitics. NewYork2022,
S. 115.

14 Ebd., S. 157/158.

15 Laudato si', §202.
16 Laudato si', §49.
17 Latour 2024, S.43.

18 Stone 1972, S.456.
19 Stone 1972, S.498.
20 Stone 1972, S.499.
21 Tänäsescu 2022, S.176.

22 Stone 1972, S.456, Fussnote 26.

23 Lynn White Jr.: The Historical Roots of Our Ecologie
Crisis. In: Science 1967, S. 1205.

24 Jürgen Moltmann: Gott in der Schöpfung. München
1985.

25 Jürgen Moltmann: The GreatTheological Transfor¬
mation. In: Theology Today 80 (2023), S.9-17.

26 Moltmann 2023, S. 13.

27 Catherine Keller: Face of the Deep. A Theology of
Becoming. New York 2003, S. 195.

28 In Europa war wohl der Theologe Sigurd Bergmann
einer der ersten, der das Potenzial der Rechte der
Natur für ein theologisches Umdenken erkannte. Siehe:
Sigurd Bergmann : Naturells rättigheter - teologiska
perspektiv pa naturens egenvärde i en rättsgemenskap
av allt levande. In: VärLösen 6-7/1992, S. 379-396.

29 Rosemary Radford Ruether: Gaia & God. San Francisco
1992, S.5.

30 Ebd., S.221.

31 Ebd., S. 226.

32 Ebd., S.252.

33 Ebd., S.258.

Neue Wege 1.25 35



Z0TUNÛ DER

Serviœ-public-Krise»

Nein,Nein,Nein

& nochmals New

dum»" «"
24.November.

als jeder Stahlofen.
Im work stehen die
Geschichten dazu.

work sagt, was ist. Am Puls der Zeit.

work - die Zeitung zur Arbeit
für die Arbeitenden.

www.pszeitung.ch/abo

Alles mitzukriegen, was im Kanton Zürich |
politisch und kulturell passiert, ist schwierig

Aber vieles steht im P.S


	Gegenseitigkeit als Grundlage für die Rechte der Natur

