
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 119 (2025)

Heft: 1

Artikel: Rechte der Natur aushandeln

Autor: Hui, Matthias / Dietschy, Beat

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1090196

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1090196
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rechte der
Natur

aushandeln
Neue Wege-Gespräch mit Marcel Hänggi,

Fiona Leu und Marionna Schlatter
von Matthias Hui und Beat Dietschy

mich sehr. In einem Aufsatz schrieb ich, dass
man unsere Generation rückblickend als die
schmutzige Generation bezeichnen werde.
Es schien vorgespurt, dass ich Biologie
studieren würde. Aber mir wurde plötzlich klar,
dass ich damit mein Leben lang dokumentieren

würde, wie es der Natur immer schlechter
geht. Ich versuchte die Frage umzudrehen:
Was bringt die Menschen dazu, ihr Verhalten

gegenüber der Natur und ihr Verständnis
von Natur zu ändern? So landete ich in der
Umweltsoziologie.

aw Sie befassen sich intensiv mit Pilzen.
Wie kam es dazu?

ms Ich habe das Wissen über Pilze wie eine
zusätzliche Sprache von meinem Vater gelernt.
Mit 14 Jahren machte ich das eidgenössische
Diplom zur Pilzkontrolleurin und bin heute
auch Instruktorin beim Verband und bilde
Pilzfachpersonen aus. Die Pilze begleiten mich als
Hobby und Leidenschaft durchs Leben.

m/ Fiona Leu, was für ein Verhältnis zur Natur
haben Sie mitbekommen und sich später
erarbeitet?

Wie kommen in der Schweiz eine
Juristin, ein Journalist und eine
Politikerin darauf, sich mit den
Rechten der Natur zu beschäftigen?

Ein Gespräch über Pilze im
Wald und die Rechte von Flüssen
auf anderen Kontinenten sowie
über die Frage, wo es hier
Anknüpfungspunkte für dieses
nichtanthropozentrische Denken gibt.

Mv Marionna Schlatter, was hat Ihre Beziehung
zur Natur geprägt?

ms Das waren zuallererst meine Eltern. Ich bin
auf dem Land aufgewachsen. Vor allem mein
Vater hatte einen sehr engen Bezug zur Natur.
Wir waren oft draussen, ich verbrachte meine
Freizeit im Wald. Es prägt Menschen, wenn sie
schon als Kinder einen Zugang zur Natur haben.
Entsprechend bildet sich die Empathie gegenüber

der natürlichen Umwelt aus. Im
Gymnasium war ich erschüttert über den Zustand
der Umwelt, die Plastikthematik beschäftigte

FL Ich bin in Stadtnähe aufgewachsen, aber
meine Eltern legten ebenfalls grossen Wert
darauf, dass wir viel draussen waren - so gingen

wir etwa oft wandern. Das hat uns Kindern
geholfen, ein Verständnis für die Natur zu
entwickeln, und wir konnten uns dabei Wissen
über ökologische Zusammenhänge aneignen.

Meine Grosseltern haben Pilze gesammelt,

und ich habe vor ein paar Jahren selbst
Gefallen daran gefunden. Allerdings auf einem
anderen Niveau als Marionna Schlatter: Für
uns ist das Pilzesammeln eine schöne
Sonntagsbeschäftigung. Jetzt, wo ich selbst Kinder
habe, frage ich mich, was ich ihnen punkto
Beziehung zur «Natur» mitgeben möchte. Die
aktuellen Umweltkatastrophen wie Klimawandel

und Artensterben gehen mir sehr nahe
und berühren mich zutiefst. Deshalb habe ich
mich gefragt, was ich als Juristin in diesem
Bereich tun kann und welche Ideen es bereits
gibt, um das oft zerstörerische Verhältnis
zwischen Mensch und Umwelt positiv zu verändern.

Ich stiess auf Beispiele, in denen der
Natur selbst Rechte zugestanden wurden. Es
hat mich beeindruckt, wie diese Fälle seit etwa
2017 exponentiell zugenommen haben. In meiner

Dissertation habe ich sie untersucht.

Mv Marcel Hänggi, wie hat sich Ihre Beziehung
zur Natur entwickelt?

Neue Wege 1.25 17



MH Als Kind erlebte ich fast ausschliesslich
Berg- und Wanderferien. In den 1970er Jahren

bekam ich als Siebenjähriger eine WWF-
Kindermitgliedschaft geschenkt und las jedes
Magazin von der ersten bis zur letzten Seite.
Das Bewusstsein einer bedrohten Umwelt
war immer schon da, zum Beispiel mit dem
Waldsterben. Auch der naturwissenschaftliche

Zugang hat mich früh interessiert, ich las
Wissenschaftsbücher für Kinder. Mit zwanzig
Jahren begann ich die Landwirtschaft zu
entdecken. Ich pflückte öfter Oliven bei Freunden

in Italien, ich heue immer noch
regelmässig und gerne. Und ich bin jetzt in einem
Stadtbauernhof an der solidarischen
Landwirtschaftbeteiligt. Meine Kinder als richtige
Stadtkinder sollten wissen, dass Eier nicht auf
Bäumen wachsen.

mw Fiona Leu, Ihre Dissertation trägt den Titel
Unbequeme Welten bauen. Ein Versuch
der Inklusion von Oberflächengewässern
ins moderne Rechtssystem. Worauf sind
Sie bei Ihren Recherchen gestossen?

FL Es geht beim Thema «Rechte der Natur»
um Eigenrechte von «nichtmenschlichen Enti-
täten», wie ich sie nenne - halbwegs
abgeschlossene Ökosysteme, Parks oder auch
einzelne Tierarten. Solchen Entitäten werden
nun vielerorts Eigenrechte verliehen, oder sie
erhalten sogar den Status einer Rechtsperson,
eines Rechtssubjekts. Auf der sehr informativen

Internetseite der UNO Harmony with
Nature (harmonywithnatureun.org) mit einer
globalen Übersicht aller aktuellen Beispiele
von Gesetzen und Umsetzungsbestrebungen
erhält man einen guten Einblick in die Diver-
sität und Heterogenität der Beispiele.

ww Können Sie uns Beispiele schildern,
die Sie von Anfang an besonders in
den Bann gezogen haben?

FL Mit drei Gewässern habe ich mich intensiver
befasst. Gewässer haben generell überproportional

oft eigene Rechte oder Rechtspersönlichkeit
erhalten, wahrscheinlich aufgrund ihrer

Nähe zu uns Menschen und unserer direkten
Abhängigkeit von ihnen. Da ist zum Beispiel
der Rio Atrato in Kolumbien. Das kolumbianische

Verfassungsgericht hat diesem Fluss nach
einer Menschenrechtsklage im Rahmen eines
Urteils Rechtspersönlichkeit zuerkannt. Das
zweite Beispiel, das ich mir angeschaut habe
und interessant finde, weil es aus der westlichen

Lebenswirklichkeit kommt, ist der Lake
Erie in Toledo, einer Stadt in den USA. Mittels

einer zivilgesellschaftlichen Initiative wurden
demjenigen Teil des Sees, der im Stadtgebiet
liegt, in der Stadtverfassung eigene Rechte
verliehen. Ein Bundesbezirksgericht in Ohio hat
die Verfassungsänderung jedoch für ungültig
erklärt, weshalb sie heute nicht mehr in Kraft
ist. Das für mich spannendste Beispiel ist der
Whanganui River in Neuseeland bzw. Aotea-
roa, wie das Land auf Maori heisst. Hier wurde
in einem Gesetz mit über hundert Paragrafen
detailliert geregelt, welche Rechte der Fluss
hat, aber auch, was er tun muss, also welche
Pflichten er hat.

Mw Was steht denn in diesem
ausführlichen Gesetz?

FL Darin ist festgelegt, dass dieser Fluss eine
Rechtspersönlichkeit besitzt und sogar -
zumindest teilweise - sich selbst gehört. Dies
hat einen historischen Hintergrund. Die lokale
Mäori-Bevölkerung, die Whanganui Iwi, haben
seit über 150 Jahren für die Rechte des Flusses
gekämpft. Sie haben eine tiefe spirituelle Beziehung

zu ihm - er ist ihr Ahne. Im Laufe der Zeit
haben sie zahlreiche politische und juristische
Aktionen durchgeführt. Im Rahmen der Deko-
lonisierungsverhandlungen mit der Regierung
wurden verschiedene Verträge ausgearbeitet.
In einem dieser Verträge entschuldigt sich die
Regierung auch bei den Mäori-Gemeinschaf-
ten für die koloniale Gewalt und spricht ihnen
80 Millionen Neuseeländische Dollar als
Wiedergutmachung zu. Ein weiterer Vertrag regelt
die Rechte und interessanterweise auch die
Pflichten des Whanganui-Flusses und spricht
ihm ein Vermögen von 30 Millionen
Neuseeländischen Dollar zu. Dieser Vertrag wurde
2017 durch einen einstimmigen Parlaments-
beschluss in ein nationales Gesetz überführt.
Die Ufergebiete, die zuvor dem Staat gehörten,
gehören seitdem dem Fluss. Er ist damit
teilweise Eigentümer seines eigenen Körpers. Das
Privateigentum von Uferanrainer*innen wurde
allerdings nicht angetastet. Das war wohl politisch

zu riskant. Der Fluss muss auch Steuern
zahlen, was aus der juristischen Sicht durchaus
schlüssig ist: Er hat Vermögen sowie Einkünfte
daraus, er besitzt Rechtspersönlichkeit und
befindet sich auf dem Gebiet des betreffenden
Staats. Damit erfüllt er alle Voraussetzungen
eines Steuersubjekts. Der Fluss wird von einer
gewählten Vertretung der Whanganui Iwi und
dem Umweltminister oder der Umweltministerin

Neuseelands/Aotearoas vertreten. Dieses

Gremium «Te Pou Tupua», das «menschliche

Gesicht» des Flusses, vertritt den Fluss,
wie Eltern ihr Kind rechtlich vertreten würden.

18 Neue Wege 1.25



Mithilfe dieses Gremiums kann der Fluss
beispielsweise auch Verträge abschliessen.

ww Marionna Schlatter, Sie haben zusammen
mit anderen Politikerinnen 2021 eine
parlamentarische Initiative mit dem Titel
«Recht auf gesunde Umwelt und Rechte
der Natur» eingereicht. Waren es solche
Beispiele aus dem Ausland, die Sie dazu
motiviert haben?

ms Das Thema hat mich schon länger begleitet.
Aber die Motivation für den Vorstoss kam

von aussen: Leute vom World Ethic Forum
um Linard Bardill und Doris Ragettli sind an
mich herangetreten. Die Grundmotivation dieser

visionären Gruppe war ursprünglich, die
schweizerische Bundesverfassung auf nachhaltigere

Beine zu stellen. Daraus ist dieses
eingedampfte konkrete Projekt entstanden. Ich
konnte Parlamentarier*innen fast aller Parteien
zur gemeinsamen Lancierung dieser parlamentarischen

Initiative gewinnen. Mir war von
Anfang an klar, dass wir nicht gleich eine Mehrheit

dafür finden würden. Es ging darum, auch
in der Schweiz die Diskussion um Rechte der
Natur zu lancieren. Dabei machte ich die
bereichernde Erfahrung, wie wichtig weltweite
Netzwerke in Wissenschaft und Politik sein können.
Ernüchtert hat mich gleichzeitig die Erfahrung,
dass das anthropozentrische Weltbild bei vielen

Parlamentarier*innen noch tief verankert
ist, gerade in Kreisen mit einem ausgeprägt
christlichen Hintergrund. Es sind paternalisti-
sche und kolonialistische Haltungen, die zum
Vorschein kommen: der Mensch als Krone der
Schöpfung, der Mensch, der die Natur zur
Verfügung hat, sie aber auch von oben herab schützen

kann. Solche Haltungen sind von einem
Denken in ökologischen Zusammenhängen und
einem Bewusstsein unserer Abhängigkeit von
funktionierenden Ökosystemen weit entfernt.

zw Sie haben von Überlegungen gesprochen,
die Verfassung ökologisch à jour zu bringen.
Den neusten Beitrag zu dieser Diskussion
haben, Sie, Marcel Hänggi, mit Ihrem
soeben erschienenen Buch Weil es Recht ist.
Vorschläge für eine ökologische
Bundesverfassung geliefert. Gehören die Rechte
der Natur für Sie zu einem solchen Update
mit dazu?

mh Mein Buch besteht aus zwei Teilen: Ich
analysiere, welche ökologischen Ansätze wir
in der jetzigen Bundesverfassung bereits haben
und welche wir für die Zukunft zusätzlich
brauchen. Dazwischen gibt es das Intermezzo

Neue Wege 1.25



rier innen
mit christ- • lj|

Hintergrund

noch tief
verankert.

Pachamama und die Rechte derNatur. Ich
entscheide mich nicht für oder gegen den Ansatz,
der Natur Rechte zuzuschreiben, und zitiere
die deutsche Umweltanwältin Roda Verheyen,
die diesem Ansatz kritisch gegenübersteht.
Sie sagt, wir hätten angesichts der dramatischen

Situation gar nicht Zeit für solche
theoretischen Debatten. Wir haben in der Schweiz
eigentlich bereits eine gute Rechtsgrundlage,
um die Natur zu schützen, auch wenn die
Haltung auf dieses «Schützen» beschränkt bleibt.
Der Nachhaltigkeitsartikel der Verfassung ist
auf der Dichotomie aufgebaut, dass wir einen
Ausgleich zwischen Natur und Mensch schaffen

müssten. Ich halte das für keine stimmige
Sicht, aber wir müssen im Moment mit diesem
Rahmen arbeiten, um rasch Resultate zu erzielen.

Gleichwohl müssen wir auch an einem
grundsätzlich anderen Verhältnis zwischen
uns und der Natur arbeiten, wie es Marionna
Schlatter eben angesprochen hat.

ww Spielen die Rechte der Natur
dabei eine Rolle?

mh Sie könnten der Ansatz sein. In meinem
Buch diskutiere ich ihn anhand von Ecuador.
Gemäss der ecuadorianischen Verfassung
verfügt «die Natur oder Pachamama» über Rechte.
Ich habe den dort verwendeten Begriff Pachamama

zum ersten Mal 2009 in Kopenhagen an
der UNO-Klimakonferenz gehört, und zwar
von Evo Morales, dem damaligen Präsidenten
von Bolivien. Es geht um ein Denken in
Beziehungsnetzen zu den anderen Entitäten der
Natur. Das Pathos in Morales' Rede schreckte
mich damals eher ab. Aber Heribert Rausch,
der Doyen des schweizerischen Umweltrechts,
machte mich auf den US-amerikanischen
Rechtswissenschaftler Christopher D. Stone
aufmerksam, der schon 1972 forderte, natürlichen

Entitäten Persönlichkeitsrechte zu
verleihen. 2023 forderte Verfassungsrechtler
Pascal Mahon in seiner Abschiedsvorlesung
an der Universität Neuenburg, wir sollten
uns die ecuadorianische Verfassung mit dem
Pachamama-Naturverständnis, zu dem das
Recht auf Existenz und Respekt, das Recht auf
Pflege und Regenerierung sowie das Recht auf
Wiederherstellung gehören, auch für unsere
Rechtsordnung als Vorbild nehmen.

Nw Wie kann das Verständnis für das Konzept
von Pachamama wachsen, wenn wir mit
dessen Hintergründen nicht vertraut sind?

mh Was uns als andines, indigenes Denken
begegnet, entspricht auch den Erkenntnissen

Neue Wege 1.25



der Biologie der letzten 25 Jahre. Die noch in
den 1990er Jahren dominierende Haltung in
der Biologie, dass ein Lebewesen durch sein
Genom definiert sei, erscheint aus heutiger
Sicht extrem verkürzt. Die US-amerikanische
Wissenschaftshistorikerin Donna Haraway
sagt, wir seien alle Flechten, also Symbiosen.
Die Hälfte der Zellen eines Menschen sind nicht
menschliche, sondern mikrobische Zellen. Das
stellt natürlich viele Fragen: Was gehört zu
einer Entität, wo beginnt sie, wo hört sie auf?

Wir wissen also heute, dass Mikroben für
unser Leben enorm wichtig sind. Sollen sie
auch Rechte haben können? Welche Entitäten
sollen Rechte erhalten? Sind es Ökosysteme?
Sollen Arten Rechte haben oder Individuen,
wie es die Primateninitiative im Kanton Basel-
Stadt 2022 forderte? Weil sich Abgrenzungen
oft nicht scharf ziehen lassen, sind Rechte ständige

Aushandlungsprozesse.

ww Sie, Fiona Leu, beschäftigen sich mit
diesen Aushandlungsprozessen,
mit juristischen Verfahren.

FL In meiner Dissertation hat mich interessiert,

wie die Rechte der Natur entstanden
sind und wie sie durchgesetzt werden können.
In den von mir untersuchten Beispielen spielen
lokale Gemeinschaften, die sich für eine
nichtmenschliche Entität einsetzten, eine zentrale
Rolle. Oft sind die Akteur*innen indigene und/
oder marginalisierte Gemeinschaften. Im Fall
des Rio Atrato waren es die lokalen afrokolum-
bianischen Gemeinschaften, die - gemeinsam
mit einer NGO - das Urteil erwirkten. Und
beim Whanganui waren es die Whanganui Iwi,
die lokalen Mäori-Gemeinschaften, die sich
seit über 150 Jahren für die Rechte des Whanganui

eingesetzt hatten. Es sind also immer
Menschen, die sehr eng mit diesen Flüssen und
Gewässern zusammenleben und aufgrund ihrer
Weltsicht oder ihres Glaubens von einer
wechselseitigen Verbundenheit ausgehen. Oder, wie
im Fall des Lake Erie, Menschen, die durch
einen katastrophalen Ausnahmezustand die
Erkenntnis unserer Abhängigkeit von Gewässern

erlangten und dadurch politisiert wurden
und sich mit grossen Agrarunternehmen
konfrontierten. Denn dort kippte das Ökosystem
aufgrund von Blaualgen, die sich durch zu viel
Phosphat im Wasser bildeten und die städtische
Wasserversorgung zum Erliegen brachten.
Diese gemeinschaftlichen Bottom-up-Prozesse
zur Durchsetzung und Umsetzung von Rechten

nichtmenschlicher Entitäten finde ich sehr
spannend. Gemäss meinen Untersuchungen
sollten wir möglichst partizipative, inklusive,

gewaltfreie und multiperspektivische Verfahren

fördern, die möglichst viele Meinungen
einbinden und möglichst zur Empathiefähig-
keit, zur Fähigkeit zum Perspektivenwechsel

und zur Selbstreflexion anregen. Bei der
Vertretung der nichtmenschlichen Entitäten
sollten wir zusammen mit wissenschaftlicher

Expertise möglichst viel lokales Wissen
einbeziehen.

ww Inwiefern betrifft das alles die Schweiz?

mh Die schweizerische Bundesverfassung von
1999 enthält Ansätze, welche den Schutz der
Natur instrumentell begründen: Den Wald
muss man schützen, weil er für uns wichtig ist.
Es gibt aber auch Ansätze, welche die Natur
ohne Begründung als schützenswert erklären
und ihr somit einen Eigenwert zugestehen - so
postuliert die Verfassung etwa eine «Würde der
Kreatur». Zwar ist sie sicher anthropozentrisch
gedacht, aber es gibt Artikel, die man zumindest

auch nichtanthropozentrisch lesen kann.

Mv Sie alle haben betont, dass es im Zusammenhang

mit einer Durchsetzung dieses
Konzepts um vielfältige Prozesse geht und nicht
nur um den Buchstaben des Gesetzes. Wo
gibt es in der Schweiz Anknüpfungspunkte
für die Rechte der Natur?

ms Das Grundproblem für die notwendige
ökologische Transformation in der Schweiz
ist nicht, dass die Verfassung nicht genügen
würde. Das Problem sind teilweise auch nicht
die Gesetze und die Grenzwerte, diese sind oft
recht gut. Das Problem liegt häufig im Vollzug.

Gerade im Umweltbereich werden seit
Jahrzehnten viele Grenzwerte nicht eingehalten,

und das hat keinerlei Folgen. Wer fordert -
auch für die Natur - die Einhaltung der Grenzwerte

und Gesetze ein? Darum braucht es eine
Weiterentwicklung des Rechtsverständnisses
oder eben die Rechtspersönlichkeit für
nichtmenschliche Entitäten. Daraufkommt der
Einwand, wir hätten ja das Verbandsbeschwerderecht.

Aber das ermöglicht Klagen nur in einem
beschränkten Rahmen, ausserdem ist es stark
unter Beschuss.

Initiativen auf kantonaler und kommunaler
Ebene helfen, diesen Prozess in Bewegung zu
setzen. Die Menschen müssen verstehen, dass

unser heutiges Rechtssystem das Schlamassel
ermöglicht hat, in dem wir stecken, deshalb
müssen wir es weiterentwickeln. Vom Parlament

ist in dieser Legislatur in dieser Richtung
nichts zu erwarten. Wir brauchen, wie in anderen

Ländern, zivilgesellschaftlichen Druck.

Neue Wege 1.25 21



MH Für einen Paradigmenwechsel spricht
auch die Tatsache, dass das Umweltrecht im
Moment auch durch gewisse klimapolitische
Argumente unter Druck gerät. Es gibt die
Tendenz zu sagen, jetzt müssten wir einfach die
Energiewende hinbekommen, Restwassermengen

in Flüssen könnten wir uns jetzt nicht
auch noch leisten - entweder Klima oder
Fische. Diese Haltung wird auch von vielen
Journalistinnen in einem Gestus der Vernünftigkeit

vorgetragen. Für eine wirkliche
Transformation müsste man aber systemisch denken.

Es geht um das Ganze, das Paradebeispiel
eines Systems ist das Ökosystem. Ich bin mit
Marionna Schlatter einverstanden: Das
schweizerische Recht bietet schon einen guten
Rahmen. In der Bundesverfassung ist Suffizienz
verankert, die Begrenzung und Reduktion des
Ressourcenverbrauchs. Wenn das Bundesamt
für Energie Energieszenarien entwirft, wird
Suffizienz aber gar nicht in Betracht gezogen.

Die Bundesverfassung beauftragt Bund
und Kantone, für «ausreichend» Energie zu
sorgen - es geht um die Deckung der
Grundbedürfnisse. In der politischen Praxis läuft es
anders : Es geht darum, immer genug zu haben
für alles, und sei es durch die Anwendung von
Notrecht zum Bau eines gas- und dieselbetriebenen

Reservekraftwerks.

wv Fiona Leu, gehen Sie mit Marionna Schlatter
und Marcel Hänggi einig, wenn sie sagen,
von der Verfassung her sei in der Schweiz
eigentlich fast alles da? Sind Rechte der
Natur nicht potenziell ein Ansatz, der dieses
Rechtssystem sprengen würde?

Fl Die konkreten Ziele können auf ganz
verschiedenen Wegen erreicht werden: Man kann
das Strafrecht verschärfen, man kann die
Umweltrichtlinien verschärfen oder aber
einfach die bereits bestehenden Bestimmungen
umsetzen. Was die Rechte der Natur vom
herkömmlichen Recht unterscheidet, ist der
grundlegend andere philosophische Unterbau. Das
merkt man auch daran, dass diese Diskussion
um die Rechte der Natur nicht selten auf völliges

Unverständnis stösst oder Menschen
irritiert. Es geht letztlich darum, dass der Mensch
nicht mehr die grosse Ausnahmeerscheinung
ist und als absolut autonomes Individuum für
sich steht, sondern mit allen anderen Lebewesen

verbunden und von ihnen abhängig ist. Die
Rechte der Natur können ein Mittel sein, um
ein Umdenken anzustossen. Sie eröffnen einen
Raum, die Beziehung zwischen Menschen und
nichtmenschlichen Entitäten neu und demütiger

zu denken.

Wir sind
alle
Flechten,

Symbiosen.

Wo
beginnt
der
Mensch,
wo
hört
er auf?

22



MH Gleichzeitig haben aber viele Menschen
doch das Verständnis bewahrt, dass wirTeil der
Natur sind. Die Dichotomie Mensch-Natur ist
ein typisches Merkmal des modernen Denkens,
aber wie der Philosoph Bruno Latour sagte:
Wir sind nie wirklich modern gewesen.

ms Ich teile die Einschätzung, dass die Leute
wissen, dass wir Teil der Natur sind, dass wir
auf saubere Luft angewiesen sind und so weiter.
Aber wir beginnen erst, die Komplexität der
Ökosysteme zu verstehen. Das ist eine grosse
Herausforderung.

FL Um der Komplexität, mit der wir konfrontiert

sind, gerecht zu werden, sollten wir auch
rechtliche Verfahren ganzheitlicher denken.

Wie es im Umweltrecht teilweise bereits
geschieht, sollten wir bei der Rechtssetzung
wie auch bei der Konfliktlösung verschiedene
Stimmen anhören, bei Naturkatastrophen
Verfahren der Restorative Justice anwenden oder
vermehrt mediative und partizipative Verfahren

einführen. Denn durch mediative Verfahren
können beispielsweise mehr Leute mit ins Boot
geholt werden, und von einer zufällig mithilfe
des Losverfahrens entstandenen Gruppe, die
die Breite der Bevölkerung abbildet, können
wir tragfähige Lösungen erarbeiten lassen.
Aber wir bevorzugen oft den einfachen Weg.

ms In der Landwirtschaft sehen wir das sehr
gut. Es gibt die einfache Lösung, mit einem
bestimmten Pestizid gegen einen bestimmten

Schädling vorzugehen. Wenn die Politik
ein Pestizid verbietet, weil es beispielsweise
krebserregend ist, dann steht der Bauernverband

oder der Obstbauernverband da und sagt :

«Bis ihr ein genau gleich wirkendes Mittel
zugelassen habt, dürft ihr das alte aber nicht
verbieten.» Wenn man so denkt, verändert sich
nichts. Aber wenn man versteht, dass es Folgen

hat für das ganze Ökosystem, wenn ein
bestimmtes Spritzmittel nicht mehr benutzt
wird, stellt man sich Fragen wie: Welche
Kulturen bauen wir an? Machen wir Fruchtfolge,
betreiben wir ökologische Landwirtschaft?

Mw Wo wird die Diskussion in Bezug auf
Rechte der Natur in zehn oder zwanzig
Jahren stehen?

MH Die englische Zeitung The Guardian hat
am 1. Januar 2024 geschrieben, dass 2024 zu
dem Jahr werden könnte, in dem die Rechte
der Natur weltweit zum Durchbruch gelangen
könnten. Das fand nicht statt. Aber ich kann
mir schon vorstellen, dass wir in zehn Jahren

an einem ganz anderen Punkt sind. Selbst wenn
wir ab sofort gute Klimapolitik machen würden,

wird dann der Zustand der Welt sehr viel
schlechter sein als heute. Im Moment sieht es
eher danach aus, dass rechtsextreme Bewegungen

gewinnen und wir in ein totales «Alle gegen
alle» geraten werden. Aber ich weigere mich,
das als einzige Option anzusehen.

ms Ich glaube auch, dass mit dem Spürbarwerden
der Folgen der Umweltkrise der Druck, der

grundlegende Veränderungen ermöglicht, steigen

wird. Das war auch in diesem Sommer in
Diskussionen zu Unwettern in der Schweiz,
etwa im Wallis, wahrnehmbar. Bei ökologischen

Themen erleben wir zwar derzeit einen
Backlash, sichtbar etwa an den Reaktionen auf
das Urteil des Europäischen Gerichtshofs für
Menschenrechte zur Klage der Klimaseniorin-
nen. Man kann die Gegenbewegungen optimistisch

deuten: Je stärker sich der Kulturwandel
hin zu einer alternativlosen sozialökologischen

Transformation zeigt, desto mehr gibt
es solche Ängste und Gegenreaktionen. •
O Marcel Hänggi, "1969, ist Journalist und war Mitini-

tiant der Gletscherinitiative. Er publizierte 2024 das
Buch Weil es Recht ist. Vorschläge für eine ökologische
Bundesverfassung.

O Fiona Leu, "1988, ist Rechtsanwältin und wissen¬
schaftliche Mitarbeiterin sowie Lehrbeauftragte an
der Universität Bern, wo sie zu Rechten der Natur
doktoriert hat.

O Marionna Schlatter, *1980, studierte Soziologie mit
Schwerpunkt Umwelt und ist diplomierte
Pilzkontrolleurin, Nationalrätin und Vizepräsidentin der
Grünen Schweiz.

Neue Wege 1.25 23




	Rechte der Natur aushandeln

