Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 119 (2025)

Heft: 1

Artikel: Azmapu : eine indigene Weltsicht
Autor: Loncon Antileo, Elisa

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1090195

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1090195
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Azmapu:
eine indigene
Weltsicht

Elisa Loncon Antileo

Mit Azmapu bringt das Volk der
Mapuche in Chile zum Ausdruck,
dass fiir das gute menschliche
Zusammenleben die Verbunden-
heit mit allen Naturwesen der
Erde zentral ist: Wir sind und
existieren auf der Grundlage dieser
wechselseitigen Beziehungen.
Azmapu als anderes, nichtwest-
liches Denken kann auch im
europdischen Kontext zu einem
Andersdenken anstiften.

Azmapu als Philosophie der Mapuche hat vier
Grundpfeiler, die das Leben der Menschen, das
Land, die verschiedenen Lebewesen, die es
bewohnen, und die Erde in ihren vier Himmels-
richtungen bestimmen. Sie heissen Nor mogen,
Az mogen, Kiime mogen und Itxofill mogen.
Das Wort Nor mogen setzt sich zusammen
aus «Regeln» und «Leben» (mogen). Es geht
dabei um Regeln fiir den Umgang mit ande-
ren Personen, der Natur und der Gemeinschaft.

Neue Wege 1.25

Sie betreffen ganz einfache Prinzipien wie den
Respekt im zwischenmenschlichen Verhiltnis,
aber auch die viel komplexeren des Zusam-
menlebens mit der spirituellen Welt.

Wer die Regeln des Azmapu nicht einhilt,
fiihrt ein schlechtes Leben. In der Erzdhlung
Retxiikura beispielsweise geht es um einen Fel-
sen mit spiritueller Macht in der Bergkette der
Anden, der den Vorbeigehenden Aufmerksam-
keit abverlangt: «Wer nichts mitbringt, bricht
einen Zweig ab und bringt ihm den dar. Niemals
geht man einfach so, ohne Gabe, vorbei. Eine
Person, die nichts opfert, kann Ungliick erlei-
den, ihr Pferd kann zusammenbrechen, und
sie selbst kann Schaden nehmen.»! Das Bei-
spiel zeigt eine andere Art, die Wirklichkeit zu
verstehen, die ein Naturverhiltnis einschliesst,
das Kraftorte entdecken lisst. An diesem Ort
lebt ein Geist des Berges, dem man die Achtung
erweisen muss. Azmapu gibt der menschlichen
Existenz Richtung und Sinn, und zwar nicht
ausserhalb der Mutter Erde, sondern in ihr.
Das verleiht menschlichen Erfahrungen eine
andere Einstellung, eine sensiblere Wahrneh-
mung und eine spirituellere Erkenntnispraxis
der Natur gegeniiber, die Wertschitzung zum
Ausdruck bringt und den Willen, das Gleich-
gewicht der Natur nicht zu zerstoren.

Einheit und
Verschiedenheit

Im Az mogen nimmt dieses Wissen Gestalt
an. Az bedeutet «Gesicht», auch «gut» und
«schon», mogen ist Leben. Im Kontext von
Azmapu bedeutet das eine Lebensweise, die
mit dem Land der Dorfgemeinschaften eine
Einheit bildet und die kulturellen Verschieden-
heiten respektiert. Das kollektive Zusammen-
leben achtet die je besonderen Formen aller
Naturwesen. Die Realitit begreift es in ihrer
Eigenart und Besonderheit und nicht mit fixen
Universalbegriffen. Geméss dem Az mogen ist
die Organisationsform der Mapuche eine ter-
ritoriale, was der Gesellschaft, der Kultur und
den Familien regional verschiedene Auspra-
gungen gibt.

Die Territorien werden nach 6kologischen
Stufen gegliedert und je nach Standort von
Osten nach Westen eingeteilt. So werden die am
Fuss der Kordilleren beheimateten Mapuche
nach der Baumart der Araukarien (Pewen) der
Gegend Pewenche genannt, die Hochlandbe-
wohner*innen Wenteche (wente, oben), die im
Tiefland Nagche, jene an der Kiiste Lafkenche,
die im Siiden Williche, die Mapuche in Argen-
tinien Puelche (die im Osten), die im Norden
Pikunche. Auch wenn sie als Mapuche den

13



gleichen Regeln folgen, hat doch jedes Gebiet
sein spezifisches Az mogen. Sie sprechen die
gleiche Sprache — Mapuzugun — mit dersel-
ben Grammatik, doch heisst sie je nach Region
anders und weist lexikalische Variationen auf.
Auch die Zeremonien sind nicht die gleichen
und verwenden nicht die gleichen Symbole. So
opfern die Lafkenche dem Meer, die Pewenche
den Araukarien, Naqgche und Wenteche ver-
wenden den Canelo- oder Foye-Baum.

Zum Az mogen gehoren die Prinzipien, die
das gemeinschaftliche Zusammenleben bestim-
men: Welukeyuwun (Reziprozitit), Feyentun
(Spiritualitdt), Chegen (Ganzheitlichkeit) und
Kifiewun (Vereinigung), Werte, die auch den
individuellen Charakter von Menschen pri-
gen. Allerdings geht durch das Eindringen des
Kapitalismus und das Aufzwingen einer anthro-
pozentrischen und patriarchalischen westli-
chen Kultur zusammen mit den Praktiken des
Azmapu auch das Az mogen verloren.

Wechselseitige
Abhingigkeit

Das Kiime mogen oder «Buen Vivir» gibt wie-
der, wie die Volker ihre gesellschaftliche Ver-
bindung mit der Erde, mit dem Itxofill mogen,
der Biodiversitit, auffassen. In der Philoso-
phie der Mapuche, dem Azmapu, ist es die Erde
(Mapu iuke, Mutter Erde), welche Leben, Was-
ser, Nahrung und Schutz spendet. Alle, die sie
bewohnen, darunter auch wir Menschen, haben
Gen (Spirit)2und Newen (Kraft). Niemand zdhlt
mehr oder weniger als die anderen, und um
Kiime mogen zu ermdéglichen, miissen diese
Krifte im Gleichgewicht sein. Kiime mogen
ist ein Prinzip wechselseitiger Abhingigkeit.
Das Wohl des Einzelnen und das Gemeinwohl
bedingen sich gegenseitig.

Das Prinzip des Buen Vivir fiigt das Oko-
logische, die Sorge um die Erde, mit der Oko-
nomie der Reziprozitdt und der Komplemen-
taritdt von Gemeinschaft und Natur zu einem
Ganzen zusammen. Dieses umfasst das Sozia-
le, Kulturelle und Spirituelle, was ein gegen-
seitiges Sich-Respektieren der menschlichen
Wesen unabhingig von Geschlecht, Klasse
oder-ethnischer Zugehorigkeit impliziert. Das
alles, um Gleichgewicht und Harmonie zwi-
schen Personen, Familien und Gemeinschaft,
Volkern und Natur moglich zu machen. Es ist
ein In-der-Welt-Sein im Alltagsleben, in der
Aussaat und der Ernte und dem familidren
Zusammensein. Eben dies hat indigene Volker
zu wahrhaftigen Hiitern der Erde, von Fliissen,
Wildern und Bergen, von Tieren, Pflanzen
und 6kologischen Lebensgemeinschaften der

14

Natur gemacht. Das heisst, wir sind Wich-
ter*innen des Itxofill mogen, der Biodiversi-
tat. Wo darum indigene Volker sind, da gibt
es Natur und Leben. Allerdings sind unsere
Gebiete durch Extraktivismus und Monokul-
turen verwiistet worden, die das Buen Vivir
zerstoren.

Wie Nina Pacari, unsere indigene Schwes-
ter und frithere Aussenministerin von Ecuador,
sagt, «hat das Paradigma des Sumak Kawsay
[Buen Vivir] etwas Wichtiges zur Debatte {iber
den Klimawandel beizutragen, namentlich zu
den Schiden, die er der Natur, der Pachamama,
zufiigt».3 Wenn die lateinamerikanischen Staa-
ten das indigene Denken zu schitzen gewusst
hitten, hitte der Klimawandel das Leben
der Menschen und der Natur nicht so extrem
getroffen, dass das Weiterbestehen der Biodi-
versitit und das Leben der menschlichen Gat-
tung infrage gestellt sind.

In der lateinamerikanischen Demokratie
hat das Prinzip des Buen Vivir Einzug gehalten.
Es wurde vor fiinfzehn Jahren in die Verfassung
Ecuadors aufgenommen und vor vierzehn Jah-
ren in die bolivianische. Damit stellen die indi-
genen Volker die Relevanz ihrer Praktiken und
ihrer Philosophie unter Beweis und stellen sich
auch der ganzen Gesellschaft zur Verfiigung,
damit das Leben der Mutter Erde und unser
eigenes in den Blick geraten und eine weise
Antwort auf Jahrhunderte von Ausschluss und
Kolonialismen gefunden werden kann.

Es ist Zeit fiir den Dialog und die Verstin-
digung zwischen den Volkern, ihren Kultu-
ren, Praktiken, Sprachen, damit eine gerech-
tere Gesellschaft, frei von Ausbeutung und
Selbstausbeutung, aufgebaut wird und auch
der Respekt gegeniiber der Mutter Erde, den
Frauen und den Verschiedenheiten Einzug
hilt. Die Praxis des Buen Vivir will, dass
die ganze Gesellschaft zu ihrem Wohl findet,
denn nicht nur die indigenen Volker, sondern
alle Volker und Nationen miissen nach dem
Buen Vivir suchen.

Interdependenz
allen Lebens

Das Wort Itxofill mogen enthilt itxo («all-
seits», « ganz und gar») und mogen («Leben»)
und wird gebraucht, um die Interdependenz
aller Leben auf der Erde anzuerkennen. «Alle
Leben» meint menschliche wie auch jene,
die in 6kologischen Rdumen als Biodiversi-
tat und Reichtum der verschiedenen Arten
und Lebensformen existieren. Unterschiedli-
che Lebensformen stehen fiir die Vielfalt der
korperlichen, materiell fassbaren Wesen wie

Neue Wege 1.25



aUsserhaIb 2

Mu--ter Erde

auch der unkorperlichen, energetischen und

spirituellen. Darum hat in der Philosophie des

Azmapu alles, was ist, seinen Gen («Besitzer»
oder «Beschiitzer»), nicht nur physisch Existie-
rendes, auch Spirituelles, das sich als Energie

im guten oder im schlechten Leben auswirkt. In

diesem korperlich-unkorperlichen und materi-
ell-spirituellen Ganzen kommen die Biodiver-
sitdt und ihre Verbindung mit der Gesellschaft
und dem spirituellen und geistigen Leben der
Mapuche zum Ausdruck.

Itxofill mogen ist nicht auf den physischen,
materiellen Bereich beschrinkt, sondern
zutiefst spirituell, weil es sich in seiner wech-
selseitigen Verbundenheit zum Guten oder
Schlechten auf die Person, die Familie, die
Gesellschaft und die Natur auswirkt. Deshalb
ist es wichtig, dass die Menschen die Regeln
des Azmapu kennen, die den Respekt vor dem
Leben und das Itxofill mogen betreffen. Das
entsprechende Wissen und seine Praxis ermog-
lichen, gut und in Harmonie zu leben. Unwis-
senheit bringt Ungleichgewicht.

Ein paar wenige Beispiele zeigen schon,
wie unser Respekt dem Itxofill mogen gegen-
tiber abnimmt und so den Erhalt der Biodiver-
sitdt verhindert:

Neue Wege 1.25

_ Fliisse, Seen, Berge, Pflanzen, Tiere und
Okosysteme werden verschmutzt und zerstort.

Arten werden ausgerottet.

Das 0kologische Gleichgewicht in unseren
Gebieten droht zu kippen.

Die Wirtschaft schiadigt die biologische
Vielfalt.

Die Konzepte von Fortschritt und Entwick-
lung sind schadlich fiir das Itxofill mogen und
schidigen menschliche ebenso wie nicht-
menschliche Wesen.

Die Philosophie des Azmapu verteidigt
darum das Itxofill mogen und tragt dazu bei,
dass die Biodiversitit in der ganzen Welt erhal-
ten werden kann.

Die Mapuche treten in ihren Zeremonien
fiir das Itxofill mogen ein. Sie tun es aber auch
mit ihren sozialen und politischen Forderun-
gen. Denn das Zuriickgewinnen von Land gibt
ihnen Raum, um mit anderen zusammen eine
Identitdt zu bilden und ein Leben zu fithren, das
nach Ausgeglichenheit und Harmonie mit allen
Wesen trachtet, die Teil ihrer Welt und des Uni-
versums sind.

Das philosophische Konzept des Itxofill ist
etwas anderes als der euro- und anthropozen-
trische Gesichtspunkt, der die Natur als vom

15



Menschen ausbeutbare Ressource betrachtet,
ohne ihr Eigenleben und ihren spirituellen
Wert zu respektieren. Die indigenen Volker
fiihlen sich den anderen Naturwesen geschwis-
terlich verbunden, wohnen und leben mit ihnen
zusammen. Sie verfiigen mit der Philosophie
des Azmapu iiber einen ethischen Kodex des
Respekts, der sicherlich nicht dem 6konomis-
tischen Prisma folgt, das einzig fiir den Men-
schen, der sich von der Natur abgetrennt hat,
funktional ist.

Die Praxis der Mapuche hat eine Rezi-
prozititsbeziehung mit anderen Lebewesen
zur Grundlage. Sie anerkennt und respektiert,
dass alles, was in ihren Territorien zu Hause
ist, iiber Gen, seinen Schutzgeist, verfiigt. Alle
Wesen empfinden und leben, alle sind notwen-
dig, um Mogen, das Leben, im Gleichgewicht
zu erhalten. Diese Leben und ihre Gen verfiigen
liber Newen, spirituelle Energie, und zusam-
men verleihen sie den Personen und Lebewe-
sen, die sie bewohnen, Newen. Gen zu verlie-
ren bedeutet, das Leben im Gleichgewicht zu
verlieren. Newen ist die Energie, iiber die das
Leben und die Gesellschaft der Mapuche ver-
fiigt. Es ist die Energie jedes Itxofill mogen.

Regierung der Erde

Im Jahr 1992, als das erste Mapuche-Tribunal
im Consejo de Todas las Tierras* stattfand,
habe ich zum ersten Mal iiber das Itxofill
mogen geschrieben. Bis dahin war es Teil der
miindlichen Uberlieferung der Mapuche. Spi-
ter nahm der Dichter Elicura Chihuailaf das
Thema in seinem Buch Recado confidencial
a los chilenos (Vertrauliche Botschaft an die
Chilenen) von 1999 auf. 2019 hat dann der For-
scher und Aktivist Melin unterstrichen, dass
Gemeinschaften, die ihr Land verteidigen, dies
mit dem Itxofill mogen begriinden.> Die Iden-
tidad Lafkenche6 schliesslich hat 2022 einen
entsprechenden Vorschlag fiir einen neuen
Verfassungsartikel prasentiert, der aber nicht
akzeptiert wurde. Nur ein Artikel zum Buen
Vivir blieb im Vorschlag fiir die neue Verfas-
sung, die dann abgelehnt wurde.

Um das Itxofill mogen wirklich zu fordern
und zu schiitzen, braucht es eine Art Regierung
der Erde. Die indische Okofeministin Vandana
Shiva hat eine Erddemokratie vorgeschlagen.
Wir sprechen in unserer Sprache, dem Mapu-
zugun, von Mapu giinewtun, einer Erdregie-
rung, die alle Lebensformen von Itxofill mogen
zu schiitzen und fiir das Gleichgewicht und die
Interdependenz aller Naturwesen zu sorgen
hat. Eine Regierung der Erde, die dem Arten-
sterben Einhalt gebietet, und eine Demokratie,

16

welche die Natur und Itxofill mogen als ein

Subjekt mit Rechten mitsamt seinen Gen und

seinem Reichtum an Interdependenz auffasst —
eine solche Regierung der Erde finde Riickhalt

und Unterstiitzung in unserer Philosophie des

Azmapu und des Itxofill mogen. @

O Elisa Loncon Antileo, *1963, ist Sprachwissenschaft-
lerin, Professorin an der Universidad de Santiago de
Chile, feministische Aktivistin und Aktivistin fiir in-
digene Volker und ihre Sprachen. Uber die Landes-
grenzen hinaus bekannt wurde ihr Name, als sie, eine
Mapuche, am 4. Juli 2021 zur Prisidentin des Kon-
vents fiir eine neue Verfassung Chiles gewidhlt wurde.
Diese hitte Rechte der Natur, die Anerkennung in-
digener Volker, ihrer Kultur und Landrechte enthalten
und Chile zu einem plurinationalen und interkulturel-
len Staatswesen gemacht. Fiir die konservative Mehr-
heit im Land war dies ein zu grosser Schritt auf dem
Weg der Dekolonialisierung ihrer Gesellschaft. Sie
lehnte 2022 diesen Verfassungsvorschlag ab.

— Der von Beat Dietschy aus dem Spanischen {ibersetzte
und leicht gekiirzte Text stammt aus dem Abschnitt
Los cuatro pilares del azmapu ihres Buches Azmapu.
Aportes de la filosofia Mapuche para el cuidado del lof
y la Madre Tierra (Santiago de Chile 2023, S. 61-70).

O Beat Dietschy, *1950, ist Redaktionsmitglied
der Neuen Wege.

1 Rodolfo Lenz: Estudios araucanos. Santiago de Chile
1897, S.424.

2 Alle Naturwesen haben eine doppelte Qualitit, eine
physische, sichtbare, und eine spirituelle, unsichtbare,
die als Gen bezeichnet wird. Gen bedeutet «Besitzer»
in dem Sinne, dass er den Wald oder Fluss oder Berg,
den er bewohnt, beschiitzt und erhilt: «Eine Wasser-
pfiitze trocknet nicht aus, solange ihr Besitzer da ist»
(Zitat aus Maria Catrileo: Diccionario Lingiiistico-
etnogrdfico de la lengua Mapuche. Santiago de Chile
2017, S.231; Anm. d. Ubersetzers).

3 Nina Pacari u. a.: Proceso Constituyente y Buen Vivir
a 15 anos del inicio de la Asamblea Constituyente
2007-2022. Quito 2021, S.21.

4 Der Consejo de Todas la Tierras («Rat aller Linder»)
ist aus Gegenkampagnen zur Feier der 500 Jahre
«Entdeckung Amerikas» hervorgegangen. Ihr gehdren
iiber 300 Dorfgemeinschaften an, die fiir ihre
Landrechte und Selbstbestimmung eintreten (Anm.
d. Ubers.).

5 Miguel Melin Pehuén ist Professor am Institut fiir in-
digene und interkulturelle Studien der Universidad
de La Frontera in Temuco, Mitglied der Organisation
Alianza Territorial Mapuche und Mitautor des Buchs
Mapu Chillkantukun Zugu. Descolonizando el mapa del
Wallmapu, construyendo cartografia cultural en terri-
torio mapuche. Temuco 2019 (Anm. d. Ubers.).

6 Inden 1990er Jahren entstandene Organisation von
Mapuche-Gemeinden in der Kiistenregion des Golfs
von Arauco (Anm. d. Ubers.).

Neue Wege 1.25



	Azmapu : eine indigene Weltsicht

