
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 119 (2025)

Heft: 1

Artikel: Azmapu : eine indigene Weltsicht

Autor: Loncon Antileo, Elisa

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1090195

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1090195
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Azmapu:
eine indigene

Weltsicht
Elisa Loncon Antileo

Mit Azmapu bringt das Volk der
Mapuche in Chile zum Ausdruck,
dass für das gute menschliche
Zusammenleben die Verbundenheit

mit allen Naturwesen der
Erde zentral ist: Wir sind und
existieren auf der Grundlage dieser
wechselseitigen Beziehungen.
Azmapu als anderes, nichtwestliches

Denken kann auch im
europäischen Kontext zu einem
Andersdenken anstiften.

Azmapu als Philosophie der Mapuche hat vier
Grundpfeiler, die das Leben der Menschen, das
Land, die verschiedenen Lebewesen, die es
bewohnen, und die Erde in ihren vier
Himmelsrichtungen bestimmen. Sie heissen Nor mögen,
Az mögen, Kiime mögen und Itxofill mögen.

Das Wort Nor mögen setzt sich zusammen
aus «Regeln» und «Leben» (mögen). Es geht
dabei um Regeln für den Umgang mit anderen

Personen, der Natur und der Gemeinschaft.

Sie betreffen ganz einfache Prinzipien wie den
Respekt im zwischenmenschlichen Verhältnis,
aber auch die viel komplexeren des
Zusammenlebens mit der spirituellen Welt.

Wer die Regeln des Azmapu nicht einhält,
führt ein schlechtes Leben. In der Erzählung
Retxiikura beispielsweise geht es um einen Felsen

mit spiritueller Macht in der Bergkette der
Anden, der den Vorbeigehenden Aufmerksamkeit

abverlangt: «Wer nichts mitbringt, bricht
einen Zweig ab und bringt ihm den dar. Niemals
geht man einfach so, ohne Gabe, vorbei. Eine
Person, die nichts opfert, kann Unglück erleiden,

ihr Pferd kann zusammenbrechen, und
sie selbst kann Schaden nehmen.»1 Das
Beispiel zeigt eine andere Art, die Wirklichkeit zu
verstehen, die ein Naturverhältnis einschliesst,
das Kraftorte entdecken lässt. An diesem Ort
lebt ein Geist des Berges, dem man die Achtung
erweisen muss. Azmapu gibt der menschlichen
Existenz Richtung und Sinn, und zwar nicht
ausserhalb der Mutter Erde, sondern in ihr.
Das verleiht menschlichen Erfahrungen eine
andere Einstellung, eine sensiblere Wahrnehmung

und eine spirituellere Erkenntnispraxis
der Natur gegenüber, die Wertschätzung zum
Ausdruck bringt und den Willen, das
Gleichgewicht der Natur nicht zu zerstören.

Einheit und
Verschiedenheit

Im Az mögen nimmt dieses Wissen Gestalt
an. Az bedeutet «Gesicht», auch «gut» und
«schön», mögen ist Leben. Im Kontext von
Azmapu bedeutet das eine Lebensweise, die
mit dem Land der Dorfgemeinschaften eine
Einheit bildet und die kulturellen Verschiedenheiten

respektiert. Das kollektive Zusammenleben

achtet die je besonderen Formen aller
Naturwesen. Die Realität begreift es in ihrer
Eigenart und Besonderheit und nicht mit fixen
Universalbegriffen. Gemäss dem Az mögen ist
die Organisationsform der Mapuche eine
territoriale, was der Gesellschaft, der Kultur und
den Familien regional verschiedene Ausprägungen

gibt.
Die Territorien werden nach ökologischen

Stufen gegliedert und je nach Standort von
Osten nach Westen eingeteilt. So werden die am
Fuss der Kordilleren beheimateten Mapuche
nach der Baumart der Araukarien (Pewen) der
Gegend Pewenclie genannt, die
Hochlandbewohnertinnen Wenteche (wente, oben), die im
Tiefland Naqche, jene an der Küste Lafkeuche,
die im Süden Williche, die Mapuche in Argentinien

Puelche (die im Osten), die im Norden
Pikunche. Auch wenn sie als Mapuche den

Neue Wege 1.25 13



gleichen Regeln folgen, hat doch jedes Gebiet
sein spezifisches Az mögen. Sie sprechen die
gleiche Sprache - Mapuzugun - mit derselben

Grammatik, doch heisst sie je nach Region
anders und weist lexikalische Variationen auf.
Auch die Zeremonien sind nicht die gleichen
und verwenden nicht die gleichen Symbole. So

opfern die Lafkenche dem Meer, die Pewenche
den Araukarien, Naqche und Wenteche
verwenden den Canelo- oder Foye-Baum.

Zum Az mögen gehören die Prinzipien, die
das gemeinschaftliche Zusammenleben bestimmen:

Welukeyuwun (Reziprozität), Feyentun
(Spiritualität), Chegen (Ganzheitlichkeit) und
Kinewun (Vereinigung), Werte, die auch den
individuellen Charakter von Menschen prägen.

Allerdings geht durch das Eindringen des

Kapitalismus und das Aufzwingen einer
anthropozentrischen und patriarchalischen westlichen

Kultur zusammen mit den Praktiken des

Azmapu auch das Az mögen verloren.

Wechselseitige
Abhängigkeit

Das Käme mögen oder «Buen Vivir» gibt wieder,

wie die Völker ihre gesellschaftliche
Verbindung mit der Erde, mit dem Itxofill mögen,
der Biodiversität, auffassen. In der Philosophie

der Mapuche, dem Azmapu, ist es die Erde
(Mapu nuke, Mutter Erde), welche Leben, Wasser,

Nahrung und Schutz spendet. Alle, die sie
bewohnen, darunter auch wir Menschen, haben
Gen (Spirit)2 undNewen (Kraft). Niemand zählt
mehr oder weniger als die anderen, und um
Kiime mögen zu ermöglichen, müssen diese
Kräfte im Gleichgewicht sein. Käme mögen
ist ein Prinzip wechselseitiger Abhängigkeit.
Das Wohl des Einzelnen und das Gemeinwohl
bedingen sich gegenseitig.

Das Prinzip des Buen Vivir fügt das
Ökologische, die Sorge um die Erde, mit der
Ökonomie der Reziprozität und der Komplementarität

von Gemeinschaft und Natur zu einem
Ganzen zusammen. Dieses umfasst das Soziale,

Kulturelle und Spirituelle, was ein
gegenseitiges Sich-Respektieren der menschlichen
Wesen unabhängig von Geschlecht, Klasse
oder ethnischer Zugehörigkeit impliziert. Das
alles, um Gleichgewicht und Harmonie
zwischen Personen, Familien und Gemeinschaft,
Völkern und Natur möglich zu machen. Es ist
ein In-der-Welt-Sein im Alltagsleben, in der
Aussaat und der Ernte und dem familiären
Zusammensein. Eben dies hat indigene Völker
zu wahrhaftigen Hütern der Erde, von Flüssen,
Wäldern und Bergen, von Tieren, Pflanzen
und ökologischen Lebensgemeinschaften der

Natur gemacht. Das heisst, wir sind Wäch-
ter*innen des Itxofill mögen, der Biodiversität.

Wo darum indigene Völker sind, da gibt
es Natur und Leben. Allerdings sind unsere
Gebiete durch Extraktivismus und Monokulturen

verwüstet worden, die das Buen Vivir
zerstören.

Wie Nina Pacari, unsere indigene Schwester

und frühere Aussenministerin von Ecuador,
sagt, «hat das Paradigma des Sumak Kawsay
[Buen Vivir] etwas Wichtiges zur Debatte über
den Klimawandel beizutragen, namentlich zu
den Schäden, die er der Natur, der Pachamama,
zufügt».3 Wenn die lateinamerikanischen Staaten

das indigene Denken zu schätzen gewusst
hätten, hätte der Klimawandel das Leben
der Menschen und der Natur nicht so extrem
getroffen, dass das Weiterbestehen der
Biodiversität und das Leben der menschlichen
Gattung infrage gestellt sind.

In der lateinamerikanischen Demokratie
hat das Prinzip des Buen Vivir Einzug gehalten.
Es wurde vor fiinfzehn Jahren in die Verfassung
Ecuadors aufgenommen und vor vierzehn Jahren

in die bolivianische. Damit stellen die indi-
genen Völker die Relevanz ihrer Praktiken und
ihrer Philosophie unter Beweis und stellen sich
auch der ganzen Gesellschaft zur Verfügung,
damit das Leben der Mutter Erde und unser
eigenes in den Blick geraten und eine weise
Antwort auf Jahrhunderte von Ausschluss und
Kolonialismen gefunden werden kann.

Es ist Zeit für den Dialog und die Verständigung

zwischen den Völkern, ihren Kulturen,

Praktiken, Sprachen, damit eine gerechtere

Gesellschaft, frei von Ausbeutung und
Selbstausbeutung, aufgebaut wird und auch
der Respekt gegenüber der Mutter Erde, den
Frauen und den Verschiedenheiten Einzug
hält. Die Praxis des Buen Vivir will, dass
die ganze Gesellschaft zu ihrem Wohl findet,
denn nicht nur die indigenen Völker, sondern
alle Völker und Nationen müssen nach dem
Buen Vivir suchen.

Interdependenz
allen Lebens

Das Wort Itxofill mögen enthält itxo
(«allseits», « ganz und gar») und mögen («Leben»)
und wird gebraucht, um die Interdependenz
aller Leben auf der Erde anzuerkennen. «Alle
Leben» meint menschliche wie auch jene,
die in ökologischen Räumen als Biodiversität

und Reichtum der verschiedenen Arten
und Lebensformen existieren. Unterschiedliche

Lebensformen stehen für die Vielfalt der
körperlichen, materiell fassbaren Wesen wie

14 Neue Wege 1.25



Azmapu gibt der

Rieht
und Sinn, nicht
ausserhalb
der Mutter Erde,
enndprn in ihr
auch der unkörperlichen, energetischen und
spirituellen. Darum hat in der Philosophie des

Azmapu alles, was ist, seinen Gen («Besitzer»
oder «Beschützer»), nicht nur physisch Existierendes,

auch Spirituelles, das sich als Energie
im guten oder im schlechten Leben auswirkt. In
diesem körperlich-unkörperlichen und
materiell-spirituellen Ganzen kommen die Biodiver-
sität und ihre Verbindung mit der Gesellschaft
und dem spirituellen und geistigen Leben der
Mapuche zum Ausdruck.

Itxofill mögen ist nicht auf den physischen,
materiellen Bereich beschränkt, sondern
zutiefst spirituell, weil es sich in seiner
wechselseitigen Verbundenheit zum Guten oder
Schlechten auf die Person, die Familie, die
Gesellschaft und die Natur auswirkt. Deshalb
ist es wichtig, dass die Menschen die Regeln
des Azmapu kennen, die den Respekt vor dem
Leben und das Itxofill mögen betreffen. Das
entsprechende Wissen und seine Praxis ermöglichen,

gut und in Harmonie zu leben.
Unwissenheit bringt Ungleichgewicht.

Ein paar wenige Beispiele zeigen schon,
wie unser Respekt dem Itxofill mögen gegenüber

abnimmt und so den Erhalt der Biodiver-
sität verhindert:

Flüsse, Seen, Berge, Pflanzen, Tiere und
Ökosysteme werden verschmutzt und zerstört.

Arten werden ausgerottet.
Das ökologische Gleichgewicht in unseren

Gebieten droht zu kippen.
Die Wirtschaft schädigt die biologische

Vielfalt.
Die Konzepte von Fortschritt und Entwicklung

sind schädlich für das Itxofill mögen und
schädigen menschliche ebenso wie
nichtmenschliche Wesen.

Die Philosophie des Azmapu verteidigt
darum das Itxofill mögen und trägt dazu bei,
dass die Biodiversität in der ganzen Welt erhalten

werden kann.
Die Mapuche treten in ihren Zeremonien

für das Itxofill mögen ein. Sie tun es aber auch
mit ihren sozialen und politischen Forderungen.

Denn das Zurückgewinnen von Land gibt
ihnen Raum, um mit anderen zusammen eine
Identität zu bilden und ein Leben zu führen, das
nach Ausgeglichenheit und Harmonie mit allen
Wesen trachtet, die Teil ihrer Welt und des
Universums sind.

Das philosophische Konzept des Itxofill ist
etwas anderes als der euro- und anthropozentrische

Gesichtspunkt, der die Natur als vom

Neue Wege 1.25 15



Menschen ausbeutbare Ressource betrachtet,
ohne ihr Eigenleben und ihren spirituellen
Wert zu respektieren. Die indigenen Völker
fühlen sich den anderen Naturwesen geschwisterlich

verbunden, wohnen und leben mit ihnen
zusammen. Sie verfügen mit der Philosophie
des Azmapu über einen ethischen Kodex des
Respekts, der sicherlich nicht dem ökonomistischen

Prisma folgt, das einzig für den
Menschen, der sich von der Natur abgetrennt hat,
funktional ist.

Die Praxis der Mapuche hat eine
Reziprozitätsbeziehung mit anderen Lebewesen
zur Grundlage. Sie anerkennt und respektiert,
dass alles, was in ihren Territorien zu Hause
ist, über Gen, seinen Schutzgeist, verfügt. Alle
Wesen empfinden und leben, alle sind notwendig,

um Mögen, das Leben, im Gleichgewicht
zu erhalten. Diese Leben und ihre Gen verfügen
über Newen, spirituelle Energie, und zusammen

verleihen sie den Personen und Lebewesen,

die sie bewohnen, Newen. Gen zu verlieren

bedeutet, das Leben im Gleichgewicht zu
verlieren. Newen ist die Energie, über die das
Leben und die Gesellschaft der Mapuche
verfügt. Es ist die Energie jedes Itxofill mögen.

Regierung der Erde

Im Jahr 1992, als das erste Mapuche-Tribunal
im Consejo de Todas las Tierras4 stattfand,
habe ich zum ersten Mal über das Itxofill
mögen geschrieben. Bis dahin war es Teil der
mündlichen Überlieferung der Mapuche. Später

nahm der Dichter Elicura Chihuailaf das
Thema in seinem Buch Recado confidencial
a los chilenos (Vertrauliche Botschaft an die
Chilenen) von 1999 auf. 2019 hat dann der
Forscher und Aktivist Melin unterstrichen, dass
Gemeinschaften, die ihr Land verteidigen, dies
mit dem Itxofill mögen begründen.5 Die Iden-
tidad Lafkencheö schliesslich hat 2022 einen
entsprechenden Vorschlag für einen neuen
Verfassungsartikel präsentiert, der aber nicht
akzeptiert wurde. Nur ein Artikel zum Buen
Vivir blieb im Vorschlag für die neue Verfassung,

die dann abgelehnt wurde.
Um das Itxofill mögen wirklich zu fördern

und zu schützen, braucht es eine Art Regierung
der Erde. Die indische Ökofeministin Vandana
Shiva hat eine Erddemokratie vorgeschlagen.
Wir sprechen in unserer Sprache, dem Mapu-
zugun, von Mapu günewtun, einer Erdregierung,

die alle Lebensformen von Itxofill mögen
zu schützen und für das Gleichgewicht und die
Interdependenz aller Naturwesen zu sorgen
hat. Eine Regierung der Erde, die dem
Artensterben Einhalt gebietet, und eine Demokratie,

welche die Natur und Itxofill mögen als ein
Subjekt mit Rechten mitsamt seinen Gen und
seinem Reichtum an Interdependenz auffasst -
eine solche Regierung der Erde fände Rückhalt
und Unterstützung in unserer Philosophie des

Azmapu und des Itxofill mögen. •
O Elisa Loncon Antiieo, *1963, ist Sprachwissenschaft¬

lerin, Professorin an der Universidad de Santiago de
Chile, feministische Aktivistin und Aktivistin für
indigene Völker und ihre Sprachen. Über die
Landesgrenzen hinaus bekannt wurde ihr Name, als sie, eine
Mapuche, am 4. Juli 2021 zur Präsidentin des
Konvents für eine neue Verfassung Chiles gewählt wurde.
Diese hätte Rechte der Natur, die Anerkennung in-
digener Völker, ihrer Kultur und Landrechte enthalten
und Chile zu einem plurinationalen und interkulturellen

Staatswesen gemacht. Für die konservative Mehrheit

im Land war dies ein zu grosser Schritt auf dem
Weg der Dekolonialisierung ihrer Gesellschaft. Sie
lehnte 2022 diesen Verfassungsvorschlag ab.

-> Der von Beat Dietschy aus dem Spanischen übersetzte
und leicht gekürzte Text stammt aus dem Abschnitt
Los cuatro pilares del azmapu ihres Buches Azmapu.
Aportes de la filosofia Mapuche para el cuidado del lof
y la Madré Tierra (Santiago de Chile 2023, S. 61-70).

O Beat Dietschy, *1950, ist Redaktionsmitglied
der Neuen Wege.

1 Rodolfo Lenz: Estudios araucanos. Santiago de Chile
1897, S.424.

2 Alle Naturwesen haben eine doppelte Qualität, eine
physische, sichtbare, und eine spirituelle, unsichtbare,
die als Gen bezeichnet wird. Gen bedeutet «Besitzer»
in dem Sinne, dass er den Wald oder Fluss oder Berg,
den er bewohnt, beschützt und erhält: «Eine Wasserpfütze

trocknet nicht aus, solange ihr Besitzer da ist»
(Zitat aus Maria Catrileo: Diccionario Lingiiîstico-
etnogrdfico de la lengua Mapuche. Santiago de Chile
2017, S.231; Anm. d. Übersetzers).

3 Nina Pacari u. a.: Proceso Constituyentey Buen Vivir
a IS anos del inicio de la Asamblea Constituyente
2007-2022. Quito 2021, S.21.

4 Der Consejo de Todas la Tierras («Rat aller Länder»)
ist aus Gegenkampagnen zur Feier der 500 Jahre
«Entdeckung Amerikas» hervorgegangen. Ihr gehören
über 300 Dorfgemeinschaften an, die für ihre
Landrechte und Selbstbestimmung eintreten (Anm.
d. Übers.).

5 Miguel Melin Pehuén ist Professor am Institut für in¬

digene und interkulturelle Studien der Universidad
de La Frontera in Temuco, Mitglied der Organisation
Alianza Territorial Mapuche und Mitautor des Buchs
Mapu Chillkantukun Zugu. Descolonizando el mapa del
Wallmapu, construyendo cartografia cultural en terri-
torio mapuche. Temuco 2019 (Anm. d. Übers.).

6 In den 1990er Jahren entstandene Organisation von
Mapuche-Gemeinden in der Küstenregion des Golfs
von Arauco (Anm. d. Übers.).

16 Neue Wege 1.25


	Azmapu : eine indigene Weltsicht

