Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 119 (2025)

Heft: 1

Artikel: Warum Rechte der Natur?

Autor: Dietschy, Beat

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1090194

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1090194
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Warum Rechte
der Natur?

Beat Dietschy

Vergiftete Fliessgewisser, aus-
sterbende Arten, gefahrdete
Okosysteme: Sollten sie nicht ein
Recht auf Wiederherstellung
haben? Die Befreiung der nicht-
menschlichen Natur aus einem
Zustand der Rechtlosigkeit erfor-
dert deren Anerkennung als
Subjekt und Trigerin von Rechten.

Wir kénnen nicht linger akzeptieren, sagte der
Theologe und Kulturhistoriker Thomas Berry,
dass die natiirliche Welt nur dazu da sei, um von
den Menschen zu ihrem Vorteil und in unbe-
grenzter Weise genutzt zu werden.! Unhalt-
bar war fiir Berry auch, dass den Menschen
alle Rechte zugestanden worden sind, wih-
rend die anderen, nichtmenschlichen Existen-
zen keine Rechte haben. Gegen diese Entrech-
tung, die zur Zerstorung der Lebensgrundlagen
beitrdgt, wenden sich die Befiirworter*innen
von Rechten der Natur: Rechtssysteme miiss-
ten anerkennen, «dass alle Aspekte der Natur
Rechtssubjekte sind, denen eigene Rechte

Neue Wege 1.25

innewohnen».2 «Alles hat ein Recht darauf,
anerkannt und verehrt zu werden», sagte Berry.
«Bdume haben Baum-Rechte, Insekten haben
Insekten-Rechte, Fliisse haben Fluss-Rechte.»3

Mittlerweile gibt es weltweit gut 500 Initia-
tiven, die sich auf regionaler, nationaler oder
internationaler Ebene dafiir einsetzen. Com-
mon Sense ist es aber noch keineswegs, dass
Tieren, Bergen oder der Natur als ganzer ein
unverdusserliches und einklagbares Grund-
recht zukommen soll. Als in Basel die Initiative
«Grundrechte fiir Primaten» lanciert wurde,
war in der NZZ zu lesen: «Welche Grundrechte
sollen Tiere iiberhaupt erhalten? Es liegt auf
der Hand, dass sie mit der Meinungsdusse-
rungsfreiheit oder der Wirtschaftsfreiheit nicht
viel anfangen konnen.»* Es klinge tatsidchlich
komisch, bemerkte der uruguayische Autor
Eduardo Galeano, «dass die Natur Rechte
haben soll, als sei sie ein Mensch». Vollig nor-
mal erscheine dagegen, dass grosse Firmen in
den USA Menschenrechte besitzen. Das hatte
der Oberste Gerichtshof 1886 eingefiihrt. Das
Fazit Galeanos: «Wire die Natur eine Bank,
man hitte sie langst gerettet.»

Ausgebeutete Natur
vor Gericht

Blickt man etwas weiter zuriick, ist der
Gedanke nicht so abwegig, dass Tiere oder die
Natur vor Gericht auftreten. Am 18. April 1499
wurde in Frankreich einem drei Monate alten
Schwein der Prozess gemacht. Es soll ein Kind
verspeist haben, statt selber gegessen zu wer-
den. Der Richter verhidngte die Todesstrafe.®
Vier Jahre vorher hatte der Lateinlehrer Paul
Schneevogel (Paulus Niavis) sein Buch ludi-
cium Iovis publiziert. Anlass dazu waren Sil-
berfunde am Schneeberg im Erzgebirge, wel-
che eine Debatte iiber die Rechtmassigkeit des
Bergbaus auslosten. In der Gerichtsverhand-
lung, die im Mittelpunkt der allegorischen
Schrift steht, tritt Mutter Erde mit zerrisse-
nem Kleid als Kldgerin auf, die den Menschen
wegen Schiadigung durch den Bergbau des
Muttermordes beschuldigt. Das Urteil im Pro-
zess spricht Fortuna, die Gottin des Schick-
sals: «Es ist die Bestimmung des Menschen,
die Berge zu durchwiihlen, Erzgruben anzule-
gen, die Acker zu bebauen, Handel zu betrei-
ben und die Erde zu verletzen.»”

Niavis schildert, was Marx spéter als «die
Morgenrote der kapitalistischen Produktions-
dra» bezeichnet hat: die sogenannte urspriing-
liche Akkumulation, die namentlich mit der
Entdeckung der Gold- und Silberldnder Ameri-
kas und «der Ausrottung und Versklavung und

T



Vergrabung der eingebornen Bevolkerung in
die Bergwerke» Fahrt aufgenommen hat.® So
beginnt die Geschichte der Moderne, die nicht
nur mit der Kolonialisierung der Neuen Welt
und ihrer Volker, sondern zugleich mit der
Kolonialisierung und Ausbeutung der Natur
verbunden ist. Neue Formen des Beherrschens
und Besitzens prigen die Beziehung, die wir
zur Welt haben. Die Spaltung von Ich und
Nicht-Ich, Mensch und Natur setzt sich durch
und bringt, wie der franzdsische Philosoph
Michel Serres sagt, drei «Rechte ohne Welt»
hervor: den modernen Gesellschaftsvertrag,
der ohne Natur auskommt, das «Naturrecht»,
das sich auf die menschliche Natur bzw. die
Vernunft beschrankt, und schliesslich die Men-
schenrechte.® Wie dieses Vergessen und Aber-
kennen eines Subjektstatus der Natur mit der
kolonialen Unterwerfung anderer Volker und
der Unterdriickung der Frauen zusammen-
hingt, haben Okofeministinnen wie Maria
Mies und Carolyn Merchant untersucht.

In der Schweiz haben zu Beginn der 1990er
Jahre Theologen wie Lukas Vischer und Otto
Schifer sowie Juristen wie Peter Saladin und
Jorg Leimbacher in einer Eingabe an den Refor-
mierten Weltbund gefordert, «dass nicht allein
dem Menschen, sondern auch der von Gott
geschaffenen Natur Rechte zuerkannt wer-
den». Sie verwarfen «die Ansicht, dass belebte
und unbelebte Natur blosse Objekte sind, dem
Menschen zu seiner beliebigen Verfligung
libergeben».10 «Dieser moderne Anthropo-
zentrismus hat die Natur entseelt und die Men-
schen zu leiblosen Subjekten gemacht», stellen
der Theologe Jiirgen Moltmann und die Juris-
tin Elisabeth Giesser in derselben Broschiire
fest. Zu iiberwinden sei die verhdngnisvolle
Spaltung von Subjekt und Objekt nur in einer
«Lebensgemeinschaft mit allem Geschaffenen
auf dieser Erde», die sich auch in einer «Rechts-
gemeinschaft aller Lebewesen» realisiere.!!

Solche Vorstdsse haben wie schon die vom
Rechtswissenschaftler Christopher D. Stone
1972 gestellte Frage «Sollten Biume Eigen-
rechte haben?» die Diskussion iiber Rechte
der Natur entfacht. Thre Verwirklichung gelang
zum ersten Mal in Ecuador, wo sie im Septem-
ber 2008 in der Verfassung verankert wurden.

Verfassungsrechte
fiir die Natur

Mit der ecuadorianischen Verfassung ist die
Natur als Rechtssubjekt anerkannt worden.
Das ist nicht zuletzt das Verdienst von Alberto
Acosta, der die Verfassunggebende Versamm-
lung leitete und schon als Minister fiir Bergbau

8

und Energie (erfolglos) eine Entwicklung des
Landes angestrebt hatte, die nicht auf der For-
derung von Erdél und Extraktivismus basiert.
Treibende Kraft fiir die Ausgestaltung der Ver-
fassung waren aber auch die indigenen Bewe-
gungen, welche seit den 1990er Jahren fiir ein
neues plurinationales, pluriethnisches und
mehrsprachiges Selbstverstindnis von Staat
und Gesellschaft gekdmpft hatten.

Der zentrale Artikel 71 der neuen Verfas-
sung zeugt davon: «Die Natur oder Pacha-
mama, in der sich das Leben reproduziert und
verwirklicht, hat das Recht, dass ihre Exis-
tenz, der Erhalt und die Regenerierung ihrer
Lebenskreislaufe, Struktur, Funktionen und
Entwicklungsprozesse umfassend respektiert
werden.» Mit dem Begriff der Pachamama
wird dem interkulturellen Anspruch Rechnung
getragen. Dass «Pacha» anders als der west-
liche Naturbegriff das Ganze der zeit-riumli-
chen Realitidt im Sinne eines Kosmos meint,
der Menschen und nichtmenschliche Natur
umfasst, wird als wichtige Differenz allerdings
nicht ausgefiihrt.

Fiir den Sozialékologen Eduardo Gudynas
ist wichtig, dass diese Verfassung erstmals
westliche und indigene Konzepte als gleichran-
gig behandle. Er unterstreicht, dass sie mit dem
Begriff des Buen Vivir in Artikel 14 Tiiren 6ffne
fiir Alternativen zu den herrschenden Entwick-
lungskonzepten und dass sie 6kologische Biir-
ger*innenrechte einfiihre.!? In der Tat kann
jede Person, jede Gemeinschaft, jedes Volk
nach Artikel 71 die Einhaltung der Rechte der
Natur einfordern. Hinzu kommt, dass diese
das «Recht auf Wiederherstellung» beschi-
digter Okosysteme einschliessen und den
Staat zu priaventiven Massnahmen verpflich-
ten (Artikel 72 und 73).

Die Umsetzung dieser Rechte liess zunéichst
auf sich warten. 2011 wurde dann eine erste
Biirger*innenbeschwerde gutgeheissen, die
sich gegen die Schidigung des Vilcabam-
ba-Flusses durch den Strassenbau richtete.
Im Fall des stark verschmutzten Rio Monjas,
der durch die Hauptstadt Quito fliesst, wurde
ein Urteil geféllt, das beriicksichtigt, dass der
Fluss auf seiner langen Reise bis in den Pazifik
eine ganze Reihe von Okosystemen gefihrdet.
Dass nicht bloss einzelne Entitdten, sondern
die ganze Natur Rechtssubjekt wurde, hat dem
Gericht eine solche Rechtsprechung erlaubt.!3

Wirkung entfaltet hat die ecuadorianische
Verfassung vor allem dadurch, dass sie in
Lateinamerika und weltweit weiteren Verfas-
sungs- oder Gesetzesinitiativen Schub gege-
ben hat. In Bolivien sind Rechte der Natur
zwar noch nicht in der Verfassung von 2009,

Neue Wege 1.25



dafiir aber in einem Ende 2010 beschlossenen
Gesetz eingefiihrt worden. Es ist das Ergeb-
nis der «Weltkonferenz der Volker iiber den
Klimawandel», die im April 2010 auf Einla-
dung Boliviens in Cochabamba stattfand und
den «Vorschlag fiir eine allgemeine Erkliarung
der Rechte der Mutter Erde» verabschiedete.
Er unterstreicht, «dass wir alle ein Teil der
Mutter Erde» sind, sodass «es nicht moglich
ist, in einer untereinander abhingigen und
lebendigen Gemeinschaft nur die Rechte der
Menschen anzuerkennen, ohne das Gleichge-
wicht innerhalb der Mutter Erde zu stéren».!4

In vielen Liandern sind Fliisse zu juristi-
schen Personen mit eigenen Rechten gemacht
worden. Ein bekanntes Beispiel ist der Whan-
ganui River in Neuseeland. Mehr als 150 Jahre
hatten die Iwi-Maori darum gekdmpft. 2017
erkannte das neuseeldndische Parlament ihn
als «unteilbares und lebendiges Ganzes» an,
das «alle seine physischen und metaphysi-
schen Elemente einschliesst».!5 In Kolumbien
hat das Verfassungsgericht 2018 das Einzugs-
gebiet des Atrato-Flusses zur Rechtsperson
erkldrt.!6 Geklagt hatten im Namen zukiinfti-
ger Generationen 25 Kinder und junge Erwach-

J
7

L 2R Y @l sene wegen der Zerstérung des Regenwaldes
By v:,? oty | . -

durch Abholzung, Klimawandel und Gold-
und Platinabbau. In Peru hat im Mirz 2024
das Provinzgericht von Nauta (Loreto) einer
Klage von Frauen des Kukama-Volks stattge-
geben und den Maranon, einen Quellfluss des
Amazonas, zum Rechtssubjekt erklart. Die
Frauen fiihren seit 2021 wegen Olverschmut-
zung einen Rechtsstreit gegen den peruani-
schen Staat, sein Umweltministerium und das
Unternehmen Petropert.

In Chile sollte 2021/22 ein vom Volk
gewihlter Konvent eine neue Verfassung aus-
arbeiten. Zur Vorsitzenden wurde mit Elisa
Loncon eine Vertreterin der Mapuche gewihlt.
Das war kein Zufall, hatten doch in den vor-
angegangenen Volksprotesten Frauen, soziale
Bewegungen und Indigene eine Schliisselrolle
gespielt. Der Verfassungsvorschlag enthielt
denn auch Geschlechter- wie Biodiversitat,
die Rechte der Natur und der kiinftigen Gene-
rationen und sah indigene Landrechte und
autonome Territorien sowie Umweltgerichte
und Ombudsstellen fiir den Naturschutz vor.
Dass der Vorschlag in der Volksabstimmung
scheiterte, lag jedoch eher am Thema Pluri-
nationalitdt und Plurikulturalitit. Fiir viele
Chilen*innen ist die eine homogene nationale
Identitdt noch immer sakrosant und darum
eine «Koexistenz verschiedener Volker und
Nationen in einem Staatswesen» (Artikel 5)
schwer vorstellbar.

»




Diversitat
anerkennen

Staatswesen mit einem monokulturellen
Rechts- und Bildungssystem leugnen oder
unterdriicken haufig die Vielfalt der Kulturen
und Sprachen der Volker, die auf ihrem Staats-
gebiet leben. Das stellen Acosta und Loncon
fest.1” Ahnliches gilt fiir Verfassungsrechte der
Natur: Indigene benétigen sie in ihrer Lebens-
welt nicht, weil sie sich selber als Teil und nicht
ausserhalb der Natur verstehen. Das Respek-
tieren der Biodiversitit umschliesst auch die
soziokulturelle Vielfalt. Im indigenen Welt-
verstindnis ist eine interkulturelle Rechtsaus-
legung angelegt, die das Divergierende und
Buntscheckige und damit auch das Aushandeln
zulasst.!8 Die Verfassung Ecuadors bietet dafiir
mit dem ungleichen Begriffspaar «Rechte der
Natur» und «Pachamama» Hand. Allerdings
konnten solche Verfassungsrechte zum Schutz
der Natur auch dazu benutzt werden, um ver-
briefte indigene Landrechte auszuhebeln.!®
Deshalb wird etwa in Kolumbien von indige-
ner Seite eher auf Verletzung «biokultureller»
Rechte der lokalen Bevolkerung geklagt.

Viele Gesetzestexte betrachten global
Natur nach wie vor als Umwelt des Menschen
und sprechen beispielsweise vom Menschen-
recht auf saubere Umwelt. Dieser Anthropo-
zentrismus bleibt jedoch bei einem instru-
mentellen Umgang mit der Natur stehen, der
sie zur Ansammlung von Dingen zum Zweck
der Befriedigung menschlicher Bediirfnisse
macht. Eigenrechte der Natur hingegen tragen
dazu bei, diesem konsumistischen Anthropo-
zentrismus einen Riegel zu schieben. Sie kon-
nen zwar von Rechten der Menschen nicht vol-
lig losgelost, aber auch nicht auf diese reduziert
werden. Menschenrechte laufen stets Gefahr,
die Rechte anderer Entitdten auszuschliessen.

Geht es also einfach darum, im Rahmen des
bestehenden Rechts die Zahl der Rechtstriger
auszuweiten auf Fliisse, Berge oder die Natur
insgesamt? Das wiirde wohl zu kurz greifen.
Denn dadurch wiirde die «Unterordnung der
Nichtmenschen unter die Dekrete einer impe-
rialen Menschheit»20 nicht angetastet. Entstan-
den ist sie dadurch, dass sich der Mensch der
Moderne als «Herr und Eigentiimer der Natur»
(René Descartes) gebiardet und das Recht der
Naturaneignung zum auch rechtlich herrschen-
den gemacht hat.2!

Autor*innen wie Gudynas, Acosta und auch
der Siidafrikaner Cormac Cullinan pladieren
demgegeniiber fiir ein ganzheitliches bio- oder
Okozentrisches Verstidndnis. Es betrachtet den
Menschen als eine besondere Lebensform der

Neue Wege 1.25



Erde, der Mensch nimmt aber nicht eine alles
tiberragende Rolle innerhalb der Erdgemein-
schaft ein.?2 Dies kommt der indigenen Auf-
fassung nahe, fiir welche Pachamama zwar
nicht eigentlich ein Rechtssubjekt, aber letz-
ten Endes die Gesetzgeberin ist. Sie verlange,
sagt Ramiro Avila-Santamaria, Richter am Ver-
fassungsgericht Ecuadors, «dass die Menschen
von ihrem Sockel herabsteigen, um ihren Platz
auf dem Planeten zu finden».23

Rechte der Natur bedeuten, dass wir unsere
Herrschaft iiber die Natur zu beherrschen ler-
nen und dem kapitalgetriebenen Verwertungs-
zwang eine Grenze setzen. Eine andere Kom-
munikation mit der Erde ist mdglich. Spricht
sie denn nicht mit uns «in Kraften, Verbindun-
gen und Interaktionen»?? @

(O Beat Dietschy, *1950, ist Redaktionsmitglied
der Neuen Wege.

Neue Wege 1.25

10

1

12

13

14

15

16
17

18

19

20

21

22
23

24

Thomas Berry: The Great Work [1999]. New York
2010, S.61.

Cormac Cullinan: Rechte der Natur. In: Ashish Kothari
u. a. (Hrsg.): Pluriversum. Ein Lexikon des Guten
Lebens fiir alle. Neu-Ulm 2023, S.260.

Thomas Berry: The Great Work, S.5.

Kathrin Alder: Grundrechte fiir Tiere: mehr als nur ein
Affentheater. In: NZZ-online, 15.10.2020, nzz.ch/
meinung/basel-grundrechte-fuer-tiere-1d.1581591.

Eduardo Galeano: Kinder der Tage. Wuppertal 2013,
S.172.

Ebd., S.299.

Paulus Niavis: Judicium Iovis — Oder das Gericht der
Gotteriiber den Bergbau [1495]. Berlin-Ost 1953.

Karl Marx: Das Kapital, Erster Band. MEW 23,
Berlin-Ost 1972, S.779.

Michel Serres: Der Naturvertrag. Frankfurt/M. 1994,
S.62-64.

Lukas Vischer (Hrsg.): Rechte kiinftiger Generationen.
Rechte der Natur. Vorschlag zu einer Erweiterung

der Allgemeinen Erkldrung der Menschenrechte. Bern
1990, S.11f.

Jirgen Moltmann und Elisabeth Giesser: Menschen-
rechte, Rechte der Menschheit und Rechte der Natur.
In: Ebd., S.24 f.

Eduardo Gudynas: Derechos de la Naturaleza. Ftica
biocéntrica y politicas ambientales. Lima 2014, S.72-74.

Jenny Garcia Ruales und Andreas Gutmann: Rechte
der Naturin Lateinamerika. In: Matthias Kramm
(Hrsg.): Rechte fiir Fliisse, Berge und Wiilder. Eine
neue Perspektive fiir den Naturschutz? Miinchen 2023,
S.33f.

Pablo Solon: Rechte der Mutter Erde. In: ders. u.a.:
Systemwandel. Alternativen zum globalen Kapitalismus.
Wien/Berlin 2018, S.175.

Klaus Bosselmann und Timothy Williams: Der Fluss
als Rechtsperson: Das Beispiel des Whanganui River
in Neuseeland. globalassembly.de/rechte-der-natur/
fallstudien/whanganui-river-neuseeland

Cormac Cullinan: Rechte der Natur (s. FN 2).

Alberto Acosta: Buen Vivir. Vom Recht auf gutes Leben.
Miinchen 2015, S.130; Elisa Loncon: Indigenous
Language and Identity inside Social Movements among
Mapuche People Today. In: Robert E. Reinhart u.a.
(Hrsg.): Southern Hemisphere Ethnographies of Space,
Place and Time. Oxford 2018, S.343 ff.

Die bolivianische Soziologin Rivera Cusicanqui
driickt dies mit dem Aymara-Wort ¢h’ixi aus, das ein
unvermischtes Zugleich sich widersprechender
Komponenten bedeutet (Silvia Rivera Cusicanqui:
Un mundo ch’ixi es posible. Buenos Aires 2018).

Vgl. dazu Andreas Gutmann: Pachamama als Rechls-
subjekt. doi.org/10.17176/20210623-132806-0.

Dies befiirchtete die UN-Sonderberichterstatterin fiir
die Rechte indigener Volker Victoria Tauli-Corpuz:
Lieselotte Viaene: Can Rights of Nature Save Us from
the Anthropocene Catastrophe? Some Critical Reflec-
tions from the Field. In: Asian Journal of Law and So-
ciety 9,2022 S.187-206 und 196.

Philippe Descola: Jenseits von Natur und Kultur.
Berlin 2011, S.289.

Jorg Leimbacher: Zu einem neuen Naturverhdltnis.
Die Rechte der Natur. In: Hans G. Nutzinger (Hrsg.):
Naturschutz — Ethik — Okonomie. Marburg 1996,
8.76 f.

Cormac Cullinan: Rechte der Natur, S.261.

Ramiro Avila-Santamaria: Tribunal fiir die Rechte der
Natur. In: Ashish Kothari u. a. (Hrsg.): Pluriversum.
Ein Lexikon des Guten Lebens fiir alle. Neu-Ulm 2023,
S.284.

Michel Serres: Der Naturvertrag, S.71.

1"






	Warum Rechte der Natur?

