
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 119 (2025)

Heft: 1

Artikel: Warum Rechte der Natur?

Autor: Dietschy, Beat

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1090194

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1090194
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Warum Rechte
der Natur?

Beat Dietschy

Vergiftete Fliessgewässer,
aussterbende Arten, gefährdete
Ökosysteme: Sollten sie nicht ein
Recht auf Wiederherstellung
haben? Die Befreiung der
nichtmenschlichen Natur aus einem
Zustand der Rechtlosigkeit erfordert

deren Anerkennung als
Subjekt und Trägerin von Rechten.

Wir können nicht länger akzeptieren, sagte der
Theologe und Kulturhistoriker Thomas Berry,
dass die natürliche Welt nur dazu da sei, um von
den Menschen zu ihrem Vorteil und in
unbegrenzter Weise genutzt zu werden.1 Unhaltbar

war für Berry auch, dass den Menschen
alle Rechte zugestanden worden sind, während

die anderen, nichtmenschlichen Existenzen

keine Rechte haben. Gegen diese Entrechtung,

die zur Zerstörung der Lebensgrundlagen
beiträgt, wenden sich die B e fürwo rte r* in nen

von Rechten der Natur: Rechtssysteme müss-
ten anerkennen, «dass alle Aspekte der Natur
Rechtssubjekte sind, denen eigene Rechte

innewohnen».2 «Alles hat ein Recht darauf,
anerkannt und verehrt zu werden», sagte Berry.
«Bäume haben Baum-Rechte, Insekten haben
Insekten-Rechte, Flüsse haben Fluss-Rechte.»3

Mittlerweile gibt es weltweit gut 500 Initiativen,

die sich auf regionaler, nationaler oder
internationaler Ebene dafür einsetzen. Common

Sense ist es aber noch keineswegs, dass
Tieren, Bergen oder der Natur als ganzer ein
unveräusserliches und einklagbares Grundrecht

zukommen soll. Als in Basel die Initiative
«Grundrechte für Primaten» lanciert wurde,
war in der NZZ zu lesen: «Welche Grundrechte
sollen Tiere überhaupt erhalten? Es liegt auf
der Fland, dass sie mit der Meinungsäusse-
rungsfreiheit oder der Wirtschaftsfreiheit nicht
viel anfangen können.»4 Es klinge tatsächlich
komisch, bemerkte der uruguayische Autor
Eduardo Galeano, «dass die Natur Rechte
haben soll, als sei sie ein Mensch». Völlig normal

erscheine dagegen, dass grosse Firmen in
den USA Menschenrechte besitzen. Das hatte
der Oberste Gerichtshof 1886 eingeführt. Das
Fazit Galeanos: «Wäre die Natur eine Bank,
man hätte sie längst gerettet.»5

Ausgebeutete Natur
vor Gericht

Blickt man etwas weiter zurück, ist der
Gedanke nicht so abwegig, dass Tiere oder die
Natur vor Gericht auftreten. Am 18. April 1499
wurde in Frankreich einem drei Monate alten
Schwein der Prozess gemacht. Es soll ein Kind
verspeist haben, statt selber gegessen zu werden.

Der Richter verhängte die Todesstrafe.6
Vier Jahre vorher hatte der Lateinlehrer Paul
Schneevogel (Paulus Niavis) sein Buch Indicium

lovis publiziert. Anlass dazu waren
Silberfunde am Schneeberg im Erzgebirge, welche

eine Debatte über die Rechtmässigkeit des

Bergbaus auslösten. In der Gerichtsverhandlung,

die im Mittelpunkt der allegorischen
Schrift steht, tritt Mutter Erde mit zerrissenem

Kleid als Klägerin auf, die den Menschen
wegen Schädigung durch den Bergbau des
Muttermordes beschuldigt. Das Urteil im Prozess

spricht Fortuna, die Göttin des Schicksals:

«Es ist die Bestimmung des Menschen,
die Berge zu durchwühlen, Erzgruben anzulegen,

die Äcker zu bebauen, Handel zu betreiben

und die Erde zu verletzen.»7
Niavis schildert, was Marx später als «die

Morgenröte der kapitalistischen Produktionsära»

bezeichnet hat: die sogenannte ursprüngliche

Akkumulation, die namentlich mit der
Entdeckung der Gold- und Silberländer Amerikas

und «der Ausrottung und Versklavung und

Neue Wege 1.25 7



Vergrabung der eingebornen Bevölkerung in
die Bergwerke» Fahrt aufgenommen hat.8 So

beginnt die Geschichte der Moderne, die nicht
nur mit der Kolonialisierung der Neuen Welt
und ihrer Völker, sondern zugleich mit der
Kolonialisierung und Ausbeutung der Natur
verbunden ist. Neue Formen des Beherrschens
und Besitzens prägen die Beziehung, die wir
zur Welt haben. Die Spaltung von Ich und
Nicht-Ich, Mensch und Natur setzt sich durch
und bringt, wie der französische Philosoph
Michel Serres sagt, drei «Rechte ohne Welt»
hervor: den modernen Gesellschaftsvertrag,
der ohne Natur auskommt, das «Naturrecht»,
das sich auf die menschliche Natur bzw. die
Vernunft beschränkt, und schliesslich die
Menschenrechte.9 Wie dieses Vergessen und
Aberkennen eines Subjektstatus der Natur mit der
kolonialen Unterwerfung anderer Völker und
der Unterdrückung der Frauen zusammenhängt,

haben Ökofeministinnen wie Maria
Mies und Carolyn Merchant untersucht.

In der Schweiz haben zu Beginn der 1990er
Jahre Theologen wie Lukas Vischer und Otto
Schäfer sowie Juristen wie Peter Saladin und
Jörg Leimbacher in einer Eingabe an den
Reformierten Weltbund gefordert, «dass nicht allein
dem Menschen, sondern auch der von Gott
geschaffenen Natur Rechte zuerkannt
werden». Sie verwarfen «die Ansicht, dass belebte
und unbelebte Natur blosse Objekte sind, dem
Menschen zu seiner beliebigen Verfügung
übergeben».10 «Dieser moderne Anthropo-
zentrismus hat die Natur entseelt und die
Menschen zu leiblosen Subjektengemacht», stellen
der Theologe Jürgen Moltmann und die Juristin

Elisabeth Giesser in derselben Broschüre
fest. Zu überwinden sei die verhängnisvolle
Spaltung von Subjekt und Objekt nur in einer
«Lebensgemeinschaft mit allem Geschaffenen
auf dieser Erde», die sich auch in einer
«Rechtsgemeinschaft aller Lebewesen» realisiere."

Solche Vorstösse haben wie schon die vom
Rechtswissenschaftler Christopher D. Stone
1972 gestellte Frage «Sollten Bäume Eigenrechte

haben?» die Diskussion über Rechte
der Natur entfacht. Ihre Verwirklichung gelang
zum ersten Mal in Ecuador, wo sie im September

2008 in der Verfassung verankert wurden.

Verfassungsrechte
für die Natur

Mit der ecuadorianischen Verfassung ist die
Natur als Rechtssubjekt anerkannt worden.
Das ist nicht zuletzt das Verdienst von Alberto
Acosta, der die Verfassunggebende Versammlung

leitete und schon als Minister für Bergbau

und Energie (erfolglos) eine Entwicklung des
Landes angestrebt hatte, die nicht auf der
Förderung von Erdöl und Extraktivismus basiert.
Treibende Kraft für die Ausgestaltung der
Verfassung waren aber auch die indigenen
Bewegungen, welche seit den 1990er Jahren für ein
neues plurinationales, pluriethnisches und
mehrsprachiges Selbstverständnis von Staat
und Gesellschaft gekämpft hatten.

Der zentrale Artikel 71 der neuen Verfassung

zeugt davon: «Die Natur oder Pacha-
mama, in der sich das Leben reproduziert und
verwirklicht, hat das Recht, dass ihre Existenz,

der Erhalt und die Regenerierung ihrer
Lebenskreisläufe, Struktur, Funktionen und
Entwicklungsprozesse umfassend respektiert
werden.» Mit dem Begriff der Pachamama
wird dem interkulturellen Anspruch Rechnung
getragen. Dass «Pacha» anders als der westliche

Naturbegriff das Ganze der zeit-räumli-
chen Realität im Sinne eines Kosmos meint,
der Menschen und nichtmenschliche Natur
umfasst, wird als wichtige Differenz allerdings
nicht ausgeführt.

Für den Sozialökologen Eduardo Gudynas
ist wichtig, dass diese Verfassung erstmals
westliche und indigene Konzepte als gleichrangig

behandle. Er unterstreicht, dass sie mit dem
Begriff des Buen Vivir in Artikel 14 Türen öffne
für Alternativen zu den herrschenden
Entwicklungskonzepten und dass sie ökologische
Bürgertinnenrechte einführe.12 In der Tat kann
jede Person, jede Gemeinschaft, jedes Volk
nach Artikel 71 die Einhaltung der Rechte der
Natur einfordern. Hinzu kommt, dass diese
das «Recht auf Wiederherstellung» beschädigter

Ökosysteme einschliessen und den
Staat zu präventiven Massnahmen verpflichten

(Artikel 72 und 73).
Die Umsetzung dieser Rechte liess zunächst

auf sich warten. 2011 wurde dann eine erste
Bürgertinnenbeschwerde gutgeheissen, die
sich gegen die Schädigung des Vilcabam-
ba-Flusses durch den Strassenbau richtete.
Im Fall des stark verschmutzten Rio Monjas,
der durch die Hauptstadt Quito fliesst, wurde
ein Urteil gefällt, das berücksichtigt, dass der
Fluss auf seiner langen Reise bis in den Pazifik
eine ganze Reihe von Ökosystemen gefährdet.
Dass nicht bloss einzelne Entitäten, sondern
die ganze Natur Rechtssubjekt wurde, hat dem
Gericht eine solche Rechtsprechung erlaubt.13

Wirkung entfaltet hat die ecuadorianische
Verfassung vor allem dadurch, dass sie in
Lateinamerika und weltweit weiteren Verfas-
sungs- oder Gesetzesinitiativen Schub gegeben

hat. In Bolivien sind Rechte der Natur
zwar noch nicht in der Verfassung von 2009,

8 Neue Wege 1.25



Flüsse
haben
F|uss-
Rechte.

dafür aber in einem Ende 2010 beschlossenen
Gesetz eingeführt worden. Es ist das Ergebnis

der «Weltkonferenz der Völker über den
Klimawandel», die im April 2010 auf Einladung

Boliviens in Cochabamba stattfand und
den «Vorschlag für eine allgemeine Erklärung
der Rechte der Mutter Erde» verabschiedete.
Er unterstreicht, «dass wir alle ein Teil der
Mutter Erde» sind, sodass «es nicht möglich
ist, in einer untereinander abhängigen und
lebendigen Gemeinschaft nur die Rechte der
Menschen anzuerkennen, ohne das Gleichgewicht

innerhalb der Mutter Erde zu stören».14
In vielen Ländern sind Flüsse zu juristischen

Personen mit eigenen Rechten gemacht
worden. Ein bekanntes Beispiel ist der Whan-
ganui River in Neuseeland. Mehr als 150 Jahre
hatten die Iwi-Mäori darum gekämpft. 2017
erkannte das neuseeländische Parlament ihn
als «unteilbares und lebendiges Ganzes» an,
das «alle seine physischen und metaphysischen

Elemente einschliesst».15 In Kolumbien
hat das Verfassungsgericht 2018 das Einzugsgebiet

des Atrato-Flusses zur Rechtsperson
erklärt.16 Geklagt hatten im Namen zukünftiger

Generationen 25 Kinder und junge Erwachsene

wegen der Zerstörung des Regenwaldes
durch Abholzung, Klimawandel und Gold-
und Platinabbau. In Peru hat im März 2024
das Provinzgericht von Nauta (Loreto) einer
Klage von Frauen des Kukama-Volks stattgegeben

und den Maranön, einen Quellfluss des
Amazonas, zum Rechtssubjekt erklärt. Die
Frauen führen seit 2021 wegen Ölverschmutzung

einen Rechtsstreit gegen den peruanischen

Staat, sein Umweltministerium und das
Unternehmen Petroperü.

In Chile sollte 2021/22 ein vom Volk
gewählter Konvent eine neue Verfassung
ausarbeiten. Zur Vorsitzenden wurde mit Elisa
Loncon eine Vertreterin der Mapuche gewählt.
Das war kein Zufall, hatten doch in den
vorangegangenen Volksprotesten Frauen, soziale
Bewegungen und Indigene eine Schlüsselrolle
gespielt. Der Verfassungsvorschlag enthielt
denn auch Geschlechter- wie Biodiversität,
die Rechte der Natur und der künftigen
Generationen und sah indigene Landrechte und
autonome Territorien sowie Umweltgerichte
und Ombudsstellen für den Naturschutz vor.
Dass der Vorschlag in der Volksabstimmung
scheiterte, lag jedoch eher am Thema Pluri-
nationalität und Plurikulturalität. Für viele
Chileninnen ist die eine homogene nationale
Identität noch immer sakrosant und darum
eine «Koexistenz verschiedener Völker und
Nationen in einem Staatswesen» (Artikel 5)
schwer vorstellbar.

9



Menschen-
' .Ii- rt, v;.,.rtr> -• -V,

m trti%£irx0k' /*•& i f&î •

m

rechte
laufen

Diversität
anerkennen

Staatswesen mit einem monokulturellen
Rechts- und Bildungssystem leugnen oder
unterdrücken häufig die Vielfalt der Kulturen
und Sprachen der Völker, die auf ihrem Staatsgebiet

leben. Das stellen Acosta und Loncon
fest.17 Ähnliches gilt für Verfassungsrechte der
Natur: Indigene benötigen sie in ihrer Lebenswelt

nicht, weil sie sich selber als Teil und nicht
ausserhalb der Natur verstehen. Das Respektieren

der Biodiversität umschliesst auch die
soziokulturelle Vielfalt. Im indigenen
Weltverständnis ist eine interkulturelle Rechtsauslegung

angelegt, die das Divergierende und
Buntscheckige und damit auch das Aushandeln
zulässt.18 Die Verfassung Ecuadors bietet dafür
mit dem ungleichen Begriffspaar «Rechte der
Natur» und «Pachamama» Hand. Allerdings
könnten solche Verfassungsrechte zum Schutz
der Natur auch dazu benutzt werden, um
verbriefte indigene Landrechte auszuhebein.19
Deshalb wird etwa in Kolumbien von indige-
ner Seite eher auf Verletzung «biokultureller»
Rechte der lokalen Bevölkerung geklagt.

Viele Gesetzestexte betrachten global
Natur nach wie vor als Umwelt des Menschen
und sprechen beispielsweise vom Menschenrecht

auf saubere Umwelt. Dieser Anthropo-
zentrismus bleibt jedoch bei einem
instrumenteilen Umgang mit der Natur stehen, der
sie zur Ansammlung von Dingen zum Zweck
der Befriedigung menschlicher Bedürfnisse
macht. Eigenrechte der Natur hingegen tragen
dazu bei, diesem konsumistischen Anthropo-
zentrismus einen Riegel zu schieben. Sie können

zwar von Rechten der Menschen nicht völ-
lig losgelöst, aber auch nicht auf diese reduziert
werden. Menschenrechte laufen stets Gefahr,
die Rechte anderer Entitäten auszuschliessen.

Geht es also einfach darum, im Rahmen des
bestehenden Rechts die Zahl der Rechtsträger
auszuweiten auf Flüsse, Berge oder die Natur
insgesamt? Das würde wohl zu kurz greifen.
Denn dadurch würde die «Unterordnung der
Nichtmenschen unter die Dekrete einer
imperialen Menschheit»20 nicht angetastet. Entstanden

ist sie dadurch, dass sich der Mensch der
Moderne als «Herr und Eigentümer der Natur»
(René Descartes) gebärdet und das Recht der
Naturaneignung zum auch rechtlich herrschenden

gemacht hat.21

Autortinnen wie Gudynas, Acosta und auch
der Südafrikaner Cormac Cullinan plädieren
demgegenüber für ein ganzheitliches bio- oder
ökozentrisches Verständnis. Es betrachtet den
Menschen als eine besondere Lebensform der

Neue Wege 1.25



Erde, der Mensch nimmt aber nicht eine alles
überragende Rolle innerhalb der Erdgemeinschaft

ein.22 Dies kommt der indigenen
Auffassung nahe, für welche Pachamama zwar
nicht eigentlich ein Rechtssubjekt, aber letzten

Endes die Gesetzgeberin ist. Sie verlange,
sagt Ramiro Ävila-Santamaria, Richter am
Verfassungsgericht Ecuadors, «dass die Menschen
von ihrem Sockel herabsteigen, um ihren Platz
auf dem Planeten zu finden».23

Rechte der Natur bedeuten, dass wir unsere
Herrschaft über die Natur zu beherrschen
lernen und dem kapitalgetriebenen Verwertungszwang

eine Grenze setzen. Eine andere
Kommunikation mit der Erde ist möglich. Spricht
sie denn nicht mit uns «in Kräften, Verbindungen

und Interaktionen»24? •
O Beat Dietschy, *1950, ist Redaktionsmitglied

der Neuen Wege.

1 Thomas Berry: The Great Work [1999]. New York
2010, S. 61.

2 Cormac Cullinan: Rechte der Natur. In: Ashish Kothari
u. a. (Hrsg.): Pluriversum. Ein Lexikon des Guten
Lebens für alle. Neu-Ulm 2023, S.260.

3 Thomas Berry: The Great Work, S. 5.

4 Kathrin Aider: Grundrechte für Tiere: mehr als nur ein
Affentheater. In: NZZ-online, 15.10.2020, nzz.ch/
meinung/basel-grundrechte-fuer-tiere-ld.1581591.

5 Eduardo Galeano: Kinder der Tage. Wuppertal 2013,
S.172.

6 Ebd., S.299.

7 Paulus Niavis: Iudicium lovis - Oder das Gericht der
Götter über den Bergbau [1495], Berlin-Ost 1953.

8 Karl Marx: Das Kapital, Erster Band. MEW 23,
Berlin-Ost 1972, S.779.

9 Michel Serres: Der Naturvertrag. Frankfurt/M. 1994,
S. 62-64.

10 Lukas Vischer (Hrsg.): Rechte künftiger Generationen.
Rechte der Natur. Vorschlag zu einerErweiterung
derAllgemeinen Erklärung der Menschenrechte. Bern
1990, S.ll f.

11 Jürgen Moltmann und Elisabeth Giesser: Menschen¬
rechte, Rechte der Menschheit und Rechte der Natur.
In: Ebd., S.24 f.

12 Eduardo Gudynas: DerechosdelaNaturaleza. Ética
biocéntrica y politicas ambientales. Lima 2014, S.72-74.

13 Jenny Garcia Ruales und Andreas Gutmann : Rechte
der Natur in Lateinamerika. In: Matthias Kramm
(Hrsg.): Rechte für Flüsse, Berge und Wälder. Eine
neue Perspektive für den Naturschutz? München 2023,
S. 33 f.

14 Pablo Solön: Rechte der Mutter Erde. In: ders. u.a.:
Systemwandel. Alternativen zum globalen Kapitalismus.
Wien/Berlin 2018, S.175.

15 Klaus Bosselmann und Timothy Williams: DerFluss
als Rechtsperson: Das Beispiel des Whanganui River
in Neuseeland, globalassembly.de/rechte-der-natur/
fallstudien/whanganui-river-neuseeland

16 Cormac Cullinan: Rechte der Natur (s. FN 2).

17 Alberto Acosta: Buen Vivir. Vom Recht aufgutes Leben.
München 2015, S. 130; Elisa Loncon: Indigenous
Language and Identity inside Social Movements among
MapuchePeople Today. In: Robert E. Reinhart u. a.
(Hrsg.): Southern Hemisphere Ethnographies ofSpace,
Place and Time. Oxford 2018, S. 343 ff.

18 Die bolivianische Soziologin Rivera Cusicanqui
drückt dies mit dem Aymara-Wort ch'ixi aus, das ein
unvermischtes Zugleich sich widersprechender
Komponenten bedeutet (Silvia Rivera Cusicanqui:
Un mundo ch'ixi es posible. Buenos Aires 2018).
Vgl. dazu Andreas Gutmann: Pachamama als
Rechtssubjekt. doi.org/10.17176/20210623-132806-0.

19 Dies befürchtete die UN-Sonderberichterstatterin für
die Rechte indigener Völker Victoria Tauli-Corpuz:
Lieselotte Viaene: Can Rights ofNature Save Us from
the Anthropocene Catastrophe? Some Critical Reflections

from the Field. In: Asian Journal of Law and
Society 9, 2022 S. 187-206 und 196.

20 Philippe Descola: Jenseits von Natur und Kultur.
Berlin 2011, S.289.

21 Jörg Leimbacher: Zu einem neuen Naturverhältnis.
Die Rechte der Natur. In: Hans G. Nutzinger (Hrsg.):
Naturschutz - Ethik - Ökonomie. Marburg 1996,
S.76 f.

22 Cormac Cullinan: Rechte der Natur, S.261.

23 Ramiro Ävila-Santamaria: Tribunal für die Rechte der
Natur. In: Ashish Kothari u. a. (Hrsg.): Pluriversum.
Ein Lexikon des Guten Lebens für alle. Neu-Ulm 2023,
S.284.

24 Michel Serres: Der Naturvertrag, S.71.

Neue Wege 1.25 11




	Warum Rechte der Natur?

