
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 119 (2025)

Heft: 1

Artikel: Überlegen

Autor: Meier, Iren

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1090192

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1090192
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Anstoss

Überlegen
Iren Meier

Er ist Mitte August gestorben. NurWochen
bevor erneut Bomben auf Beirut, seine
Stadt, auf den Libanon, sein Land,
abgeworfen wurden. Georges Corm war krank.
Aber vielleicht ist er auch an gebrochenem
Herzen gestorben. Zu viel erlebt, zu viel
gesehen, zu viel Unrecht, zu viel Krieg, zu
viel Grausamkeit, zu viel Heuchelei, zu viel
Zynismus. Georges Corms Vermächtnis ist
ein Werk, das uns viele Antworten geben
und uns zum Nachdenken anregen kann.

Ich habe ein paar Menschen in meinem

Leben, von denen ich sage, sie hätten

mein Denken grundlegend geprägt.
Georges Corm ist einer von ihnen. In den
langen Interviews, die ich mit ihm führen
durfte, habe ich erlebt, wie hier jemand
seinen immensen Schatz an Erfahrung, an
Erkenntnis öffnet und vor mir ausbreitet,
und ich durfte auswählen, was ich mit nach
Hause nehmen wollte. Ein Universalgelehrter.

«Une fontaine de savoir, de sagesse»,
nannte ihn einer seiner Freunde: eine Quelle
des Wissens, der Weisheit. Und er war ein
Mensch von tiefer Herzlichkeit und Bescheidenheit.

Nie schaute er auf die Uhr. Nie gab
er mir das Gefühl, dass es Wichtigeres gab,
als seine Zeit mit einer Journalistin zu teilen.

Obwohl es so viel Wichtigeres gab.
Er erzählte, wie er schon als kleiner

Junge die Welt und ihre Widersprüche
wahrnahm: «Ich war in einer Jesuitenschule
in Kairo. Wir sprachen dort französisch und
arabisch. Ganz früh habe ich beobachtet,

mit welcher Überheblichkeit die
europäischen Jesuiten ihre libanesischen und
ägyptischen Ordensbrüder behandelten.
Und dann gab es ein Erlebnis, das mich
verstörte: Ich hatte einen Lehrer, den ich sehr
mochte. Es war ein Schweizer Jesuit. Eines

Tages waren im Unterricht die Kreuzfahrer

dran. Und dieser Lehrer schilderte auf
dramatische Weise, wie diese Kreuzfahrer

Jerusalem von den Muslimen befreiten.

Das stürzte mich in eine tiefe Verwirrung.

Mein Lieblingslehrer pries den Kampf
gegen die Muslime und ich hatte doch so
viele muslimische Freunde. Ich brachte das
nicht zusammen.»

Die Trennung zwischen Okzident und Orient

wurde dem Kind Georges von den
Erwachsenen vorgelebt und gepredigt.
Dieses Kind aber, das von Beginn an in
beide Kulturen hineinwuchs und diese
Trennung nicht spürte, wollte dies nicht
fraglos hinnehmen, es wollte den Widerspruch

auflösen, selber Antworten suchen.
West und Ost, der Westen und die
arabischislamische Welt wurden zu einem seiner
Lebensthemen. Aus diesem Kind wurde
der grosse Gelehrte Georges Corm. In eine
christliche Familie in Alexandria geboren,
waren seine Wurzeln in Ägypten und im
Libanon, weitere Äste des Stammbaums
reichten nach Syrien und nach Palästina.
Auch beruflich war es ein weitverzweigtes
Leben: Corm studierte Ökonomie in Frankreich,

nach dem Bürgerkrieg war er
libanesischer Finanzminister, er arbeitete für
internationale Organisationen, er war
Universitätsprofessor, Historiker, Autor,
progressiver Denker und leidenschaftlicher
Kämpfer für eine gerechtere Welt. Zu Hause
in Beirut, in Paris, in vielen Städten und in
vielen Sprachen.

Sein Denken und Forschen überquerten
die Grenzen der Disziplinen: Wirtschaft,

Geschichte, Religionswissenschaft, Literatur,

Philosophie, westliche, östliche,
europäische, arabische, alte und moderne —

nichts, was nicht gedacht wurde.
Ich frage mich, was er uns jetzt, angesichts

des Grauens im Nahen Osten, sagen
würde. Vermutlich würde er uns aufrufen,

uns auf unser eigenes Denken zu
konzentrieren, nicht die von Politikerinnen,
Medien und Mächtigen vorgegebenen und
immer wiederholten Muster zu übernehmen

und nicht in Überforderung und
Ohnmacht zu versinken. «Überprüft eure Sprache,

sprengt die ideologischen Fesseln,
zerstört die Konzepte!» Das ist sein Appell.
Gerade wenn es um den sogenannten
Westen und den sogenannten Orient geht.
Der Historiker Corm hält das Gegensatzpaar
«Westen und Orient» für eine fragwürdige
ideologische Konstruktion. Beide Seiten
seien gefangen in Vorstellungen übereinander,

die nie wirklich überprüft würden.
«Westen. Was heisst das? Welcher Westen

Frankreich? Australien? Lateinamerika?

USA? Finnland? Und welcher Osten?
Der nahe, der mittlere, der ferne, der
muslimische, der buddhistische? — Das sind
keine Blöcke, sondern vielschichtige,
unterschiedliche Gebilde, die jedes für sich
differenziert zu betrachten sind.»

Neue Wege 1.25 3



Es gebe eine gegenseitige Faszination, die
durch unhaltbare Klischees und gleichzeitig

eine fast hysterische gegenseitige
Ablehnung genährt werde. «Seit dem
19. Jahrhundert wird das Bild eines mystischen,

archaischen und irrationalen Orients
gepflegt, das auf fatale Weise den heutigen
Fundamentalismus nährt. Demgegenüber
steht das Bild eines rationalen, modernen
Westens, der für sich beansprucht, den
säkularisierten, aufgeklärten und vernünftigen

Teil der Welt zu repräsentieren. Dieser

Westen aber verharrt in einem narziss-
tischen Diskurs über sich selbst.» Corm
verlangt das kritische Denken zurück.
Einst — so betont er — die Stärke Europas.
Die Überzeugung von der kulturellen
Überlegenheit findet er heute in Europa noch
genauso wieder wie einst bei seinem
jesuitischen Lehrer.

Georges Corm würde uns in seiner ruhigen

und noblen Art empfehlen, uns von der
Oberfläche aktueller Nachrichten und
Meinungen in die Tiefe zu bewegen. Dorthin,
wo Zusammenhänge und Geschichte zu
Hause sind. Nicht nur unsere. Er würde uns
auffordern, unseren europäischen Blick auf
Gaza zu richten. Und unseren ethischen
Kompass neu auszurichten. Zu einer
Haltung. Und uns zu erinnern an die Werte
und Rechte, auf denen eine humanistische,
zivilisierte und gerechte Welt gründet. Die

Europa immer wieder für sich reklamiert.
Und auch heute verrät. Dieser Widerspruch
müsste uns ebenso verstören wie den kleinen

Georges damals in der Schule. Georges
Corm war 1948 acht Jahre alt. Er hat die
Vertreibung von 700000 Palästinenserinnen

aus ihrem Land, die Nakba, mitbekommen.

Er hat in diesem historischen Unrecht,
das bis heute andauert und unsägliches
Leid verursacht, bis zu seinem Lebensende
die tiefste Wunde in der arabisch-islamischen

Welt gesehen.

O Iren Meier, *1955, arbeitete bis 2018 als Journalistin
bei Radio SRF. Sie war Korrespondentin für Osteuropa
und den Balkan mit Sitz in Prag und Belgrad und
arbeitete als Nahostkorrespondentin in Beirut.

Weltenlage

Die
Pflegekatastrophe —

sie geht
uns alle an!

Tobias Foß

Dass die Pflege vor Herausforderungen
steht, ist kein Geheimnis. Kosten werden
gespart und die Behandlungen kranker
Menschen privatwirtschaftlichen Logiken
unterstellt. Auch fehlen Menschen, die
sich in diesem Bereich unseres Zusammenlebens

mit Herz und Verstand engagieren.
Den Bereich der Pflege kann man als Brennglas

für die Frage verstehen, was unserer
Gesellschaft eigentlich wichtig ist. Anders
ausgedrückt: Wie geht eine
Leistungsgesellschaft mit alten Menschen um, die
auf solidarische Hilfe anderer angewiesen
sind? «Das deutsche Pflegesystem erlebt
aktuell einen für alle Beteiligten leidvollen
Kollaps.»1 Das sagen die Experten Reimer
Gronemeyer und Oliver Schultz in Die
Rettung der Pflege. Wie wir Care-Arbeit neu
denken und zur sorgenden Gesellschaft
werden. Die Pflege kippt. Zu wenig
Personal für zu viele zu pflegende Menschen.
Die Rosa-Luxemburg-Stiftung hat mit-
hilfe von Erfahrungsberichten aufgezeigt,
dass Unfälle, Unterversorgung und Leid
bei Pflegenden und Patientinnen strukturell

entstehen, weil einfach zu wenig Zeit
da ist.2 Und weiter: In einem gesellschaftlichen

Gesamtsystem, das so stark auf
Leistung setzt, passen Kranke und alte
Menschen nicht rein. Sie befinden sich nach
Gronemeyer und Schultz wortwörtlich im
«E-Iend», «ausserhalb des Landes», sprich
ausserhalb des sozialen Zusammenlebens.
Die Welt der Gesunden und die der Kranken
und Alten sind stark entkoppelt — passend
zu einer Gesellschaft, «die jahrzehntelang
an der Vollendung der Individualisierung
gearbeitet hat [...] und nun in der
Pflegeisolierung gestrandet ist. [...] Da will keiner
hin, aber wir landen fast alle dort.»

Wir haben Verantwortung. Wir brauchen
ein Zusammenleben, das Pflege als
gesellschaftliche Aufgabe begreift (Konvivialität).

4 Neue Wege 1.25


	Überlegen

