
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 118 (2024)

Heft: 5

Artikel: Religiös-sozialistische Perspektiven

Autor: Hui, Matthias / Moser, Geneva

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1062573

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1062573
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Religiössozialistische

Perspektiven
Matthias Hui

und Geneva Moser

In einer Welt von Krieg und
Unrecht in den ersten Jahrzehnten

des 20. Jahrhunderts haben
religiöse Sozialist*innen
versucht, die Utopie des Reiches
Gottes aufrechtzuerhalten. JJat
diese Geschichte noch Potenzial,
auch wenn alte Begriffe nicht
mehr passen? Ein Vorschlag für
ein paar Perspektiven, die
religiöse Sozialist*innen heute in die
Linke, in die sozialen
Bewegungen einbringen können.

«Eine allgemeine Krise -
Katastrophen konvergieren,

verschärfen sich gegenseitig und
drohen uns zu verschlingen»

Nancy Fraser

2024. Was sind die Zeichen der Zeit? Wir
leben im Anthropozän, sagen die einen. Der
Einfluss des Menschen auf den gesamten
Planeten ist unübersehbar. Das Antlitz der Erde
und die Zusammensetzung der Atmosphäre
sind unumkehrbar verändert. Die
Klimakatastrophe und der Rückgang der Biodiversi-
tät sind da. Wir leben im Kapitalozän, sagen
andere. Das menschengeprägte Zeitalter, die
Zerstörung ist von politischen und wirtschaftlichen

Machtbeziehungen, von Ungleichheiten,
kurz : vom globalen Kapitalismus geprägt.

Auf jeden Fall leben wir global in einer Zeit der
Katastrophen und Krisen: ökologische Krise,
Kriegsregime, soziale Ungleichheiten entlang
von Geschlechter- oder rassistischen Linien,
Migrationskrise, Care-Krise. Dazu kommen
Krisen der demokratischen Institutionen und
Angriffe auf das internationale Recht. Die
einzelnen Krisen sind ineinander verflochten, sie
haben gemeinsame Wurzeln. Die patriarchale
Dominanz über andere Geschlechter als das
männliche, die anthropozentrische Herrschaft
über die Natur, die imperiale Lebensweise und
über allem der Kapitalismus, der seine eigenen

Grundlagen und alles Leben neben ihm
auffrisst - alles eine einzige Krise.

Es gibt viel Unmut, Aufbegehren und
Widerstand in der Krise. Die einen suchen
autoritäre, faschistische, gewaltsame
Befreiungsschläge. Aber es gibt überall auch die
queerfeministischen, migrantischen,
antirassistischen, ökosozialen Bewegungen auf der
Strasse und auf der Suche nach Alternativen.
Wenn das Bewusstsein wächst, dass es sich um
eine verschränkte grosse Krise handelt, können

sich auch die Gegenkräfte stärker verflechten.

So entstehen Bündnisse, die die Vielfalt
nicht einebnen, sondern pflegen. So wächst
Mut zur Kritik am grossen Ganzen der
Gesellschaftsordnung. Und Kraft für eine visionäre
und radikale ökosoziale Transformation.

Menschen, die sich in den Dienst dieser
Umwälzungen stellen, gab und gibt es immer
auch im Kontext religiöser Zusammenhänge.
Auch wenn religiöse Institutionen in der
westlichen Welt derzeit einen enormen
Glaubwürdigkeitsverlust erfahren und teilweise
implodieren. Existenzielle Fragen zu stellen
und das Jetzt nicht als alternativlos zu sehen,

46 Neue Wege 5.24



ist in Religionstraditionen vielfältig und tief
verankert. Wie in einer immer interreligiöseren

und gleichzeitig manchenorts postreligiöseren

Welt aus diesen Quellen weiter geschöpft
werden kann, bleibt eine spannende und offene
Frage. Gerade angesichts des scheinbar
hoffnungslos übermächtigen, die Menschen atomi-
sierenden und instrumentalisierenden Krisen-
und Katastrophenkapitalismus. Der 1945 im
KZ ermordete deutsche Theologe Dietrich
Bonhoeffer hat vom «religionslosen Christentum»

und von der «nicht-religiösen Interpretation»

der theologischen, spirituellen Tradition

gesprochen. Diesen Gedanken der «tiefen
Diesseitigkeit», der vollen Teilhabe an Gesellschaft

und Politik, inspiriert durch Verwurzelung

im Glauben an die Welt, die anders werden
muss, finden wir in der Tradition des Religiösen

Sozialismus wieder. Aus dieser und ihr
verwandten Traditionen möchten wir ein paar
Perspektiven in die heutigen transformati-
ven Bewegungen und Debatten einbringen.
Zunächst aber die Frage: Was ist eigentlich
Religiöser Sozialismus?

«Die Botschaft
von dem Reiche Gottes,

das eine Welt der Freude,
der Freiheit und

des Friedens bringen soll»
Leonhard Ragaz

Die Zeitschrift Neue Wege steht in dieser
Tradition und prägte sie mit. «Religiöser
Sozialismus» war immer ein sperriger Begriff,
und er bleibt es. Diese Weltsicht ist nicht in
einer bestimmten religiösen Institution
verwurzelt. Zwar waren seine Begründerinnen
evangelisch-reformiert, allerdings kirchenkritisch,

bald aber kamen jüdische und katholische

Genoss*innen dazu. Und diese politische
Grundhaltung ist auch nicht in einer Partei
zu Hause. Zwar waren manche Anhängerinnen

links-unorthodoxe Mitglieder der SP. Sie
vertraten aber hauptsächlich einen
genossenschaftlichen, gewaltfreien, oft auch anarchistisch

angehauchten und auch den einzelnen
Menschen in den Blick nehmenden Sozialismus

- jenseits der mit Gewalt nach der Macht
greifenden Kommunistischen Internationalen
und der anpasslerischen Sozialdemokratie.
Religiöser Soz ialismus bleibt auch Religion und
Sozialismus gegenüber herrschaftskritisch.

Vor über hundert Jahren, in der Zeit des
Ersten Weltkriegs, stellten reformierte Pfarrer

den «sozialen Sinn» ins Zentrum ihres

47



Christentums und den «religiösen Sinn» ins
Zentrum ihres Sozialismus. Die Verwurzelung

im Glauben macht religiöse Sozialist*in-
nen politisch radikaler. Und der politische
Kampf eröffnet tiefere Zugänge zu den
spirituellen Quellen - religiöse Sozialistinnen

sind radikale Sozialistinnen sind radikale

Christinnen. Sie deuteten die Bibel so,
dass die kapitalistische Gesellschaftsordnung
zugunsten einer gerechteren Verteilung von
Gütern, Boden und Recht, eines Endes der
Ausbeutung des Menschen und der Schöpfung
durch den Menschen und eines weltweiten
Friedens überwunden werden sollte - auf den

Begriff gebracht in der Chiffre «Reich Gottes».
Leonhard Ragaz betont in dem 1920 publizierten

programmatischen GemeinschaftswerkEm
sozialistisches Programm die Wurzeln des
«Glaubens an das kommende Reich Gottes» in
der jüdischen biblischen Tradition: «Dort ist
auf die mächtigste Weise der Gedanke einer
einheitlichen Menschheit erwacht, die eine
einzige Familie wäre, zusammengebunden durch
das einheitliche Gesetz der Gerechtigkeit und
Güte, und zugleich die Erkenntnis, von dem
unbedingten und einzigen Wert jedes
Menschen, und zwar ganz besonders des äusser-
lich Armen und Geringen. [...] Der Glaube
an ein Reich der sozialen Gerechtigkeit auf
Erden, wie auch der, dass dieses Reich getragen

werde von der <Klasse> der Enterbten und
Verachteten, der<Proletarier>, stammtaus dieser

Welt. [...] Hieraus ist [...] die hinreissende
Hoffnung auf eine bessere Ordnung, die vor
uns liege und möglich sei, in die Welt gekommen.

Von hier ist, um das zusammenfassende
Wort auszusprechen, die Botschaft von dem
Reiche Gottes, das eine Erlösung von Schuld
und Not zu einer Welt der Freude, der Freiheit
und des Friedens, einer Welt Gottes und des
Menschen bringen soll, in die Herzen gekommen.

Hier liegen, geschichtlich betrachtet, die
tiefen, starken Wurzeln, von denen aller
Sozialismus lebt.»1

Als Gründungsfiguren des Religiösen
Sozialismus stehen neben Leonhard Ragaz
Namen wie Christoph Blumhardt und Hermann
Kutter. In diese Reihe gehören auch Clara
Ragaz, Dora Staudinger, Margarete Susman,
Helène Monastier und Gertrud Woker, die ihre
Expertise in Friedensförderung, Antimilitarismus,

Geschlechtergerechtigkeit,
Genossenschaftswesen und utopisch-prophetischem
Denken in die religiös-sozialistische Bewegung
einbrachten. Der frühere Neue Wege-Redaktor
und SP-Politiker Willy Spieler nannte den
Religiösen Sozialismus eine Befreiungstheologie
avant la lettre.

In den letzten 120 Jahren wurde die Idee des

Religiösen Sozialismus in den Neuen Wegen
wie auch in verschiedenen Vereinen und
Gruppierungen wachgehalten, weitergedacht und in
die jeweilige Gegenwart übersetzt. Neue Themen

und Perspektiven kamen hinzu: die jüdische

und die christliche Auseinandersetzung
mit der Shoa, der Kalte Krieg, Imperialismus
und Kolonialismus, die Befreiungstheologien
des Globalen Südens, die feministische Theologie

oder queere und interreligiöse Perspektiven.

Manche Fragen brachten Verwerfungen
und Zwist. Abgebrochen ist die Traditionslinie
nie. In kritisch-kreativer Weise möchten wir
daran anknüpfen und aus dieser Grundhaltung
heraus Fragen, Erzählungen und Inspirationen
im Kleinen in bestehende linke Politik einbringen.

Wir nennen sie hier vorläufig «Perspektiven».

Sechs Vorschläge solcher Perspektiven
führen wir im Folgenden aus : die der Hoffnung,

der widerständigen Mystik, der Gewalt-
losigkeit, des Erinnerns, der Beziehungen und
der prophetischen Kritik. Die erste dieser
Perspektiven, die zur Stärkung heutiger linker
Politik beitragen können, ist das beharrliche
Erzählen von Hoffnung und Utopie.

«Menschen, die in Formen des
Widerstands engagiert sind,

haben den Luxus der Hoffnungs¬
losigkeit überwunden»

Dorothee Solle

Die feministische Autorin Franziska Schutzbach

formulierte in denNeuen Wegen unlängst:
«Es liegt in unserer Verantwortung, überzeugendere

Bilder von Freiheit, Gerechtigkeit
und Verbundenheit in Umlauf zu bringen als
die Angebote der faschistischen, reaktionären
oder religiös-fundamentalistischen Kräfte.
Wir dürfen ihnen das Feld der Utopien nicht
überlassen. [...] Hoffnung ist nichts, was man
einfach hat, sondern eine Praxis und eine
Fähigkeit, die wir uns immer wieder erarbeiten
müssen. »2 In den aktuellen Krisen Hoffnung zu
haben, ist keine Selbstverständlichkeit.
Konkrete, lebensnahe Utopien sind als Kraftstoff
für linke Politik aber dringend nötig.

Im Zentrum des Christentums steht der
Glaube daran, dass die Zerstörungskraft des
Todes nicht das Ende ist: «Auferstehung als
Lebensform»3, wie es der Theologe Jürgen
Manemann in seinem Buch Revolutionäres
Christentum nennt, heisst nicht in erster Linie
Hoffnung auf ein individuelles Leben nach
dem Tod; es bedeutet, jegliche Komplizenschaft

mit dem Tod zu verweigern und gegen

48 Neue Wege 5.24



die vielen alltäglichen «Tode» - Ungerechtigkeit,

Apathie, Resignation - und ihre
Zwangsläufigkeiten anzukämpfen. Diese Lebensform
«relativiert jedes Ordnungsgefüge». Sie spürt
die Risse in der Gegenwart auf. Sie hält
Möglichkeiten offen. Hoffnung ist permanentes
Überschreiten, wie der Philosoph Ernst Bloch
sagt, ausgerichtet auf das Noch-nicht-Gewor-
dene. Das Aufrechterhalten dieser
Auferstehungshoffnung ist Mystik und Widerstand:
Sie braucht einerseits das Hinhören in der
Stille, die Mystik: Wohin laufen wir, wie
fördern wir die für uns Menschen günstigen
Möglichkeiten? Denn der Glaube, so übersetzt Jürgen

Manemann die christliche in die politische
Sprache, «ist keine Utopie, die sich erst einmal
die Welt wegwünscht. Im Gegenteil! Sie zielt
auf eine andere Welt in dieser Welt. »4 Und Utopie

braucht andererseits die aktive Umkehr, das

Widerständige - in der christlichen Tradition
als Metanoia, in der jüdischen als Teshuwa
überliefert -, die Möglichkeit der individuellen

und kollektiven Veränderung. So ist diese
Auferstehungshoffnung zärtlich hartnäckig,
unauffällig alltäglich und kraftvoll wütend.

«Die innere Stimme,
die uns das Einssein,

die gegenseitige Abhängigkeit
lehrt und ein

nichttechnokratisches Wissen
von der guten Schöpfung»

Dorothee Solle

Eine zweite Perspektive, die wir in die Arbeit
linker Bewegungen einzubringen versuchen
möchten, ist eine mystische : Wir müssen nicht
alles machen, die Revolution kommt, wann und
wo sie will.

Menschen, die mit vielen kleinen Darlehen
ein Haus der Immobilienspekulation entziehen
und, genossenschaftlich organisiert, als
Kommune leben; die weltweite #MeToo-Bewe-
gung, die eine Diskursverschiebung rund um
sexualisierte Gewalt erreicht; das Friedensdorf
Newe Shalom/Wahat al-Salam, wo seit fünfzig
Jahren Zusammenleben zwischen palästinensischen

und jüdischen Menschen in Israel
eingeübt und praktiziert wird; die Klimaseniorin-
nen, die mit ihrer Klage einen Erfolg vor dem
Europäischen Gerichtshof für Menschenrechte
verbuchen; dieser Moment, wenn im Juni 2021
am feministischen Streik plötzlich eine halbe
Million FLINTA*5 auf den Schweizer Strassen
unter dem Motto «Lohn. Zeit. Respekt» für ihre
Rechte kämpfen.

Einschneidende Ereignisse, Erfahrungen
spontanen Glücks, magische, ja mystische Momente.
Natürlich, hinter solchen Beispielen stehen oft
jahrelange Arbeit, grosses Wissen, weite
Netzwerke, grosser Mut, viel Wut und Schmerz.
Aber: Spielt da nicht auch ein Funken von
unerklärbarer Kraft mit? Von Gelingen trotz aller
Kontingenz, von Erfolg jenseits der Machbarkeit,

von der Gunst der Stunde, in christlicher
Sprache: von Gnade?

Für die widerständige Theologin Dorothee
Solle sind zwei Traditionen zentral, die
«Christen und Juden in den Menschheitstraum
von einem neuen Morgen» einbringen
können6: Die erste ist das «Trotz alledem» des
jüdischen Glaubens, das - trotz Vernichtung
und Exil - die Widerstandstradition der Bibel
begründet hat, das hartnäckige und zärtliche
Festhalten des Menschen am verborgenen Gott
und an seiner Gerechtigkeit. Solle kommt
diesem befreienden jüdischen Gott und auch dem
«jüdischen Proletarier» Jesus, «der als messia-
nischer Prophet und Lehrer der Gerechtigkeit
Opfer des römischen Imperiums - und seitdem
jedes Imperiums - wurde», bei ihrem Versuch,
«nach Auschwitz» von Gott zu sprechen, auf
die Spur.

Die zweite Tradition ist die der Mystik, die
Solle mit Wahrheitssucher*innen aus
unterschiedlichen Zeiten und Kulturen verbindet.
Mystische Erfahrung geschieht für sie nicht
in erster Linie beim Rückzug ins Gebets-
kämmerchen der Innerlichkeit. Die Rettung
der Welt überlässt sie nicht einem allmächtigen

Gott: Gott hat «keine anderen Hände als
unsere». Die mystische Erfahrung, auch die
mystische Erfahrung des Widerstands, kann
nicht herbeigeführt, hergestellt, gemacht werden.

Sie stellt sich mit dem Loslassen ein. Sie
geschieht.

«Die Beseitigung des Krieges
ist die Krönung des Werkes,

das der Sozialismus zu tun hat»
Leonhard Ragaz

Eine dritte Perspektive und Traditionslinie aus
dem Religiösen Sozialismus, die in der aktuellen

linken Politik massiv zu kurz kommt, ist
die Gewaltfreiheit. Politik wird zerstörerisch,
wenn ihre Mittel nicht mit den radikalen
Veränderungen, die sie zum Ziel hat,
übereinstimmen. Allerdings sind auch hier Bescheidenheit

und Selbstkritik angesagt: Gerade
religiöse und sozialistische Bewegungen
sind für unglaublich viel Gewalt und Leiden
verantwortlich.

Neue Wege 5.24 49



Trauer
und

Erinnerung
können
zu
kollektiver
Kraft
werden
Protest
und
Revolte
nähren.

Bewegungen und Staaten, die individuelle
Menschenrechte beschneiden und die Einschränkung

von Meinungs- und Religionsfreiheit,
von Zensur oder sogar von Folter im Namen
von Sicherheit und einer besseren Zukunft
legitimieren, zerstören ihr eigenes Fundament.
Linke Strukturen, die nicht ein füreinander
sorgendes, die Vielfalt pflegendes, voneinander

lernendes und auch im Kleinen solidarisches

Miteinander aufbauen, sind im eigentlichen

Sinn keine linken Strukturen. Menschen,
die für das bedrohte Leben kämpfen, brauchen
Zeit, dieses Leben auch zu gemessen. In politischen

Projekten und in Beziehungen unter
Aktivistinnen soll schon jetzt spürbar werden, was
das Ziel ist: Alle Menschen haben die gleiche
Würde; Beziehungen sind verlässlich und frei,
auch von Herrschaft; in Entscheide werden alle
einbezogen; die Schöpfung und darin eingebettet

unsere Lebensgeschichten sind schön in
ihrer ganzen Begrenztheit und Verletzlichkeit.

Und schliesslich: Jede*r Gegnerin, jeder
Feind ist auch ein Mensch, religiös gedacht:
ein Geschöpf Gottes. An diesem Punkt wird
besonders deutlich, dass Politik auf dem
Holzweg ist, wenn sie 2024 primär auf Gewalt
setzt, auf Militarisierung und Aufrüstung, und
damit gewaltfreie Konfliktlösungen und
Pazifismus der Lächerlichkeit preisgibt. Ein
sozialistisches Programm dazu: «Ein sozialistischer

Militarismus ist sozialistischer Verrat.
Forderung eines Sozialismus, der sich selbst
treu bleibt, ist die allgemeine und vollständige
Abrüstung. [...] Die Beseitigung des Krieges ist
die Krönung des Werkes, das der Sozialismus
zu tun hat.»7 Es geht dabei nicht um die
Aufrechterhaltung der reinen Ideologie. Es geht
um die Gesamtperspektive Gewaltfreiheit, um
die Überwindung von Gewaltverhältnissen,
Militarismus und Krieg. Die Diskussion und
Legitimation von Notwehr, in denen ein Staat,
eine Gruppe, ein Individuum auch mit Gewalt
gegen Aggression vorgeht, soll die gewaltfreie
Grundhaltung nicht untergraben und darf kein
zynisches Menschenbild befördern, wonach
Gewalt nur mit Gegengewalt und Krieg nur mit
Aufrüstung bekämpft werden könne. Gerechte
Verhältnisse, internationales Recht, Menschlichkeit

und die Bereitschaft zur Versöhnung
schaffen Frieden.

«Trauer ist die fundamentale
Widerstandskategorie»

Jürgen Manemann

Eine vierte, vielleicht ungewohnte Perspektive,

die wir stärker in linke Politik einbringen

Neue Wege 5.24



möchten, ist das Erinnern an das Scheitern und
das Weitererzählen von Momenten geglückter
Revolte.

Die Geschichte von Bewegungen - in
sozialistischen, kommunistischen, anarchistischen,

feministischen und vielen anderen
Traditionen -, die antraten, um den Mächtigen

Gerechtigkeit, Frieden und die Bewahrung
der Schöpfung abzutrotzen, ist voller Niederlagen.

Unvorstellbar viele Menschen bezahlten
den Widerstand für das Leben mit ihrem eigenen

Leben. Sie alle bilden eine lange Kette des
Scheiterns. Den Mächtigen gelang es immer
wieder, das kapitalistische gesellschaftliche
System auf eine Weise anzupassen, dass es für
(zu) viele Menschen kurzzeitig wieder attraktiv
war und ist oder sogar alternativlos erscheint.

Erinnert werden muss viel Leid, Schmerz,
Zerstörung und Tod. «Für ein revolutionäres

Christentum ist Trauer die fundamentale
Widerstandskategorie»8 (Jürgen Manemann).
Trauer auch um unbekannte, namenlose
Menschen, Opfer von Kriegen, Gewalt und Repression,

von Ausbeutung und Flucht; Trauer auch
um vernutztes und zerstörtes nichtmenschliches

Leben. In allen religiösen Traditionen
sind reiche Erinnerungskulturen mit subversivem

Potenzial für die Gegenwart beheimatet.

Die Verstorbenen, die Umgekommenen,
die Umgebrachten sind Teil unseres Lebens -
«présente!», wie es in Lateinamerika heisst.
Das Erinnern an den Auszug aus Ägypten, an
die Befreiung - auch der Schöpfung - und das
Bekräftigen dieser Hoffnung auf Zukunft gibt
emanzipatorischen Bewegungen Energie. Der
Glaube, dass die Zerstörungskraft des Todes
nicht das Ende ist in diesem Leben auf Erden,
ist Kern der jesuanischen Botschaft.

Nicht die Geschichte der Sieger zählt.
Gemeinsam gepflegte Formen der Trauer und
Momente der Erinnerung können zu kollektiver

Kraft werden, Protest und Revolte nähren.

Momente erstrittenen und zugefallenen
Glücks, Entwicklungen verbindlicher Solidarität,

Durchbrüche zu menschenfreundlicheren
Ordnungen sollten weitererzählt werden:

Dazu zählen die Visionen von Freiheit und
Gleichheit der Bauern und Bäuerinnen in
Mitteleuropa 1525. Der Sklavenaufstand 1791, der
zur Revolution und Unabhängigkeit von Haiti
führte. Der Aufbruch 1968 in Paris, Prag und
anderswo. Die sandinistische Revolution von
1979 in Nicaragua. Oder die grossen
Bewegungen auf der Strasse vor Corona - Black
Lives Matter, Klimastreiks, feministische
Streiks. Auch wenn die subjektive Erfahrung
oft eine andere ist: Aus jedem solcher
historischen Ereignisse und Umbrüche entstehen

emanzipatorische Strukturen, Institutionen
und Beziehungen, die den Moment überdauern

oder erst sehr viel später zum Durchbruch
gelangen.

«Auch die menschliche Liebe
ist ein schwacher

Schimmer der Ewigkeit»
Ernesto Cardenal

Eine fünfte Perspektive, die wir für emanzipatorische

politische Arbeit als essenziell erachten,

ist jene der «Beziehungsweisen» (Bini
Adamczak).

Wenn politische Kräfte die Familie, die
intimen Nahbeziehungen als «Grundstein» der
Gesellschaft bezeichnen und dazu aufrufen,
sie «heilig zu halten, zu fördern und zu schützen»,

wie es Ein sozialistisches Programm
im Jahr 1920 formuliert, klingt das aus
heutiger linker, feministischer, queerer Perspektive

eher bedrohlich als emanzipatorisch. Für
die politische Rechte bedeutet die Förderung
von Familie die Eindämmung der Rechte von
LGBTIQ+ und die Verfestigung von hierarchischen

Geschlechterverhältnissen. «Familie»
wird bis heute weitgehend heteronormativ
und patriarchal verstanden. Das Familienbild
ist - wenn auch weniger explizit als noch vor
hundert Jahren - dies : Mann, Frau und Kinder,
Familienoberhaupt und Besitztümer. «Familie»

und «Ehe» werden als getrennt von der
öffentlichen Sphäre verstanden und als deren
Gegenpol inszeniert. «Familie» und ihre
Zumutungen, ihre Gewalt und ihre Zwänge waren und
sind deshalb immer wieder Gegenstand linker
Kritik. Auch im Religiösen Sozialismus.

Ein Sozialistisches Programm nimmt nicht
nur die Wirtschaftsweise und die politischen
Strukturen als solche in den Blick, sondern
versteht, wie einerseits auch diese als
Beziehungen gestaltet sind und dass andererseits
die Gestaltung von Beziehungen politisch
relevant ist. Damit hebt es die vermeintliche
Grenze zwischen privaten Beziehungen und
dem politischen Öffentlichen auf: Der
«Familienegoismus» soll einem «Sinn der grösseren
Gemeinschaft» Platz machen. Der Kapitalismus

zerstöre die Beziehungen, der Mensch
bleibe «allein», solange er beherrsche und
unterdrücke.

Gesellschaftliche Veränderung muss im
Alltag ansetzen: Intime Beziehungen sind
politische Praxis im Kleinen, die einen
permanenten Gerechtigkeitscheck brauchen.
Die emanzipatorischen Werte, die das
Sozialistische Programm als Vision für die intimen,

Neue Wege 5.24 51



familiären Beziehungen formuliert, sind
ungebrochen relevant: Freiheit, Ebenbürtigkeit,

Selbstbestimmung, Verantwortlichkeit,
In-sich-selber-Ruhen. Beziehungen, gerade
auch jene unter gemeinsam politisch
Kämpfenden, sollen Orte sein, in denen das Reich
Gottes aufflackert und die so den Boden für
Veränderungen bilden. Die Utopie ist nicht
in einen fernen Himmel, einen postrevolutionären

Zustand vertagt, sondern wir lieben,
begehren, kümmern, sorgen, nähren, streiten,
schlichten jetzt. Wo Liebe, Freundschaft,
Solidarität - auch nur bruchstückhaft und in
Widersprüchen - konkret gelebt werden, öffnet sich
diese Welt auf das hin, was sein könnte: eine
gerechte, liebevolle und versöhnte Welt. Diesen

Horizont zu öffnen und einen Geschmack
dessen zu erleben, was als «gut» bezeichnet
werden könnte, steht im Zentrum des Glaubens
an den biblischen Gott. Und im Zentrum guter
linker Politik.

«Der apokalyptische Auftrag:
Sag', was an der Zeit ist,
und zwar schonungslos»

Jürgen Manemann

Eine letzte Perspektive, ein sechster Versuch,
Religiösen Sozialismus kreativ in heutige linke
Politik einzubringen, ist die prophetische und
die apokalyptische Kritik.

Krisen und Katastrophen liegen offen da,
werden aber von vielen, auch fortschrittlichen

Menschen, nicht bis ins Detail und in
ihren Zusammenhängen verstanden oder in
ihrer ganzen Dramatik und Zerstörungskraft
benannt. Radikale prophetische Kritik hat den
Mut, das grosse Ganze, das System, das sich ja
gerade in der Vielfachkrise als zusammenhängend

entpuppt, in den Blick zu nehmen und zu
kritisieren. Radikale prophetische Kritik, auch
im biblischen Sinn, wagt es, sich den Umsturz
der Verhältnisse vorzustellen. Prophetische
Kritik geschieht nicht aus akademischer,
komfortabler Distanz, sie wird aus der Perspektive
der Leidenden, der Kämpfenden, der Verwundeten,

der (Ver-)Zweifelnden formuliert. Sie
mischt sich ein, sie riskiert viel. Sie hinterfragt

immer auch den eigenen Ort, die eigenen
blinden Flecken. Kritik ist stets Selbstkritik.
Prophetische Kritik spricht aus Ohnmacht und
zielt nicht auf Macht. Es geht ihr weniger um
ein hellsichtiges «Vorhersagen» der Zukunft als
um die Fähigkeit, «hervorzusagen», auf den
Begriff zu bringen, beim Namen zu nennen.

Das will im besten Sinne auch die
«apokalyptische» religiöse Tradition: enthüllen,

entlarven, offenlegen. Jürgen Manemann
bringt es auf den Punkt: «Der apokalyptische
Auftrag lautet: Sag', was an der Zeit ist, und
zwar schonungslos.»9 Und die Philosophin Eva
von Redecker meint: «Die einzige Perspektive,

aus der man hoffen kann, im Angesicht
der Katastrophe Orientierung zu gewinnen, ist
die, die erkennt, dass die Katastrophe schon
da ist.»10 Wenn die Logik des Systems in der
heute herrschenden apokalyptischen
Grundstimmung entlarvt werden kann, können
Menschen, die unter die Räder geraten, wieder Mut
fassen und Hoffnung schöpfen.

Die alten Erzählungen, die Grundlagen
der religiösen und politischen Traditionen, in
denen wir stehen, müssen in kritischer
Auseinandersetzung in die Gegenwart und ihre
politischen Auseinandersetzungen übersetzt
werden, damit sie ihre alte Aussagekraft behalten.

In Ein sozialistisches Programm heisst es :

«Nicht wir freilich sind es, die diese Revolution
machen: dieser Grössenwahn liegt uns ferne;
aber wir glauben an sie; wir halten sie für die
in tieferem Sinn einzig mögliche [...]. Wir aber
stellen uns bescheiden in ihren Dienst und wollen

nicht nur in froher, vielleicht berauschender,

Erhebung der Seele an sie glauben,
sondern auch geduldig und nüchtern und, wenn
es sein muss, im Kleinen und Kleinsten für
sie arbeiten - alles so gut wir's können und
verstehen.»11#

O Geneva Moser, *1988, und Matthias Hui, *1962,
bilden die Redaktionsleitung der Neuen Wege. Dieser
Artikel ist auch inspiriert von Gesprächen mit dem
Redaktionskollegen Kurt Seifert.

1 Max Gerber, Jean Matthieu, Clara und Leonhard
Ragaz, Dora Staudinger: Ein sozialistisches
Programm. Ölten 1920, S. 31.

2 Das Utopische im Gegenwärtigen erkennen. Neue Wege-
Gespräch mit Franziska Schutzbach von Geneva Moser
und Matthias Hui. In: Neue Wege 5.24, S.20.

3 Jürgen Manemann: Revolutionäres Christentum.
Ein Plädoyer. Bielefeld 2021, S.2S.

4 Ebd,S. 58.

5 Frauen, Lesben, inter, nicht-binäre, trans und agender
Personen

6 So ihre Biografin Renate Wind in: DorotheeSolle -
Rebellin und Mystikerin. Die Biographie. Stuttgart
2008.

7 Ein sozialistisches Programm (Anm. 1), S.135.

8 Jürgen Manemann (Anm. 3), S.41.

9 Ebd., S. 61.

10 Eva von Redecker: Revolution für das Leben.
Frankfurt a. M. 2020, S. 109.

11 Ein sozialistisches Programm (Anm. 1), S.17.

52 Neue Wege 5.24




	Religiös-sozialistische Perspektiven

