
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 118 (2024)

Heft: 5

Artikel: Nancy Fraser : demokratisch über alle Arbeit entscheiden

Autor: Hui, Matthias / Horgan, Amelia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1062570

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1062570
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nancy Fraser:
Demokratisch

über alle Arbeit
entscheiden

Matthias Hui und
Amelia Horgan (Gespräch)

Nancy Fraser sieht den Kapitalismus
als kannibalisches System,

das seine eigenen Grundlagen
auffrisst. Dazu zählen Care-Arbeit
und natürliche Ressourcen.
Für eine sozialistische Alternative
braucht es nicht nur die
traditionelle Gewerkschaftsbewegung.
Arbeit muss zum gemeinsamen
Thema einer breiten Allianz
von feministischen, antirassistischen,

antikolonialen und
weiteren Bewegungen werden.
Das Ziel ist die Veränderung
des ganzen sozialen Systems.

Eine prominente Stimme in der Diskussion
über einen Sozialismus des 21. Jahrhunderts ist
die US-amerikanische Philosophin und
marxistisch-feministische Theoretikerin Nancy
Fraser. Die Redaktion wollte sie in unserer
Debatte in den Neuen Wegen unbedingt zu Wort

kommen lassen. Unsere Anfrage geriet in den
Strudel rund um aktuelle Kritik von Wissen-
schaftler*innen und Universitätsangehörigen
am Krieg in Gaza. Im April 2024 hat die
Universität Köln die Einladung an Nancy Fraser
für die renommierte Albertus-Magnus-Gastprofessur

aufgrund ihrer Unterzeichnung des
offenen Briefs Philosophy for Palestine
kurzfristig widerrufen. Nancy Fraser bezeichnete
dies als einen «unverfrorenen Angriff» auf
die akademische Freiheit. Im Mai bat Nancy
Fraser in einer Nachricht an die Redaktion
der Neuen Wege um Geduld: «Ich habe es mit
einem Notfall zu tun - die Polizei hat gerade
ein Camp gegen den Krieg an der New School,
wo ich lehre, aufgelöst und unsere Studierenden

verhaftet. »

Im Kontakt mit Nancy Fraser entstand dann
die Idee, für die Neuen Wege ein bestehendes
aktuelles Gespräch zu ihrem jüngsten Buch
Cannibal Capitalism (Deutsch: Der Alles-
fresser. Wie der Kapitalismus seine eigenen
Grundlagen verschlingt. Berlin 2023) zu
übersetzen. Das Interview machte Amelia Horgan
vom linken britischen Thinktank «Common
Wealth»; im Zentrum der Arbeit dieser Gruppe
steht die Erkenntnis, dass Eigentum die
strukturierende Kraft in unserer Wirtschaft ist und
dass die derzeitigen Eigentums- und Machtverhältnisse

sozialen Ursprungs sind - und
deshalb neu gedacht werden müssen.

Nancy Fraser hat eine verwandte Perspektive

auf das Ganze des sozialen Systems:
Sie blickt durch die Linse der «Arbeit».

Amelia Horgan in Ihrer Arbeit versuchen Sie soziale
Bewegungen und einen eher orthodoxen
Marxismus oder Sozialismus zusammenzuführen.

Wie könnte diese Integration
sowohl konzeptionell als auch strategisch
erfolgen?

Nancy Fraser Meiner Meinung nach hat sich
historisch eine Trennung vollzogen zwischen
den sozialistischen Bewegungen, die sich vor
allem auf die industrielle Arbeit konzentrieren,
und den feministischen Bewegungen, die vor
allem die Familie und die Reproduktion in den
Blick nehmen. Man kann beide Bewegungen -
den Feminismus und den Sozialismus bzw.
die Gewerkschaftsbewegung - als Bewegungen

betrachten, die sich mit Fragen der Arbeit
befassen. Allerdings ist die Arbeit in der
kapitalistischen Gesellschaft in die beiden Sphären
der Produktion und der Reproduktion aufgeteilt

worden. Und da Reproduktion historisch
nicht als Arbeit angesehen wurde, wurde der
Feminismus nicht als Arbeiter*innenbewegung

Neue Wege 5.24 9



gesehen und hat sich auch selbst, ausser in
wenigen Fällen, nicht als solche verstanden.
Ich sehe mein Projekt und das vieler anderer
linker FeminisPinnen als den Versuch, die
Teile zusammenzufügen, die der Kapitalismus
auseinandergerissen hat.

Auf theoretischer Ebene ging es darum,
eine, wie ich es nenne, erweiterte Sichtweise
des Kapitalismus zu entwickeln, nämlich als
«soziales System», was nicht das Gleiche ist
wie ein Wirtschaftssystem im offiziellen Sinn
oder im engen Sinn, wenn Arbeit sozusagen
auf Lohnarbeit in Fabriken beschränkt wird.
Ein soziales System umfasst meiner Meinung
nach alle Bedingungen im Hintergrund, die
notwendig sind, damit diese offizielle
Wirtschaft überhaupt funktionieren kann. Dazu
gehören die Natur, Care-Arbeit, Familien und
Gemeinschaften, die soziale Bindungen
aufrechterhalten, welche die Reproduktion von
Generationen und die tägliche Reproduktion
von Arbeitnehmertinnen gewährleisten. Und
dazu gehört auch die öffentliche Hand, die
die Infrastruktur reguliert und bereitstellt.
Das alles gehört zu einer kapitalistischen
Gesellschaft, aber sie trennt diese Dinge und
erlaubt es dem wirtschaftlichen Teil, sich
auszutoben und alles andere mit Füssen zu
treten. Es wird den Profitmachertinnen, den
Megakonzernen, den Grossinvestor*innen in
diesem System einfach erlaubt, sich selbst an
Care-Arbeit, an öffentlicher Regulierungsmacht

und Infrastruktur, an natürlichen
Ressourcen zu bedienen, so wie sie es in ihrem
Streben nach Profit brauchen - ohne
Verantwortung, das Verbrauchte wieder aufzufüllen
oder zu reparieren.

Dieser «kannibalische Kapitalismus», wie
ich ihn nenne, sollte meiner Meinung nach
Gegenstand der Kritik sein. Und strategisch
muss die Frage für eine ganze Reihe von sozialen

Bewegungen - im Feminismus, in der
Ökologie- und Klimafrage, im Antirassismus und
Antiimperialismus - sein, wie man mit ihm
umgeht. Das Erreichen der Ziele all dieser
Bewegungen wird durch dieses soziale System
des kannibalischen Kapitalismus erschwert,
wenn nicht sogar verunmöglicht.

Da ich in erster Linie eine kritische
Theoretikerin bin, habe ich versucht, das soziale
System konzeptionell auf einer Karte
darzustellen, auf der sich die Menschen verorten und
mit der sie sich gegenseitig finden können. Sie
sehen, wer ihre potenziellen Verbündeten und
wer ihre Feinde sind. Diese Karte könnte
Menschen als Orientierung dienen, wenn sie sich
an verschiedenen Orten mit unterschiedlichen
existenziellen Anliegen gegen Teile dieses

Systems engagieren. Denn das System betrifft
die Menschen unterschiedlich. Wir sitzen nicht
alle im selben Boot.

Das ist noch keine strategische Perspektive ;

zu diesem Zweck möchte ich mich an Leute
wenden, die sich mehr vor Ort und an verschiedenen

Stellen befinden. Die Strategie wird sich
hier und da unterscheiden, aber die
Gesamtkonzeption besteht in einem Versuch, eine sehr
breite Palette von Allianzen zu schaffen — was
Anhängertinnen von Antonio Gramsci einen
gegenhegemonialen historischen politischen
Block nennen würden. Solche Allianzen können

die tiefen Wurzeln all dieser Probleme
angehen, die, wie ich glaube, in der perversen
und widersprüchlichen Struktur und
institutionellen Ordnung des kannibalischen Kapitalismus

liegen.

ah Kannibalisch? Inwiefern kannibalisiert der
Kapitalismus das «Nicht-Ökonomische»?

NF Ich könnte damit beginnen, kurz mein
Verhältnis zu Marx oder zum Marxismus zu erklären.

Aber lassen wir Marx einmal beiseite, er
ist ein viel tiefgründigerer und interessanterer

Denker, als er gewöhnlich dargestellt wird.
Aber der Marxismus, so wie er kodifiziert
wurde, hat verstanden, dass die ganze
treibende Kraft der kapitalistischen Gesellschaft
darin besteht, Mehrwert zu akkumulieren,
indem die Lohnarbeiter*innen nicht für alle
Arbeitsstunden bezahlt werden, sondern nur
für jene, die für die Deckung ihrer
Lebenshaltungskosten nötig sind.

Doch es gibt im Kapitalismus eine noch
wichtigere Kategorie als den Mehrwert, das
ist der Profit. Und der Profit stammt nicht nur
aus diesen zusätzlichen unbezahlten Stunden
der freien Lohnarbeiter*innen, sondern auch
aus unbezahlten, unabgegoltenen Kosten beim
Trittbrettfahren auf Kosten einer ganzen Reihe
anderer Dinge, einschliesslich unbezahlter
oder stark unterbezahlter Care-Arbeit,
einschliesslich des Reichtums, der von unfreien,
eroberten, versklavten oder halbabhängigen
Bevölkerungen enteignet wird, von rassifi-
zierten, kolonialisierten, ehemals koloniali-
sierten und indigenen Bevölkerungen. Und
einschliesslich des Reichtums der Natur selbst:
Das System verlangt von den Profiteur*innen
nicht, dass sie für die Reproduktionskosten der
von ihnen genutzten natürlichen Ressourcen
aufkommen. Das alles ist Teil des Profits und
die motivierende Kraft. Mein Punkt ist, dass
das System ohne all diese anderen Formen des

Reichtums, die durch die Kapitalakkumulation
abgeschöpft werden, nicht möglich ist.

10 Neue Wege 5.24



Der

Kapitalismus

lebt von

Spaltungen

zwischen
verschiedenen

Arten
von
Arbeit.

Der Anreiz, zu nehmen, ohne wieder aufzufüllen

- die Formel für Kannibalisierung -,
ist sehr tief in das System eingeschrieben.
Reformistische Bewegungen, die versuchen,
eine Form der Kannibalisierung, aber nicht
das ganze soziale System in den Griff zu
bekommen, können eine Zeit lang erfolgreich
sein, indem sie Reformen hervorbringen, die
das Trittbrettfahren erschweren. Aber dann
machen die Profiteur*innen das wieder wett,
indem sie eine andere Form des Trittbrettfahrens

an anderer Stelle intensivieren.

ah Können Sie die Aufteilung in wirtschaft¬
liche und nichtwirtschaftliche Bereiche
ausführen?

NF Feminist*innen nehmen hier insbesondere
die Trennung von Produktion und Reproduktion

in den Fokus. Man kann sie sogar in der
architektonischen Gestaltung unserer Städte
im Kapitalismus sehen: die Trennung des
Ortes der «Arbeit», das heisst der bezahlten
Arbeit, vom «Zuhause». In den mittelalterlichen

Dörfern fand alles in den gleichen Räumen

und als Teil des gleichen sozialen Universums

statt. Selbst dort, wo Männer und Frauen
verschiedene Arten von produktiven Tätigkeiten

ausübten, wurde alles als Arbeit verstanden.
Es gab nicht dieses Gefühl von zwei kategorisch

verschiedenen Dingen, diese Ideologie
der getrennten Sphären. Sie ist zu einem
grundlegenden Merkmal der kapitalistischen Gesellschaft

geworden, auf jeden Fall in dessen
historischen Zentren, in den Metropolen, aber
zur Stützung des Systems zwangsweise auch
anderswo. Das ist der eine Aspekt: Produktion
und Reproduktion, Familie und Arbeit.

Der andere Aspekt dieser Aufteilung ist die
Idee von Markt versus Staat. Auch hier wird
die Vorstellung von zwei grundverschiedenen
Sphären aufrechterhalten, obwohl sie sich
natürlich gegenseitig durchdringen - man
denke nur an die Rolle des Geldes in der Politik,

an die Vereinnahmung der Regulierungsbehörden

durch die Unternehmen, an die
Verlagerung von Tätigkeiten ins Ausland oder an
den ständigen Kampf um die Grenze zwischen
Markt und Service public. Die neoliberale
Form des Kapitalismus hat einige traditionell
öffentliche Bereiche, vor allem im Bereich der
sozialen Reproduktion, in die marktförmige
Produktion gedrängt.

Ein dritter Aspekt ist die Trennung von
Gesellschaft und Natur. Sie ist nicht erst mit
dem Kapitalismus entstanden, aber sie wurde
verschärft durch die naturwissenschaftliche
Revolution, eine mechanische Vorstellung der

11



Natur und die Idee, die Natur sei eine Ansammlung

von Ressourcen, die sich die Unternehmen

nach Belieben aneignen könnten.
Der vierte wichtige Aspekt ist die

Unterscheidung zwischen freier und unfreier Arbeit.
Sie hat mit dem Imperialismus und dem
transatlantischen Sklavenhandel zu tun und schliesst
Formen der Zwangsarbeit ein, wie sie auch
heute noch bestehen.

Zusammenfassend lässt sich sagen, dass der
Kapitalismus von einer Reihe von Spaltungen
zwischen verschiedenen Arten von Arbeit lebt.
Manche Formen von Arbeit sind gar nicht als
Arbeit anerkannt, oder sie existieren offiziell
gar nicht. Mein Argument ist, dass der Kapitalismus

strukturell verschiedene Widersprüche
in sich birgt. Er ist nicht nur anfällig für
Wirtschaftskrisen, wie Marxistinnen bekannterweise

und, wie ich meine, richtigerweise
argumentiert haben. Wir erleben heute eine absolut
drängende ökologische Krise, eine Klimakrise,
eine planetarische Krise, eine globale
Gesundheitskrise, eine Care-Krise, politische Krisen
mit rassistischen und imperialen Dynamiken
sowie die tickende Zeitbombe der Finanzkrise.
Kurz: Wir leben tatsächlich in einer Zeit der
akuten Krise - einer Krise der gegenwärtigen
Form des kannibalischen Kapitalismus.

ah Ihr Buch Der Allesfresser. Wie der Kapita¬
lismus seine eigenen Grundlagen
verschlingt endet mit einem Aufruf zu einem
erneuerten Sozialismus, der diesen
vielfältigen Widersprüchen gerecht wird.
Könnten Sie dies erläutern? Wie unterscheidet

sich dieser Sozialismus zum Beispiel
von den Versionen der Sozialdemokratie?

NF Wenn der Kapitalismus ein System ist, das
diese Art der Kannibalisierung und des
schmarotzerischen Trittbrettfahrens auf Kosten all
dieser sogenannten ausserökonomischen
Formen des Reichtums in der Gesellschaft
institutionalisiert und fördert, dann muss der
Sozialismus viel mehr tun, als nur die Wirtschaft neu
zu organisieren. Das muss er auch, und das ist
weiss Gott schwer genug Aber darüber hinaus
muss er das Verhältnis zwischen Produktion
und Reproduktion, zwischen Gesellschaft und
Natur, zwischen Wirtschaft und Politik,
zwischen Zentrum und Peripherie neu denken und
erfinden. Das ist eine viel grössere Aufgabe,
als es manche Sozialistinnen traditionellerweise

angenommen haben.
Wir haben allerdings eine grosse Tradition

des sozialistischen Feminismus, die dies
verstanden hat. Ich denke an Leute wie die russische

Kommunistin Alexandra Kollontai oder

die englische Kommunistin Sylvia Pankhurst
und auch an Friedrich Engels: Sie sagten, man
könne nicht nur das Eigentum an den
Produktionsmitteln vergesellschaften, sondern müsse
auch Hausarbeit vergesellschaften; man könne
nicht nur Arbeiter*innenräte als Sowjets haben,
sondern es brauche auch Haushaltssowjets. In
ähnlicher Weise haben Ökofeminist*innen und
Ökolog*innen dafür plädiert, unser Verhältnis
zur Natur zu überdenken, und Kritikertinnen
des racial capitalism überdenken die Fragen
von Geografie, rassistischer Ordnung und
Zwangsarbeit.

Wir müssen herausfinden, wie wir das alles
ändern können. Das ist eine riesige Aufgabe.

Aus meiner Argumentation ergibt sich
der Grundsatz des sogenannten «Pay as you
go»-Prinzips - ein Verursacherprinzip gegen
schmarotzerisches Trittbrettfahren. Alle
Formen von Reichtum - natürlicher Reichtum,
gemeinschaftlicher Reichtum, Care, Energie,
politische Handlungsmacht - müssen beim
Verbrauch ständig erneuert werden. Der real
existierende Sozialismus war weitgehend darauf

ausgerichtet, mit dem industriellen
Kapitalismus gleichzuziehen und in die Industrie
zu investieren, ohne Rücksicht auf die natürlichen,

sozialen und politischen Kosten. Dieses
Modell ist heute überholt.

Der vielleicht wichtigste Punkt in meinem
Verständnis des Sozialismus ist die Idee des
Überschusses. Was auch immer wir produzieren

oder welche Formen von Reichtum wir auch
immer erzeugen, die über die Aufrechterhaltung

unserer bestehenden Lebensform hinausgehen,

ist in der sozialistischen Tradition
verstanden ein Überschuss. Im Kapitalismus wird
er als Profit angeeignet. Das bedeutet, dass die
Profiteure entscheiden, was sie damit machen.
Ihr Kriterium für Investitionsentscheidungen
ist Profitmaximierung. Eine sozialistische
Gesellschaft muss den Überschuss als kollektiven

Reichtum, als kollektives Eigentum behandeln

und in Projekte investieren, über die
kollektiv und demokratisch entschieden wird und
die unser Bedürfnis nach guten, menschenwürdigen,

vergnüglichen und gleichberechtigten
Lebensweisen befriedigen.

Ich habe eine kleine, vorläufige Formel
geprägt: keine Märkte unten, keine Märkte
oben. In der Mitte können wir experimentieren.
Unten stehen die Grundgüter - was genau dazu
zählt, muss man ausdiskutieren -, sie müssen
die Form von öffentlichen Gütern haben, nicht
die von Waren. Ich bin nicht gegen alle Märkte
oder gegen jeden Handel mit Rohstoffen. In
diesem Sinne stehe ich Karl Polanyi nahe, der
überzeugend argumentiert hat, dass es in vielen

12 Neue Wege 5.24



menschlichen Gesellschaften in der einen oder
anderen Form Märkte gegeben hat. Aber das
waren nicht kapitalistische Märkte, in denen
Überschuss und Ressourcen aufgeteilt werden
und die nur durch Angebot und Nachfrage mit
minimaler externer Regulierung geregelt werden

- so sehen Märkte oben aus. Zwischen
oben und unten gibt es einen Experimentierraum

für Genossenschaften, Kollektive, kleine
Unternehmen und so weiter.

ah Was verstehen Sie unter Demokratisierung
der Arbeit?

NF Wir müssen nicht nur die Aktivitäten in
Fabriken oder Büros demokratisieren,
sondern auch auf Bauernhöfen, in Gemeinden und
so weiter. Das Wichtigste ist die Ausweitung
dessen, was wir als Arbeit ansehen, und damit
die Ausweitung dessen, was wir als Arbeitskräfte

oder, wenn Sie so wollen, als Arbei-
ter*innenklasse betrachten. Es ist eine Vielzahl
von Menschen, die gesellschaftlich nützliche
Dinge tun, aber oft unter Bedingungen, die die
Arbeit unfrei, undemokratisch, oft erbärmlich
unangenehm und unkreativ machen, und die
aus enormer Angst vor Unsicherheit, vor Hunger,

vor schlechten Lebensbedingungen, kurz
gesagt unter Zwang arbeiten.

Die Arbeit muss demokratisch werden,
aber sie muss auch frei werden, sie muss Spass
machen, sie muss anständig entlöhnt werden,
sie muss in einem sozialen Kontext stehen, sie
muss frei gewählt werden können. Demokratisierung

besteht auch darin, dass die
Menschen, die an einem Arbeitsplatz arbeiten, an
der kollektiven Entscheidungsfindung darüber

beteiligt sind, wie die Arbeit organisiert
wird, wie die Aufgaben verteilt und entlöhnt
werden. Aber ich glaube nicht, dass die
sogenannte Arbeitsplatzdemokratie ausreicht.

Die Demokratisierung der Arbeit, letztlich

der Sozialismus, erfordert Formen der
demokratischen Planung, die nicht nur die
Arbeiterinnen vor Ort einbeziehen, sondern
eine Vogelperspektive auf das, was wir in der
Gesellschaft produzieren müssen, beinhalten.
Milliarden von Menschen auf der Welt mangelt

es an nahrhaftem und schmackhaftem
Essen, an einer angemessenen Unterkunft
und an medizinischer Versorgung; ihnen wird
systematisch der Reichtum vorenthalten, den
sie bräuchten, um dies zu organisieren. Der
Kapitalismus ist ein System, das einige Teile
der Welt und einige Klassen in einigen Teilen
der Welt reich gemacht, aber in anderen Teilen
Armut, Verelendung und schreckliches Leid
hervorgebracht hat.

Wie sollte das Verhältnis sein zwischen der
Arbeit, mit der Lebensmittel, Medikamente
oder Baumaterialien hergestellt werden, und
der Arbeit, bei der Menschen Kinder
unterrichten, Kranke pflegen oder sich um ältere
Menschen kümmern? Diese beiden Arten von
Arbeit sind im Kapitalismus gespalten. Soll
es wirklich eine Klasse von Menschen geben,
die sich um die Pflege kümmern, und andere,
die etwas anderes tun? Oder sollten das alle
abwechselnd tun? Wir müssen über die
allgemeinen Fragen der Gestaltung der Arbeit
nachdenken.

Es gibt also unterschiedlichste Möglichkeiten,

um an der Idee einer breiten Arbei-
ter*innenbewegung zu arbeiten, die durch eine
erweiterte Kapitalismuskritik wiederbelebt
wird. Und es gibt unterschiedlichste Möglichkeiten,

um innerhalb dieser Bewegung vielfältige

Verbindungen herzustellen.

*
Im Mai 2024 kam es zu einer zwar digitalen,
aber doch ausführlichen und auch persönlichen

Begegnung mit Nancy Fraser anlässlich
einer dreitägigen Veranstaltung, den Rotelli
Lectures, an der Universität San Raffaele in
Milano. Nancy Fraser erläuterte dort die Drei
Gesichter der kapitalistischen Arbeit. Die
verborgenen Bande zwischen Gender, Race
und Klasse.

Nancy Fraser entwickelt derzeit ihren
Ansatz, den sie im obigen Gespräch entfaltete,
weiter. Sie zeigte in Milano noch systematischer
auf, wie der Kapitalismus auf einer Aufspaltung

der drei Gesichter von Arbeit und damit
auf einer gespaltenen Arbeiter*innenklasse
beruht. Sie beschreibt erstens die klassische
Ausbeutung in der industriellen Lohnarbeit,
zweitens die «Domestizierung» von Arbeit
in Form der unbezahlten und unterbezahlten
Care-Arbeit, die auf einer binären und
hierarchischen Geschlechterordnung beruht, und
drittens die «Enteignung» von Arbeit. Dieses
dritte Gesicht von Arbeit betrifft die «Anderen»,

deren Körper, Land und Arbeitskraft
beschlagnahmt werden können. Diese
Teilung fällt mit der globalen color line, mit
rassistischer Gewalt und altem und neuem
Imperialismus zusammen. Auf diese Weise deckt
der Kapitalismus seinen konstitutiven Bedarf
an Reichtum rassifizierter Bevölkerungen.
Gestohlenes Land, erzwungene Arbeit und
geplünderte Rohstoffe sind die Folgen. Nancy
Fraser zeigt, wie Ausbeutung, Domestizierung
und Enteignung von Arbeit fliessend ineinander

übergehen: Care-Arbeit, die zunehmend

Neue Wege 5.24 13



in globalen Betreuungsketten geleistet wird;
Niedriglohnarbeit von unter anderem rassi-
fizierten und nicht-männlichen Menschen im
Norden, die voll angestellt sind; klassische
Formen der Ausbeutung auch in industrialisierten,

globalisierten Zonen des Globalen Südens.
Das sind Phänomene der immer offenkundigeren

Verflechtung von wirtschaftlicher,
ökologischer und sozialer Krise mit Imperialismus
und rassistisch-ethnischen Herrschaftsformen.

In Milano betonte Nancy Fraser auch ihre
politische Perspektive: Die Analyse der drei
Gesichter von Arbeit soll die «Förderung einer
stärkeren Koordinierung und Zusammenarbeit

der emanzipatorischen gesellschaftlichen
Kräfte, die heute verstreut sind», ermöglichen.
Insbesondere geht es ihr um die drei Bewegungen,

die je einer Dimension von Arbeit
zugeordnet sind: die Gewerkschaften, die feministischen

Bewegungen und die antirassistischen,
antiimperialistischen Bewegungen. Weil die
Formen der Arbeit und die Krisen miteinander
verflochten sind, muss es auch der Widerstand
sein. Diese intersektionalen und globalen
Verknüpfungen seien in den neuen sozialen
Bewegungen oft schon sichtbar; sie nannte feministische

Streiks oder indigene und migrantische
Bewegungen. Genau diese Verflechtung habe
die sozialdemokratisch geprägte, national
ausgerichtete Arbeiter*innenbewegung nicht leisten

können. «Soziale Beziehungen von
Menschen in und zwischen diesen Bewegungen
sind entscheidend», meinte Nancy Fraser vor
dem italienischen Publikum.

Auf eine Frage der Neuen Wege blieb die
Philosophin eine Antwort schuldig: Die
ökologische Bewegung, die Klimastreiks sind in
Fräsers Konzept keine eigenständigen
Bündnispartnerinnen. Die Leistungen und Rechte
der Natur finden in ihrem auf Arbeit fokus-
sierten anthropozentrischen Konzept keinen
eigenständigen Platz.

Und auch eine zweite Frage aus unserer
Richtung beantwortete sie zurückhaltend. Ist in
diesem Kampf nicht eine utopische Dimension
notwendig? Antworten darauf zu formulieren,
was gute Arbeit und gutes Leben seien, sei nicht
ihre Stärke, meinte sie. Das müsse organisch in
sozialen Bewegungen wachsen und beantwortet

werden. Aber es sei klar, der vorgelegte
universalistische Ansatz basiere auf einer alternativen

Kultur und Kunst, einer sozialen Praxis,
auf Gemeinschaften, «in denen Menschen
einen Vorgeschmack der grundlegenden
Alternative bekommen». Und wie wird der
Sozialismus sein? «Sozialismus sollten wir nicht
als Perfektion denken. Wir werden ganz viele
Konflikte und Meinungsverschiedenheiten

haben. Aber Sozialismus wird nicht mehr auf
Herrschaft, Ungerechtigkeit, Irrationalität und
unfairem Handeln gründen.»#

O Nancy Fraser, *1947, ist Professorin für Philosophie
und Politik an der New School for Social Research
in New York. Ihr Werk ist in viele Sprachen übersetzt
worden, sie hat zahlreiche internationale akademische

Auszeichnungen erhalten. Zu ihren jüngsten
Veröffentlichungen auf Deutsch zählen:
Cinzia Arruzza, Tithi Bhattacharya, Nancy Fraser:
Feminismus für die 99 Prozent. Ein Manifest.
Berlin 2019.

Nancy Fraser und Rahel Jaeggi: Kapitalismus.
Ein Gespräch über kritische Theorie. Berlin 2020.

Nancy Fraser: Der Allesfresser. Wie der Kapitalismus
seine eigenen Grundlagen verschlingt. Berlin 2023.

O Amelia Horgan, *1993, doktoriert in Philosophie an
der University of Essex in England. Ihre
Forschungsschwerpunkte sind Arbeit, Kritische Theorie und
Feminismus. Sie ist die Autorin von Lost in Work.
Dem Kapitalismus entkommen. Wien 2022.

O Matthias Hui, *1962, ist Co-Redaktionsleiter der Zeit¬
schrift Neue Wege.

Das Gespräch ist in Englisch auf common-wealth.org
erschienen. Übersetzung, Kürzung und redaktionelle
Bearbeitung: Matthias Hui

14 Neue Wege 5.24



Oro Verde von Ritual Inhabituai -> S. 6.


	Nancy Fraser : demokratisch über alle Arbeit entscheiden

