
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 118 (2024)

Heft: 4

Artikel: Pionierin und ermutigendes Vorbild

Autor: Strahm, Doris

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1062565

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1062565
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Pionierin und
ermutigendes

Vorbild
Doris Strahm

Marga Bührig (1915-2002)
bleibt eine wichtige Stimme
für die Ökumene, die kirchliche

Frauenbewegung und
die Feministische Theologie
sowie für die Friedensbewegung.

In ihrer Arbeit, besonders

im Tagungszentrum
Boldern, verband sie in
leidenschaftlicher Weise Theologie
und Politik.
Getragen vom Glauben, dem Geborgensein

in der Gottes- und Menschenliebe,
und verankert in der Frauenbewegung und
später im Feminismus hat Marga Bührig
zeit ihres Lebens zur Schaffung einer
friedvolleren, menschen- und frauengerechteren

Welt beigetragen: als Leiterin
des Reformierten Studentinnenhauses
Zürich, als Mitgründerin des Evangelischen

Frauenbundes der Schweiz und als
Redaktorin seines Mitteilungsblatts Die
Evangelische Schweizerfrau, später als
Redaktorin der ökumenischen Zeitschrift
Schritte ins Offene, als Studienleiterin
und spätere Gesamtleiterin des Evangelischen

Tagungs- und Studienzentrums
Boldern, als Mitbegründerin der «Frauen
für den Frieden» in der Schweiz und später

als Mitgründerin der cfd-Frauenstelle
für Friedensarbeit sowie als eine der
sieben Präsidentinnen des Ökumenischen
Rates der Kirchen.

Überwindung des Patriarchats, Einsatz

für die Rechte homosexueller
Menschen und für die volle gesellschaftliche
und rechtliche Anerkennung verschiedener

Lebensformen: Dies waren für sie
keine leeren Worte, sondern zentrale
politische Anliegen, die sie mit ihrer Arbeit
als Theologin und Publizistin verfolgt hat.

Marga Bührig hat auch ein Stück
Geschichte der feministisch-theologischen
Bewegung in der Schweiz geschrieben.
Mit ihrem Aufruf am ersten Schweizer
Frauen-Kirchen-Fest in Luzern 1987 «Wir
Frauen sind Kirche - worauf warten wir
noch?» hat sie den Gefühlen vieler Frauen
Ausdruck verliehen und sie ermutigt, ihre
eigene theologische Definitionsmacht in
Anspruch zu nehmen. Ihr Ausspruch ist
zum Motto der schweizerischen Frauen-
Kirche-Bewegung geworden, die in den
letzten vierzig Jahren neue feministische
und politische Räume geschaffen und eine
Fülle feministisch-theologischer Projekte,
Vereine, Netzwerke und Veranstaltungen
ins Leben gerufen hat.1

Sehnsucht, Leidenschaft, Gerechtigkeit
sind Schlüsselworte für das, was

Marga Bührigs Engagement als Christin,
als Pionierin der kirchlichen Frauenbewegung

und später als Feministin charakterisiert

hat: eine Sehnsucht, die über das
Machbare oder Erreichte hinausdrängte
und gespiesen war vom uneingelösten
Traum eines «Lebens in Fülle» für alle
Menschen, ein Feuer der Leidenschaft,
das aus dem klaren und nüchternen Blick
auf die Ungeheuerlichkeiten unserer Welt
immer wieder den Funken der kämpferischen

Hoffnung schlug, und eine
unermüdliche Arbeit für Gerechtigkeit. Die
leidenschaftliche Liebe zum Leben und
die leidenschaftliche Suche nach Gerechtigkeit

am Leben zu halten, war auch für
Marga Bührig nicht immer leicht. An diesen

Zielen festzuhalten angesichts der
Katastrophen dieser Welt, sie nicht aufzugeben

trotz vieler enttäuschter Hoffnungen,

das war auch Arbeit, Widerstandsarbeit.

Gefragt, was es denn sei, das sie
nicht resignieren lasse, meinte sie: «Der
Kern ist die leidenschaftliche Suche nach
Gerechtigkeit.»

Bekehrung zum
christlichen Glauben

Wie wurde Marga Bührig zu dieser
prägenden Figur, als die sie uns heute
bekannt ist? In ihrer Autobiografie
erzählt sie, dass ihr Weg von drei
Bekehrungen geprägt war: «einmal zu einem
sehr engen Christentum, zu einer nur
persönlich verstandenen Frömmigkeit, einmal

zurück zur <Welt>, zum Fragen und
Hören und Ernstnehmen gesellschaftlicher

Realitäten, einmal zum Feminismus.

32 Neue Wege 4.24



In jeder <Bekehrung> war etwas von mir
selbst, und von jeder ist etwas geblieben

und weitergegangen.»2 In ihnen lässt
sich auch Marga Bührigs Entwicklung
von einem engen Christentum zu einem
sozial, politisch und feministisch
engagierten christlichen Glauben ablesen.

Während ihres Studiums der Germanistik

und Geschichte (1934-1939) fand
durch ihre Liebesbeziehung zu einem
verheirateten Pfarrer das statt, was sie ihre
erste Bekehrung nannte : die Bekehrung
zu einem persönlichen Glauben. Sie fängt
an, in der Bibel zu lesen, hört Predigten
und Vorlesungen von Emil Brunner, bei
dem sie auf ein Denken trifft, das auch
ihren Verstand befriedigt, und gleichzeitig

auf eine Frömmigkeit, die sie
überzeugt.3 Als Folge ihrer Bekehrung tritt
sie Frauen- und Mädchenbibelkreisen
bei und arbeitet dort eifrig mit, erlebt die
Kraft einer Gemeinschaft von Frauen. Ihr
damaliger Glaube war weitabgewandt und
apolitisch, wie sie rückblickend schreibt:
«Wir lasen die Bibel wörtlich, nach dem
Schema: Sünde - Busse - Erlösung -
Freude. Wir waren entschlossen, ein
christusgemässes Leben zu führen, wir
verabscheuten die <Welt>.»4 Ihre Texte
von damals beurteilt sie im Nachhinein
so: «Wenn ich das heute lese, erschrecke
ich über meine Härte und Intoleranz, über
die starre Moral [...] und über die
Absolutheit der Aussagen. Eine zweite Bekehrung

war fällig, war überfällig.»5

Bekehrung
zur «Welt»

In dieser zweiten Bekehrung ging es für
Marga Bührig darum, die gesellschaftlichen

Realitäten wahr- und ernst zu nehmen

sowie Bibeltext und Lebensrealitäten

zusammenzubringen. Ein erster
Schritt in Richtung Öffnung auf die Welt
war ihr Entschluss, Theologie zu studieren.

Denn sie hatte in ihrer Arbeit in den
von der Kirche unabhängigen Mädchen-
Bibelkreisen erkannt, dass die sogenannten

Lai*innen in der Kirche «niemand»
waren. Das Studium der Theologie, das
sie 1945 in Zürich begann, sollte ihr helfen,

den Gesprächen mit den Pfarrern
gewachsen zu sein, sich theologisches
Wissen anzueignen, um sich besser für
die Lai*innen einsetzen zu können.

Ein wichtiger Schritt hin zur Welt
war auch die Zeit im Reformierten

Studentinnenhaus, das sie 1945 gründete

und ab 1949 zusammen mit ihrer
Freundin, der Theologin Else Kähler,
leitete. Vierzehn Jahre lang lebten sie
im Studentinnenhaus mit jungen Frauen
in einer vom Evangelium geprägten
Lebensgemeinschaft.

Seit den 1950er Jahren war die «Frauenfrage»

für Marga Bührig ein wichtiges
Thema. Ausgangspunkt war die theologische

Reflexion der Situation der «ledigen»,

alleinstehenden, berufstätigen Frau.
Haushalt und Ehe galten in der damaligen

Zeit als natürliche Aufgaben der Frau,
Berufstätigkeit war nur für unverheiratete
Frauen möglich, nach der Heirat erfolgte
die Kündigung. Auch in der reformierten

Kirche galt die Zölibatspflicht für
Frauen: Verheiratete Pfarrerinnen waren
nicht wählbar.6 Vor dem Hintergrund dieses

Frauenbildes suchten Marga Bührig
und Else Kähler ihre Situation als
ehelose, berufstätige Frauen theologisch
zu reflektieren und positiv zu deuten, ja
allgemein ein positives Rollenbild der
ehelosen Frau zu entwickeln und
Anerkennung für diese Form der Lebensgestaltung

zu gewinnen. Wie Marga Bührig
rückblickend meint, stellten sie dabei das
vorherrschende patriarchale Frauenbild
nicht infrage, sondern deuteten es auf ihre
eigene Situation hin um.

Ein anderes wichtiges Thema war die
Berufstätigkeit der Frau, wodurch sich ein
immer stärkeres «Einbeziehen der
gesellschaftlichen Verhältnisse» in ihr Denken
ergab. Ein Meilenstein für die
gesellschaftliche Anerkennung der Frauenarbeit

und der berufstätigen Frau war die
Schweizerische Ausstellung für
Frauenarbeit SAFFA 1958 in Zürich, an der
Marga Bührig als Vertreterin des
Evangelischen Frauenbundes mitwirkte. Ein
eigens für die Ausstellung konzipiertes
SAFFA-Kirchlein wurde vom Evangelischen

und vom Katholischen Frauenbund
sowie dem Verband Christkatholischer
Frauen der Schweiz gemeinsam betrieben
und gilt als Geburtsort der ökumenischen
Frauenbewegung der Schweiz.

Das ökumenische Engagement hatte
bei Marga Bührig schon früh eine
weltweite Dimension. Ab 1954 hatte sie an den
Vollversammlungen des Ökumenischen
Rates der Kirchen (ORK) teilgenommen.
Ein wichtiger Einschnitt in ihrem Leben
war die sechste Vollversammlung 1983
in Vancouver: Marga Bührig wurde ins

Neue Wege 4.24 33



siebenköpfige Präsidium gewählt, dessen

Mitglied sie bis 1991 blieb. Von 1988
bis 1990 war sie Moderatorin der
Vorbereitungsgruppe für die ÖRK-Konvo-
kation zu «Gerechtigkeit, Frieden und
Bewahrung der Schöpfung» in Seoul und
dann im Februar 1990 eine der Co-Präsi-
dentinnen dieser Weltkonferenz. Dieser
sogenannte konziliare Prozess war eines
ihrer grossen Anliegen in ihrer ÖRK-
Präsidentschaft, und sie hat sich, auch
gegen Widerstände, für diese grosse
ökumenische Vision eingesetzt, die für sie
zutiefst verbunden war mit der biblischen
Vision vom Reich Gottes.7

Theologie und Politik
auf Boldern

Eine wichtige berufliche Etappe, die
zu einer zunehmenden Politisierung
ihres Denkens und ihrer Theologie
geführt hatte, war die Akademiearbeit
auf Boldern. 1959 wurden Marga Bührig
und Else Kähler gemeinsam als
Studienleiterinnen des Evangelischen Tagungsund

Studienzentrum Boldern angestellt,
zuständig für den Studienbereich «Die
Frau in Kirche und Gesellschaft». In dieser

Arbeit engagierten sie sich bereits
Mitte der 1970er Jahre gegen die
Diskriminierung von homosexuellen Männern
und Frauen und führten ab 1974 in Kooperation

mit der Paulus-Akademie Zürich
Tagungen zum damaligen Tabu-Thema
«Homosexualität» durch.

1971 wurde Marga Bührig zur Gesamtleiterin

von Boldern gewählt und hatte
diese Position zehn Jahre lang inne.
Gemeinsam mit ihrem Team entwickelte
sie Boldern zu einem Freiraum, in dem
die Auseinandersetzung mit aktuellen
Fragen der Zeit stattfinden konnte. «Wir
griffen Themen der Entwicklungspolitik
und der Rechte der Ausländer und
Ausländerinnen in der Schweiz auf, setzten
uns für eine Kirche <für> und <mit> anderen
ein, veranstalteten Tagungen gegen die
Diskriminierung von Homosexuellen in
Kirche und Gesellschaft [...], eine Konsultation

zur Fristenlösung, Hinterfragung
der traditionellen Frauen- und Altersarbeit,

eine kritische Schulpolitik, und
das alles mit dem Anspruch, wesentliche
Linien des Evangeliums zu vertreten.»8
Dies sahen nicht alle so. Boldern wurde
vorgeworfen, «auf Linkskurs gegangen

zu sein, subversiv zu wirken und an

der Umfunktionierung von Kirche und
Gesellschaft zu arbeiten»9. Auch Marga
Bührigs Beteiligung bei den «Frauen für
den Frieden» führte zu Konflikten. All
dies Hess sie ihre «politische Naivität»
verlieren, radikalisierte sie und bereitete
den Boden für die dritte Bekehrung vor.

Bekehrung
zum Feminismus

Drei Aufenthalte in Berkeley/USA - 1977,
1980 und 1981, gemeinsam mit Else
Kähler und Elsi Arnold - führten zu dem,
was Marga Bührig ihre dritte Bekehrung
nennt: die Bekehrung zum Feminismus.
Bekehrung insofern, als dass sie nie
mehr hinter die in Berkeley gewonnenen
Erkenntnisse zurückkonnte: «Ich kann
nie mehr vergessen, dass ich im Patriarchat

lebe, dass Bibel, Theologie, Kirche,
Glaube davon geprägt sind ebenso wie die
Gesellschaft, in der ich lebe.»10 Bekehrung

zum Feminismus hiess für Marga
Bührig aber nicht, die Verbindung zur
christlichen Tradition aufzugeben. «Klar
war oder blieb für mich, dass meine
eigene Befreiungsgeschichte mit dem
Evangelium zu tun hatte, und ich wollte
es mir auch nicht nehmen lassen, dieses
Element der Befreiung in der Geschichte
der Frauenbewegung zu sehen.»11 Die
feministische Bewegung war für sie Teil
eines umfassenden Befreiungsprozesses,
einer Befreiung aller Unterdrückten und
der ganzen Schöpfung.12 Die Anfrage für
einen Lehrauftrag an der Theologischen
Fakultät Luzern im Sommersemester
1986 ermöglichte ihr eine vertiefte
Auseinandersetzung mit Feministischer
Theologie. Ihre Vorlesungen wurden
unter dem Titel Die unsichtbare Frau
und der Gott der Väter als Buch publiziert,

und sie wurde dadurch zu einer der
Exponentinnen Feministischer Theologie

in der Schweiz.
Feminismus war für Marga Bührig

auch aktive Friedensarbeit. Ende der
1970er Jahre hatte sie die «Frauen für
den Frieden» Zürich mitaufgebaut, und
nach ihrer Rückkehr aus Berkeley trat
sie den KAGAS-Frauen bei. Diese hatten
ursprünglich gemeinsam mit Männern
die «Kirchliche Arbeitsgemeinschaft für
alternative Sicherheit» (KAGAS) gebildet.

Die Frauen der KAGAS waren jedoch
unzufrieden mit den Denkmustern der
Männer, die der Verteidigungspolitik

34 Neue Wege 4.24



verhaftet waren; sie wollten ihren eigenen
Raum, um ausgehend von ihren persönlichen

Erfahrungen über Bedrohung und
Sicherheit, über Frieden und den Schutz
des Lebens nachzudenken. 1982 verfass-
ten sie die Arbeitsmappe So kann es nicht
weitergehen. Nachdenken über Unfrieden

- Mutmachen zum Aufbruch, in der
sie über Zusammenhänge von Gewalt
gegen Frauen und Militarismus, zwischen
Militarismus und Männlichkeitswahn
nachdachten und betonten: «Unser Ernstfall

ist heute, unser Ernstfall ist nicht erst
ein möglicher Krieg, sondern die schon
vorhandene Bedrohung und Zerstörung
der Natur. Uns geht es um den Schutz des
Lebens, allen Lebens bei uns und in der
Dritten Welt.»13

Die Arbeit in der KAGAS verstärkte
Marga Bührigs politisches Engagement.
In Vorträgen und Seminaren, in
Podiumsgesprächen und unzähligen Artikeln
versuchte sie zusammen mit ihren
Kolleginnen aus der Friedensarbeit, einen
Bewusstwerdungsprozess zu bewirken.
An vielen Orten wuchsen die «Frauen für
den Frieden» rasch, und beim Christlichen
Friedensdienst wurde 1981 eine «Frauenstelle

für Friedensarbeit» geschaffen.
Dies alles brachte den Frauen nicht nur
viel Bekanntheit, sondern auch Beschimpfungen

als Landesverräterinnen ein.
1983 zog Marga Bührig gemeinsam mit

Else Kähler und Elsi Arnold nach Binningen

und lebte dort bis zu ihrem Tod 2002
mit ihren Lebensgefährtinnen zusammen.
Nach ihrem Tod wurde an ihrem Wohnort
der Marga-Bührig-Weg nach ihr benannt.
Gewürdigt wird damit eine Frau, die als
unbestechliche Stimme für die Ökumene,
die kirchliche Frauenbewegung und die
Feministische Theologie sowie für die
(Frauen-)Friedensbewegung gilt und bis
heute für viele theologisch und feministisch

engagierte Frauen herausforderndes
und ermutigendes Vorbild geblieben ist. •
O Doris Strahm, *1953, ist feministische Theologin

und Publizistin sowie Vizepräsidentin des
Interreligiösen Think-Tanks.
Dieser Text ist eine stark gekürzte Version
eines Vortrags vom 26. März 2024 in der
Kirchgemeinde Petrus, Bern, zum Thema:
Theologie und Politik bei Marga Bührig.
Originaltext: doris-strahm.ch

-> Beiträge von und über Marga Bührig in
den Neuen Wegen finden sich im Archiv
auf e-periodica.ch.

1 Vgl. Doris Strahm/Silvia Strahm Bernet
(Hrsg.): mächtig stolz. 40 Jahre Feministische
Theologie und Frauen-Kirche-Bewegung in der
Schweiz. Wettingen 2022.

2 Marga Bührig: Spät habe ich gelernt, gerne Frau
zusein. Eine feministische Autobiographie.
Stuttgart 1987, S.25.

3 Vgl. ebd. S.28.

4 Ebd. S.31.

5 Ebd. S.33.

6 Vgl. Evelyne Zinsstag/Dolores Zoé Bertschinger:
Aufbruch ist eines, und Weitergehen ist etwas
anderes. Frauenräume: von derSaffa58 über
das Tagungszentrum Boldern zum Frauen'Zent-
rumZürich. Wettingen2020, S.58-61.

7 Vgl. Konrad Raiser: Nachruf aufMarga Bührig,
15. Februar 2002. oikoumene.org/de/node/56147

8 Bührig: Spät habe ich gelernt, gerne Frau zu sein,
S.153.

9 Ebd. S. 156.

10 Ebd. S. 190.

11 Ebd. S. 178.

12 Vgl. ebd. S. 186.

13 Ebd. S. 193.

Neue Wege 4.24 35


	Pionierin und ermutigendes Vorbild

