
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 118 (2024)

Heft: 4

Artikel: Das Utopische im Gegenwärtigen erkennen

Autor: Moser, Geneva / Hui, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1062563

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1062563
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Utopische
im
Gegenwärtigen

erkennen
Neue Wege-Gespräch

mit Franziska Schutzbach
von Geneva Moser und Matthias Hui

Radikale Kritik des Bestehenden
reicht nicht aus, um die Gesellschaft

gerechter zu gestalten.
Im Gegenwärtigen lassen sich aber
viele ermutigende Spuren von
Veränderung ausmachen. Die
Geschlechterforscherin Franziska
Schutzbach untersucht
Frauenbeziehungen mit dem Anspruch,
diese von der Kalenderblattbe-
tulichkeit zu befreien und zu einem
beunruhigenden, aufregenden
oder verheissungsvollen Thema
zu machen.

m/v Franziska Schutzbach, Sie sind Geschlech¬
terforscherin. Die Gender Studies stehen
aktuell im medialen Fokus. Dem Fach

wird Unwissenschaftlichkeit vorgeworfen,
die Arbeit sei politisch ausgerichtet.
Wie ordnen Sie diese Kritik ein?

Fs Als feministische Sachbuchautorin und
Geschlechterforscherin bewege ich mich
zwischenverschiedenen Genres. Meine politischen
Bücher sind weniger regelgebunden, da beziehe
ich mich stärker auch auf meine persönlichen
Erfahrungen. Deshalb ist es mir wichtig
vorwegzuschicken, dass ich nicht nur akademische

Geschlechterforschung im strengen Sinne
betreibe. Aber zu eurer Frage: In der
akademischen Geschlechterforschung gibt es, wie in
vielen Wissenschaften, Forschungsansätze, die
einen gesellschaftskritischen Anspruch haben
und die auf Machtverhältnisse fokussieren.
Dabei fragen diese Forschungsansätze nicht
nur, wie Machtverhältnisse funktionieren,
sondern sie sagen auch : Es könnte auch anders sein.
Aber selbst empirische Beschreibungen ohne
direkten politischen Anspruch, beispielsweise
die Erforschung von Herzinfarkten bei Frauen,
können politische Auswirkungen haben: Aus
der Forschung der Gendermedizin wissen wir,
dass in der medizinischen Forschung bisher
der Männerkörper als Massstab galt. Das hat
in diesem konkreten Beispiel mitunter tödliche
Folgen, weil Herzinfarkte bei Frauen seltener
erkannt werden. Die Symptome sind bei ihnen
andere und wurden zu lange nicht erforscht.
Die Frage, was untersucht wird und was nicht,
ist letztlich immer politisch. Insofern sind die
Gender Studies in der historischen Perspektive

ein wichtiges Korrektiv, das die Forschung
objektiver macht und pluralisiert. Sie entstanden

aus der Frauengeschichtsforschung, die
die Männergeschichte um andere und breitere
Blickwinkel, Erzählungen, Wahrheiten ergänzt
und korrigiert hat. Auch Forschung ohne
Genderperspektive, die von sich behauptet, gänzlich

unideologisch zu sein, ist oft politisch, weil
sie von eklatanten Auslassungen, von
Einseitigkeiten geprägt ist. Es reicht aber auch nicht,
zu sagen, alles sei politisch. In der Ära von
Fake News muss die Wissenschaft auf ihren
wissenschaftlichen Standards beharren. Auch
kritische Wissenschaft ist nicht einfach
Meinung, sondern regelgeleitet und steht auf der
Grundlage von Methoden und Theorien. Diese
wiederum müssen offengelegt werden und sich
der Kritik aussetzen.

AAA/ Was hat Sie politisiert, Ihr kritisches
Bewusstsein geweckt?

fs Politisierung ist ein lebenslänglicher Pro-
zess und von vielen Faktoren abhängig. Aber
ich glaube, meine Mutter hat mich politisiert.

Sie hat mir auf einer emotionalen Ebene
einen tieferen Sinn für Ungerechtigkeit vermittelt.

Sie hat uns Schlaflieder vorgesungen, in

18 Neue Wege 4.24



denen es um Armut und Flucht, um Verzweiflung

ging. Unter anderem hat sie uns jiddische
Lieder aus dem Getto vorgesungen. Meine
Mutter hat zwar keine jüdischen, aber polnische

Wurzeln. Sie hat als junge Frau Kinderbücher

verfasst, unpublizierte und selbstgemalte,

liebevoll von Fland geschrieben. Da
ging es zum Beispiel um die Krähe Hinkel, ein
Plüschtier, das im Spielzeugladen nicht
verkauft wird, weil es ein kurzes und ein langes
Bein hat und niemand diese beschädigte Krähe
kaufen will. In einem anderen Buch ging es um
ein Kind mit rotem Haar, das gemobbt wird.
Diese melancholischen Lieder und Geschichten

berührten mich sehr. Später habe ich beim
Philosophen Ernst Bloch gelesen, dass Gefühle
eine wichtige Voraussetzung der Politisierung
sind. Politisierung geschieht offenbar weniger
auf einer rationalen Ebene, nicht, weil uns etwa
rational erklärt wird, warum Menschenrechte
wichtig sind. Sondern weil Gefühle von Empathie

geweckt werden. Wie das eben die Lieder
meiner Mutter vermochten. In meinem neuen
Buch befasse ich mich mit dieser Frage : Welche

Rolle spielen Emotionen und Beziehungen

für eine linke oder feministische Politik
der Solidarität und Verbundenheit? Rechtsextreme

und rechte Akteur*innen bespielen die
Klaviatur der Gefühle ja stark, aber auf
unsolidarische Weise. Da geht es um Emotionen
für das eigene Volk, um selektive Emotionen,
um das Schüren von Ressentiments und Hass.
Rechte Gefühlspolitik dient dazu, sich selber
narzisstisch aufzurichten in der Abwertung
von anderen. Was können wir dem entgegenhalten?

Mit Ernst Bloch sollten wir eine Politik

des Wärmestroms, Denkbewegungen aus
Nicht-Kälte und Nicht-Härte praktizieren, die
Empathie, Zuversicht und Hoffnung verbreiten.
Aus meiner Sicht müssen wir mehr Orte schaffen,

an denen wir einander mit prinzipiellem
Verständnis begegnen, Orte, an denen
Menschen einander Liebe und Vertrauen zukommen

lassen. Wir bedürfen der Liebe und der
Liebesfähigkeit, damit wir weiterhin zur politischen

Hoffnung fähig sind. Die radikale Kritik
des Bestehenden allein bewirkt keinen Wärmestrom,

keine Hoffnung. Wenn wir die Welt
verändern wollen, müssen wir auch Zeit und Raum
für Wärme und Emotionen, für Fantasie und
Enthusiasmus bereitstellen.

Nw Sie betreiben «feministische Kritik». Immer
noch herrscht die Ansicht, dabei handle
es sich um einen Teilbereich linker Kritik.
Ist das so? Inwiefern hat Kritik an den
Geschlechterverhältnissen immer das

grosse Ganze im Blick?

Fs Feministische Kritik spricht über Machtverhältnisse,

die die ganze Gesellschaft durchdringen.

Oft wurde und wird von universalistischen
Herangehensweisen gesprochen, wenn es sich
in Wahrheit um Männerperspektiven oder um
die Beschreibung von Männerleben handelt.
Wir müssen also überdenken, was eine
universalistische Sicht eigentlich ist. Forderungen der
feministischen Kritik sind universell. Nehmen
wir als Beispiel das Plädoyer für Care als
Zentrum einer utopischen Gesellschaftsordnung,
also die Erkenntnis, dass wir alle abhängig
sind von Fürsorge. Diese Erkenntnis kommt
aus der feministischen Theorie, und auch, dass
die Abwertung von Care auf der Abwertung des
Weiblichen beruht. Wenn Frauen abgewertet
bleiben und mit ihnen das Thema Fürsorge und
Solidarität, wird es keine gerechte und friedliche

Gesellschaft geben können. In den Neuen
Wegen schrieb Annemarie Sancar in einem
Text über Clara Ragaz, wie die feministische
Friedenspolitik Care und Frieden zusammen
denkt: «Care-Arbeit ist eine der elementarsten
Formen gesellschaftlicher Teilhabe. Sie wird
meistens von Frauen geleistet, die damit das
Gefüge unserer Gesellschaft zusammenhalten

und täglich zu unserem Sicherheitsempfinden
beitragen. Für eine geschlechtergerechte

Form des Friedens müssen wir Care-Arbeit als
Friedensförderung anerkennen und gerechter
verteilen. Je besser die Bedingungen, unter
denen sie erbracht wird, desto eher durchbrechen

wir Gewaltstrukturen.»

Nw In Kürze erscheint Ihr neues Buch. Nach
der Auseinandersetzung mit der Erschöpfung

von Frauen widmen Sie sich jetzt
dem Thema «Verbundenheit». Warum
dieser neue Fokus?

fs Bisher war meine Perspektive: Ich kritisiere

patriarchale und andere Machtstrukturen.
Wir müssen das, was jetzt ist, überwinden.

Wir müssen eine andere Gesellschaft
aufbauen, System Change Ich bin natürlich
immer noch für System Change. Ich will aber
nicht in der Frustration über den ausbleibenden

Systemwandel ausharren. Ich werde älter
und habe keine Zeit, auf den Umbruch zu warten,

sondern will in meinem jetzigen Leben
erfahren, dass eine andere Welt möglich
ist. Ich frage: Wo haben Frauen beziehungsweise

FINTA-Personen (Frauen, inter,
nichtbinäre, trans und agender) solidarisch und in
Verbundenheit gehandelt und damit tiefschürfende

Veränderungen ermöglicht? Ich möchte
mit meinem Buch das, was bereits jetzt alternativ

und anders ist, herausarbeiten und in

Neue Wege 4.24 19



den Rissen des Alltags das bereits Utopische
suchen - und finden. Karl Marx sagt, die
rücksichtslose Kritik alles Bestehenden sei unsere
Sache und nicht die Konstruktion der Zukunft.
Die feministische Philosophin Bini Adamczak
widerspricht in ihrem Buch Beziehungsweise
Revolution entschieden: Die Zukunft sollte
unsere Sache sein, die Ausmalung des Utopischen,

einer besseren Gesellschaft muss unsere
Sache sein. Wir müssen verständlich machen,
warum eine Gesellschaft der Solidarität, der
Freundschaft, der Fürsorge besser ist als eine
Welt der Konkurrenz, der Hierarchie oder der
geistigen Abschottung und Grenzabriegelung,
besser als eine Welt der rassistischen, völkischen

Reinheitsfantasien oder der Nationalismen

und der Kriege. Es liegt in unserer
Verantwortung, überzeugendere Bilder von Freiheit,
Gerechtigkeit und Verbundenheit in Umlauf zu
bringen als die Angebote der faschistischen,
reaktionären oder religiös-fundamentalistischen

Kräfte. Wir dürfen ihnen das Feld der
Utopien nicht überlassen. Auch die feministische

Denkerin Christina Thürmer-Rohr sagt,
dass diese «verrottete Gegenwart» alles ist,
was wir haben, und wir uns in einer unperfekten

Welt mit unperfekten Menschen engagieren

müssen. Auf sie richtet sich unsere Sehnsucht

nach einem vergnüglichen, aufregenden,
erfüllten und sinnlichen Leben. Auch die
politische Philosophin Silvia Federici ermutigt uns
zu einer freudvollen Militanz, die sich nicht zu
viel vornimmt und auch in einer nicht perfekten
Welt transformative Möglichkeiten mobilisiert.
Hoffnung ist nichts, was man einfach hat,
sondern eine Praxis und eine Fähigkeit, die wir uns
immer wieder erarbeiten müssen.

m/v Wo konkret suchen Sie das Utopische
der Gegenwart?

Fs In meinem Buch habe ich den Fokus auf
Frauenbeziehungen gelegt. Mich interessiert,
welche Rolle Frauenbeziehungen oder
Beziehungen zwischen Flinta-Personen in
Emanzipationsprozessen spielen. Dabei interessieren
mich auch Konflikte, Differenzen und
Spaltungen. Ich habe Handlungsräume erkundet,
deren emanzipatorische Bedeutung für unsere
Gesellschaft oft übersehen wird. Wie gestalten

Frauen ihre Beziehungen zueinander, und
was bedeuten diese Beziehungen für ihre
individuelle Entfaltung, aber auch für die politischen

Wirkungs- und Lebensweisen? Ich habe
mich mit Freundschaft, Solidarität, Liebe,
politischer Schwesternschaft, aber auch mit dem
Scheitern und der Infragestellung der politischen

Schwesternschaft beschäftigt. Ich habe

Kontexte angeschaut, wo Frauen autonome
Strukturen ausserhalb der Männergesellschaft

aufgebaut haben. Und ich habe mich mit
emanzipatorischen wie auch mit schwierigen
Mutter-Tochter-Beziehungen und mit
weiblichen Familiengenealogien befasst. Dabei
wurde mir klar, dass weiblicher Eigensinn oft
dann möglich ist oder war, wenn Frauen sich
aneinander orientieren oder «sich die Seele
ausfüllen», wie Bettina von Arnim es in ihren
Briefen an Karoline von Günderode formulierte.

Also dann, wenn sie sich der «patriar-
chalen Spaltungsmaschine» entziehen, sich
von der männerzentrierten Welt ab- und
einander zuwenden. Frauenbeziehungen können
eine das Patriarchat unterminierende Kraft
haben. Wenn Frauen ihre Orientierung an
Männern lockern, werden sie freier.
Frauenbeziehungen können auch politische Aufstände
bewirken. Ich versuche, mit der Autorin Silvia
Bovenschen gesprochen, Frauenbeziehungen
von der Kalenderblattbetulichkeit zu befreien
und zu einem beunruhigenden, aufregenden
und verheissungsvollen Thema zu machen.

Mw Wie kommen Gesellschaftskritik und die
Utopie der Verbundenheit in ein Gleichgewicht?

Ist die Betonung von Freundschaft
und Verbundenheit nicht auch ein Rückzug
ins Private?

fs Wenn wir Freundschaften pflegen, dann
halten wir am Glauben an andere Menschen
fest, und wir glauben auch an uns selbst. Wir
glauben, dass andere uns wohlgesonnen sind.
Diese positive Ausrichtung an anderen ist auch
zentral für politische Hoffnung. Die Freundschaft

ist eine besonders freie und egalitäre
Beziehungsform. Sie ist nicht so sehr von festen

Erwartungen, Normen, Interessen und auch
weniger von Hierarchie geprägt als andere
Beziehungsformen, etwa Verwandtschaftsbeziehungen,

die Ehe, romantische Liebesund

Exklusivitätsideale oder auch geschäftliche

Beziehungen. Die Freundschaft ist von
Freiwilligkeit und Freiheit geprägt. Es wäre
viel gewonnen, wenn Freundschaft als Grundlage

des Politischen gedacht würde, denn
Freundschaft schliesst die Möglichkeit ein,
trotz Machtstrukturen, trotz gesellschaftlicher
Krisen und Katastrophen, an einer positiven
und hoffnungsvollen Idee eines gemeinsamen
Zusammenseins von Menschen festzuhalten.

Mw Frauen stiften aber nicht per se Freund¬
schaft und Verbundenheit. Zur Utopie der
Verbundenheit gehört auch Trauerarbeit,
sagen Sie in Ihrem Buch, Trauerarbeit über

20 Neue Wege 4.24



selbst

bleibe

das Scheitern: Verletzungen, Gräben,
Differenz, Komplizinnenschaft von Frauen
mit der Herrschaft. Wie wird solche Trauerarbeit

möglich?

Fs Frauen sind keineswegs von Natur aus
Beziehungsmenschen oder gar die besseren
Menschen. Es geht mir nicht um das Ideal einer
wohligen Einigkeit. Ich versuche eine Utopie
der Verbundenheit zu skizzieren und gleichzeitig

auch ihr Misslingen zu beschreiben und
zu verkraften. Es gibt keine Schwesternschaft
ohne Scheitern. Unter Frauen finden wir
Differenzen, Zerwürfnisse, Entsolidarisierung,
Täterinnenschaft. Die Arbeit an einer Revolution

der Verbundenheit funktioniert nicht, ohne
Trauerarbeit über die Verletzungen zu leisten,
die Frauen einander auch antun. Wir sind
einander keine Engel. Ohne kritische Selbstreflexion

werden unsere Utopien zu abgeschlossen
und starr. Utopien haben dann Kraft, wenn sie
sich selbst unbehaglich bleiben. Oder um es
mit der Autorin Ilse Aichinger zu sagen: Wir
müssen uns immer auch selbst misstrauen. Der
vermeintlichen Klarheit unserer Absichten, der
Tiefe unserer Gedanken und der Güte unserer
Taten müssen wir stets auch misstrauen. Das
leuchtet mir ein: Wir können nur vertrauensvoll

sein, wenn wir uns selbst misstrauen.

Nw Innerhalb emanzipatorischer Bewegungen
ist es nach wie vor oft so, dass der Hinweis
auf Differenzen bezüglich Erfahrung oder
Betroffenheit von Verhältnissen als Spaltpilz
verstanden und deshalb vermieden wird.
Wie lässt sich Solidarität erlernen, die über
Unterschiede hinweg möglich ist?

fs Die Tatsache, dass es auch unter minori-
sierten Menschen Verrat, Machtausübung und
Unterdrückung geben kann, müssen wir wirklich

ernst nehmen. Wenn wir über Schwesterlichkeit

sprechen, wenn wir versuchen auszuloten,

was die Grundlagen für Allianzen oder
Koalitionen über grosse Differenzen hinweg
sein sollten, dann ist aus meiner Sicht der erste
Punkt, das ernst zu nehmen und zu akzeptieren.

Wenn wir die Verwobenheit in Machtstrukturen

von uns allen wirklich ernst nehmen,
dann bedeutet das, dass eben ein
Zusammenkommen in feministischen Beziehungen
oder Kämpfen nicht erholsam sein wird,
sondern anstrengend. In einer häufig zitierten
Rede über Koalitionspolitiken argumentiert
Bernice Johnson Reagon, eine afroamerikanische

Aktivistin, Anthropologin und Musikerin,
dass sich eine gemeinsame politische Praxis
nicht an der Idee der Gleichheit orientieren

21



Die
radikale
Krit »

des
Bes te-
henden
allei
bewJirkt
keirien
Wäi'me-
stro»m,
keine

Hoffnung.

kann. Das heisse zwar nicht, dass es nicht
notwendig wäre, einen Raum oder ein Zuhause
«of your own» zu haben, wo wir uns auch
zurückziehen, nähren und wieder aufrichten
können. Aber ein solcher Raum sei ein
unzulängliches Modell für eine Welt mit vielen
verschiedenen Menschen. Auch aus meiner Sicht
sollte politische Schwesternschaft nicht darauf
ausgerichtet sein, ein Zuhause oder einen Ort
des Trostes zu bilden, ein Ort, an dem sich alle
irgendwie mögen sollen. Natürlich ist «Sich-
wohlfühlen-Wollen» in politischen Bündnissen
ein legitimer Anspruch, und ich würde Bündnisse

nicht gänzlich auf Orte reduzieren wollen,

an denen man gemeinsam politische Ziele
durchsetzt. Sonst laufen wir Gefahr, bestimmte
Herrschaftsverhältnisse hinzunehmen, statt sie
zu hinterfragen. Aber ich stimme mit Reagon
überein, dass der Anspruch der Heimat in
politischen Zusammenschlüssen Gefahr läuft,
die beteiligten Menschen zu familialisieren,
zu homogenisieren. Der Wunsch, von allen
gemocht zu werden, sich in Sicherheit zu wähnen,

nicht verletzt, nicht irritiert, nicht
herausgefordert zu werden, wird den Differenzen
und dem Pluralismus realer Menschen nicht
gerecht. Wenn sich nur gleiche oder ähnliche
Menschen verbünden, verharren wir in Praxen
der Selbstvergewisserung und verstehen nicht,
dass in politischen Koalitionen die Akteurinnen

meistens Opfer und Täterinnen, Diskriminierte

und Privilegierte zugleich sind. Solidarität

braucht viel Geduld und ist harte Arbeit:
Wie müssen es immer wieder neu versuchen,
werden immer wieder scheitern und uns immer
wieder die Hände schmutzig machen, weil wir
immer wieder Dinge falsch machen werden.

Nw Als Kontrapunkt zu patriarchaler Geschichte
wird oft die Existenz von Matriarchaten
oder matrilinearen Gesellschaften angeführt.
Kann das dazu beitragen, heutige
Geschlechterverhältnisse solidarischer zu gestalten?

Fs Es ist wissenschaftlich sehr umstritten, ob
es eine matriarchale Gesellschaftsordnung im
grossen Stil je gab. Zudem sehe ich den Versuch
sehr kritisch, das Weibliche und auch das
Mütterliche essenzialistisch aufzuwerten - Frauen
als die Fruchtbarkeitsgöttinnen, Ernährerinnen

und Beschützerinnen des Lebens zu denken

oder auch als Spenderinnen des Lebens
auf Erden. Solche Perspektiven laufen selbst
Gefahr, patriarchale Normen und Stereotype

zu reproduzieren. Frausein wird in manchen

Matriarchatserzählungen gleichgesetzt
mit Mutterschaft, Frauen wird das Körperliche,

die Materie, die Emotion, das Nährende,

Neue Wege 4.24



Empfangende zugeschrieben. Solche Reduktionen

sind patriarchal geprägt und enthalten

starke Anforderungen an Frauen, wie sie
sein sollten und was unter Weiblichkeit
verstanden wird. Aber was, wenn du nicht Mutter
sein willst? Wenn du intellektuell tätig sein
willst? Wenn du dich als nonbinär identifizierst?

Zudem wird oft das patriarchale Bild
vom Mann als Herrscher, Vater und Lehrervice
versa einfach auf die Frau projiziert und quasi
ein neues, ein weibliches, matriarchales
Herrschaftsverhältnis idealisiert. Diese Umkehrung
halte ich nicht für vielversprechend.

nw In der Debatte um Geschlechtergerechtig¬
keit kommt ein Argument immer wieder
ins Spiel: Irgendwann sei es genug mit der
Emanzipation und der Gleichberechtigung.
Das Wesentliche sei erreicht. Man müsse
jetzt schauen, dass die Männer nicht benachteiligt

werden, weil sie Männer sind.
Was entgegnen Sie?

Fs In sämtlichen Bereichen von Kultur bis
Politik und Wirtschaft sind die Entscheidungspositionen

nach wie vor mehrheitlich von
Männern besetzt. Frauen haben in der Schweiz
hundert Milliarden Schweizerfranken weniger

Einkommen pro Jahr als Männer. Frauen
besitzen weltweit deutlich weniger Vermögen
als Männer. Das Geld, das von Finanzinstitutionen

in der Schweiz verwaltet wird, gehört
zu 70 Prozent Männern. In der Schweiz erhalten

Frauen im Alter im Schnitt über 32 Prozent
weniger Pensionskassengelder. 80 Prozent
der Unternehmen verzichten auf weibliches
Führungspersonal. Unsere Parlamente in der
Schweiz, in Europa und der Welt sind männlich

dominiert. Die allermeisten Städte und
Gemeinden werden von Männern geführt: Wir
haben mehr Gemeindepräsidenten, die «Urs»
heissen, als Gemeindepräsidentinnen. In den
Zeitungsredaktionen sind mehrheitlich Männer

in Chefpositionen. Universitäten werden
überwiegend von Männern geführt, genauso
wie Militär und Polizei.

Männer wollen das nicht sehen, weil Männer

davon profitieren. Um diese Machtstruktur
aufrechtzuerhalten, verbreiten sie den Mythos
der längst erreichten Gleichberechtigung. Die
Rhetorik eines «Zuviel» an Emanzipation ist
beliebt, um Gerechtigkeitsanliegen zu
torpedieren oder als Gefahr zu stilisieren. Es ist
eine Machtsicherungsstrategie, Gerechtigkeit

als Umkehrung der Macht darzustellen.
Wir wissen aus Studien, dass Männer es als
Frauendominanz wahrnehmen, wenn in einer
gemischtgeschlechtlichen Gruppe Frauen

gleich viel reden. Wenn in einer
gemischtgeschlechtlichen Gruppe gleich viele Frauen wie
Männer sind und man die Männer nach dem
Verhältnis fragt, nehmen sie die Frauen in der
Überzahl wahr. Sie sind es derart gewohnt,
selbst in der Überzahl zu sein, dass sie
Gleichberechtigung als Bedrohung empfinden oder
als Umkehrung. Natürlich ist es richtig, dass
Gleichberechtigung bedeutet, dass Männer
Macht abgeben, Geld abgeben, Positionen
und Privilegien abgeben müssen. Das ist
aber keine Umkehrung der Verhältnisse oder
Benachteiligung. Das nennt sich Gerechtigkeit

und ist die Umsetzung dessen, was wir als
demokratische Gesellschaft in der Verfassung
verankert haben.

Nw Sie plädieren für das Erreichen der Utopie
auf demokratischem Weg. Was braucht eine
Utopie, eine Praxis der Kritik, damit sie
nicht totalitär, absolut und gewaltvoll wird?

fs Das ist eine grosse Frage. Ich denke, es ist
sehr wichtig, selbstkritisch zu bleiben und die
Gefahr des Umschlagens der eigenen Ideen
in Dogmatismus ernst zu nehmen. Wir müssen

verhindern, dass sich Wortführerinnen
mit einem toxischen Machtstreben durchsetzen

und Bewegungen kapern. Und wir müssen
auf jeden Fall verstärkt über mediale Logiken
nachdenken, also über die Bedingungen, unter
denen wir sprechen. Da spielen Social Media
eine gefährliche Rolle: Positionen, die
polarisieren, die polemisch oder dogmatisch sind,
werden bevorzugt und gefördert. Die Frage
ist: Wie können wir in progressiven Bewegungen

wirklich vielstimmig'bleiben? Radikale
Demokratie, das heisst die Partizipation von
vielen Verschiedenen, ist für emanzipatori-
sche Projekte sehr zentral. So bleiben
Bewegungen sich selbst unbehaglich und müssen mit
Widersprüchen umgehen, können diese einbinden

und aushalten, statt sie zu homogenisieren.
Diese Arbeit müssen wir leisten, Verständnis
schaffen, überzeugen. Wir können nicht
einfach sagen: Oh, du checkst halt Feminismus
nicht, du bist blöd. Wir müssen so lange
diskutieren und die Ideen zur Disposition stellen,
bis sie verstanden oder auch angepasst werden.
Da war ich früher sehr arrogant und sah manche

halt einfach als ewiggestrig, und fertig.
Für mein Buch habe ich zu Rojava recherchiert,

dieser kurdischen Bewegung des
demokratischen Konföderalismus, die sicher auch
nicht perfekt ist, die ich aber doch beachtlich
finde. Das Ziel ist es, in Rojava eine
multiethnische, multireligiöse und basisdemokratische

Gesellschaft aufzubauen, nach dem

Neue Wege 4.24 23



Modell des demokratischen Konföderalismus.
Diese Demokratie «von unten» soll die

politische Teilhabe wirklich aller gewährleisten.
Eine gerechte Gesellschaft kann, so die

Annahme, nur dann erfolgreich sein, wenn sie
auch wirklich von allen partizipativ getragen
und verstanden wird. Dabei gilt ein dezentralis-
tisches Prinzip zur Verhinderung von
Machtballung. Sämtliche Führungspersonen werden
regelmässig wieder ausgewechselt. Man will
also keine Revolution top-down, sondern radikale

Demokratie, dezentralisierte Strukturen
und eine Demonopolisierung von Macht.

Das bedeutet ein dauerndes Diskutieren,
Streiten, Aufklären - sehr viel Arbeit. Alle
Positionen werden zudem immer gemeinsam
von Männern und Frauen ausgefüllt. Das ist für
mich ein zentraler Punkt: etwas salopp gesagt,
niemals Männer alleine an die Macht zu
lassen. Ich finde den demokratischen Konföderalismus

spannend, weil er radikal versucht, das
Machtstreben Einzelner zu verhindern.

Nw Als Wissenschaftlerin und Autorin ist Ihre
kritische Praxis in erster Linie das Schreiben

und das Lesen. Welches Potenzial hat
das - in Zeiten von Krieg, Klimakatastrophe,

Polarisierungstendenzen?

Fs Ich muss sagen, dass ich in den letzten
Monaten mit meiner Arbeit immer wieder
an Grenzen gestossen oder in Sinnkrisen
gestürzt bin. Ich habe mich angesichts der
zunehmenden weltweiten Krisenverhältnisse,
angesichts von Spaltungen, Kriegen, schrecklicher

Gewalt und Hass gefragt, was Schreiben

und Denken bewirken sollen. Es gab viele
Momente, in denen ich nicht mehr die Kraft
aufgebracht habe, mich selbst davon zu
überzeugen, dass Schreiben jetzt noch wichtig sein
könnte, oder davon, dass es angemessen wäre,
ein Buch zu veröffentlichen, dazu ein Buch,
das sich mit Solidarität befasst. Wer bin ich
denn, jetzt über Solidarität und Verbundenheit

zu schreiben? An besseren Tagen hoffe
ich doch, dass Schreiben vielleicht sinnvoll
ist. Ich weiss, dass es zwar Krieg und Gewalt
sicher nicht direkt zu stoppen vermag und
auch nicht die Zerwürfnisse oder Spaltungen.
Aber ich hoffe, dass Schreiben und Lesen eine
Art Gegenraum zu Polarisierung und Härte
sein kann. Natürlich sind auch Worte manchmal

gewaltvoll und spaltend, aber im besten
Fall ist Schreiben Interaktion, ein In-Kontakt-
Treten mit Lesenden, mit anderen Schreibenden

und Denkenden. Schreiben steht daher
für mich für Öffnung statt für Grenzziehung.
Auch Lesen bedeutet im besten Fall, sich für

Weltanschauungen und das Denken anderer
Menschen zu öffnen.

Nw Die Neuen Wege feiern in diesem Jahr die
Pazifistin und Frauenrechtlerin Clara Ragaz.
Wie kann ein kritisches Erinnern an eine
Frau wie Clara Ragaz aus Ihrer Perspektive
aussehen?

fs Die Frage, wie ein Nachdenken über
Frauenfiguren und Frauenbeziehungen gehen kann,
war für mein Buch wichtig. Mir ist aufgefallen,
wie sehr die Erinnerung an Frauen immer wieder

gekappt und unterbrochen wird. Dadurch
geht das Gefühl der Verbundenheit mit Frauen
und auch mit Geschichte verloren, und Frauen
haben das Gefühl, Geschichte hätte nichts mit
ihnen zu tun. Diese Amnesie kreiert eine
historische Unverbundenheit, als wäre jede
feministische Emanzipationsbewegung die erste
ihrer Art, die dann das Rad wieder neu erfinden
muss. Darum ist es wichtig, an Vorgängerinnen
zu erinnern. Wichtig ist es aber auch, keine
sauberen Ikonen zu kreieren: Alle Menschen
sind fehlerhaft, alle haben auch Dinge gesagt
oder getan, die in einer späteren Zeit als
problematisch gelten. Wir müssen der Sehnsucht
nach einer zweifelhaft reinen Figur, die wir
alle umstandslos und kritiklos bewundern können,

entgegenhalten. Ferner: Wenn wir
Heldinnen feiern, dann laufen wir Gefahr, dass die
Netzwerke und Frauenbeziehungen unsichtbar
werden. Die Heldinnen erscheinen als
Einzelne, als heroische Ausnahme, losgelöst von
ihrem Kontext. Dieser Singularitätslogik und
Einmaligkeitserzählung müssen wir widerstehen.

Die Netzwerke waren nötig, damit diese
Frauen überhaupt handeln konnten. Erst so
werden die Vorgängerinnen anschlussfähig:
Sie sind nicht Ausnahmeerscheinungen.
Veränderung geschieht gerade durch das stetige,
oft unermüdliche und nicht öffentliche Handeln

alltäglicher Frauen beziehungsweise
queerer Menschen. Die Heldinnenerzählung
lässt die Veränderung als Ausnahme in einer
Ausnahmezeit erscheinen. So erscheinen
revolutionäre Zeiten immer schon als etwas, das
vorbei ist und nicht in der Gegenwart passiert.
Aber diese Zeiten sind nicht vorbei, wir sind
dauernd mittendrin: Die Revolution ist in vollem

Gang. •
O Franziska Schutzbach, *1978, ist Geschlechterfor¬

scherin, Soziologin und Autorin feministischer
Sachbücher. Im Oktober erscheint ihr neues Buch
Revolution der Verbundenheit. Wie weibliche
Solidarität die Gesellschaft verändert.

24 Neue Wege 4.24



to. t. ms f Mme 6$£ho3mm

mmousent rnmmm mowc - # mcht tmt mm cmv tuten


	Das Utopische im Gegenwärtigen erkennen

