
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 118 (2024)

Heft: 4

Artikel: Kritik als Haltung und Praxis

Autor: Mauz, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1062561

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1062561
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kritik als
Haltung und

Praxis
Andreas Mauz

Die Neuen Wege identifizieren
sich im Untertitel als ein Forum
der Kritik. Aber was meinen
wir eigentlich, wenn wir «Kritik»
sagen? Was macht Kritik? Und
was macht eine Kritik zu einer
guten Kritik? Die philosophischen
Kritiktheorien Rahel Jaeggis und
Noël Carrolls helfen hier weiter.

Die «Kritik» springt aus dem Untertitel der
Neuen Wege - «Religion, Sozialismus, Kritik» -
gleich doppelt raus. Anders als «Religion» und
«Sozialismus» bezeichnet der Begriff zunächst
keine dritte umfassende weltanschauliche oder
ideologische Option. Mit einer geläufigen
Unterscheidung liesse sich sagen: «Religion»
und «Sozialismus» haben primär materialen
Charakter, sie gehen auf bestimmte Inhalte;
die «Kritik» hat dagegen formalen Charakter,

sie verweist auf eine bestimmte Umgangsweise

mit Inhalten welcher Art auch immer. Die
zweite Sonderstellung: Die «Kritik» erscheint
in der Trias an letzter Stelle.

Lässt man sich auf eine Titelanalyse dieser Art
ein, stellen sich unweigerlich Anschlussfragen :

Was hat es mit der Abfolge der Begriffe genauer
auf sich? Weil unsere Sprache Zeichen braucht
und diese Zeichen Raum, müssen sie ja wohl
oder übel gereiht werden. Diese Reihung, so
oder anders, lässt sich aber immer auch so oder
anders interpretieren. Ist aus der Platzierung
eine Hierarchie abzuleiten? Zuerst das
wichtigste Element, dann die nachgeordneten
Elemente? Aber was ist mit der gegenläufigen
Ordnung? Hat man es vielleicht mit einem
begrifflichen Crescendo zu tun, einer Steigerung

hin zum letzten Element? Oder sollte man
die Abfolge an sich nicht überbewerten? Liegt
das Gewicht vor allem auf der Auswahl respektive

dem Zusammenspiel der Begriffe?
Unabhängig vom Aspekt der Abfolge und

ihrer denkbaren Gewichtung wird man im
gegebenen Fall mindestens an der Sonderstellung

der «Kritik» festhalten können: Sie
verweist in eine andere Richtung als «Religion»
und «Sozialismus». Diese andere Richtung,
sehr vorläufig als «formal» charakterisiert, soll
im Folgenden genauer ausgeleuchtet werden.

Eine Normalität
mit Normen

Kritik ist zunächst ganz normal - und damit
überall. Sie begegnet uns beim versalzenen
Abendessen ebenso wie in der Migrationspolitik,

nach dem Kinobesuch ebenso wie in der
Theoriebildung. Sie bildet einen «konstitutiven

Bestandteil der menschlichen Welt- und
Selbstverhältnisse». In unserem individuellen

wie kollektiven Lebensvollzug treffen wir
zwangsläufig auf Umstände, die uns unbefriedigt

lassen, die unsere Möglichkeiten oder
diejenigen anderer einschränken - Umstände, die
wir verändern möchten, aber nicht unbedingt
können. Kritik lässt sich damit in allgemeinster

Form als eine «transformative Praxis»
bestimmen, genauer als «begründete
Infragestellung und Distanzierung von bestehenden
Praktiken und Institutionen mit dem Ziel ihrer
Abschaffung [...] oder Transformation». Mit
dem Element der Begründung geht man aber
bereits einen Schritt weiter. Man bewegt sich
von einer allgemeinen Bestimmung zu einem
normativ angereicherten Ideal der Kritik.
Hier wird deutlich: Einerseits beruht die Kritik

als transformative Praxis auf Normen; sie
verdankt sich Massstäben, deren Geltung im
betreffenden Moment in Anspruch genommen
wird. Andererseits wird auch die Kritik selbst
an Normen gemessen, an Regeln des
«richtigen» Kritisierens, exemplarisch greifbar im

8 Neue Wege 4.24



Imperativ, man möge dies doch bitte «konstruktiv»

oder eben «begründet» tun.
Die Normalität und Allgegenwart der Kritik

geht allerdings mit einer geistesgeschichtlichen
Sonderstellung einher: Sie wird bekanntlich

zum Kampfbegriff der Aufklärung. «Unser
Zeitalter», so Immanuel Kant, «ist das eigentliche

Zeitalter der Kritik, der sich alles unterwerfen

muss. Religion, durch ihre Heiligkeit, und
Gesetzgebung, durch ihre Majestät, wollen
sich gemeiniglich derselben entziehen. Aber
alsdann erregen sie gerechten Verdacht wider
sich und können auf unverstellte Achtung nicht
Anspruch machen, die die Vernunft nur
demjenigen bewilligt, was ihre freie und öffentliche
Prüfung hat aushalten können. » Damit wird die
Kritik zu einer Grundhaltung : keine «Achtung»
ohne vorgängige vernunftgeleitete «freie und
öffentliche Prüfung». Die absolut gesetzte
aufklärerische Kritik muss sich aber nicht nur an
den ihrerseits absolut gesetzten Ordnungen der
Religion oder Politik reiben. Sie richtet sich
zwangsläufig auch auf sich selbst, sie muss
selbstkritische Kritik werden. Entsprechend
geht aus der Kritik der Aufklärung die Kritik an
der Aufklärung hervor. Das «Kritische» wird
auf dieser Linie, allerdings mehr an Marx als
an Kant anschliessend, auch zur Selbstbezeichnung

einer materialistischen Gesellschaftstheorie:
der «Kritischen Theorie». Und in dieser

Denktradition werden, wie gleich auszuführen

ist, wiederum eigenständige Theorien der
Kritik formuliert.

Was Kritik als Grundhaltung ausmacht,
lässt sich aber auch jenseits der angedeuteten
geistes- und philosophiegeschichtlichen
Kontexte ausbuchstabieren: durch eine Verdoppelung

des Kritik-Begriffs. An die Seite der
deutlich normativ geleiteten Negativkritik -
der Benennung von Mängeln und Versäumnissen

-, die also immer einen appellativen Zug
hat («Mach es anders!», «Hättest du es doch
anders gemacht!»), tritt dann ein neutralerer
zweiter Begriff. Er kann die Wortgeschichte für
sich in Anspruch nehmen. Die primäre Bedeutung

des griechischen Verbs krinein lautet
schlicht «unterscheiden». Eine kritische
Haltung ist damit zunächst eine unterscheidende
Haltung, ein Zugriff, der sich unterscheidend
und Unterschiede wahrnehmend einer Sache
zuwendet. Weil diese Sache aus gewissen
Gründen interessiert, ist diese Wahrnehmung
aber immer selektiv, also nie umfassend und
auch nie «rein beschreibend». Sie ist ihrerseits
normativ angereichert, da sie von vornherein
auf bestimmte im gegebenen Fall für relevant
erachtete Unterschiede aus ist. Aber gerade
dieses Wissen um normativ angereicherte

Vorentscheidungen erlaubt es, die negativ- oder
auch positivkritischen Urteile zugunsten einer
möglichst «freien Prüfung» aufzuschieben, um
die immer fällige unterscheidende Kritik nicht
durch eine allzu schnelle bewertende Kritik zu
beeinträchtigen. Hält man sich an diesen
doppelten Kritik-Begriff, der vom Beschreiben
zum Bewerten geht (und idealerweise wieder
zurück zum genaueren Beschreiben und zur
nuancierteren Bewertung), stehen nie nur die
fremden Unterscheidungen (an der jeweiligen
Sache, an anderen Bezugnahmen auf diese)
zur Debatte, sondern immer auch die eigenen,
die man mitbringt. Sie hören damit auf,
selbstverständlich und alternativlos zu sein.

Bausteine der Kritiktheorie:
Rahel Jaeggi

Über diese Grundhaltung lässt sich in der
Kritiktheorie, wie sie unter anderem in der Tradition

der Kritischen Theorie betrieben wird, viel
lernen, etwa bei der Sozialphilosophin Rahel
Jaeggi (*1966). Sie hat breit wahrgenommene
Beiträge zur Sache vorgelegt, unter anderem
den dichten Aufsatz Das Ende der Besserwisser
(2015). Jaeggis Verteidigung der Kritik in elf
Punkten dient im Folgenden als Leitfaden, wird
jedoch auf fünf Punkte konzentriert. Diese bieten

eine einfache theoretische Entfaltung der
Infrastruktur der Kritik.

Akteur*innen - Die erwähnten Beispiele
des Abendessens, der Migrationspolitik, des
Kinobesuchs und der Theoriebildung machen
es deutlich: Kritik wird in denkbar verschiedenen

sozialen Kontexten ausgeübt. Es treten
verschiedenste Akteur*innen mit verschiedensten

Verantwortlichkeiten und Kompetenzen
zur Kritik an, und diese Kritik richtet sich
wiederum an verschiedenste Adressat*innen. Die
Akteur*innen mögen Individuen sein oder
Kollektive, mit formellen oder informellen
Zuständigkeiten: In Bezug auf die normbezogene
Begründung der Kritik ist es fast wichtiger, ob
beziehungsweise in welchem Grad und in
welcher Mittelbarkeit die Kritiker'innen vom
Kritisierten betroffen sind. Agieren sie, schematisch

gesagt, aus einer unmittelbaren Teilhabe
an den jeweiligen Verhältnissen? Oder tun sie
das aus der mittelbareren solidarischen Begleitung?

Aber auch auf der Adressat*innen-Seite
lassen sich verschiedene Nähe- und
Distanzverhältnisse unterscheiden: Wie unmittelbar
sind die AdressaPinnen für die kritisierten
Verhältnisse verantwortlich? Und wie effektiv
könn(t)en sie diese damit auch verändern?

Medien in menschlichen Kontexten - Kritik
muss sich artikulieren, um wirksam zu werden:

Neue Wege 4.24 9



als Argument oder Stinkefinger, als Flugblatt
oder Rezension, als Streik oder Sabotage. Die
Medien der Kritik sind also ausgesprochen
vielfältig. Sie nutzt nicht nur sprachliche
Kommunikation, sondern auch symbolische. Ihre
Mittel bewegen sich einerseits auf einer Skala
zwischen expliziten und impliziteren Formen,
andererseits (gerade in politischen Kontexten)
auch aufder zwischen Legalität und Illegalität.
Die Vielfalt der Medien verweist aber zugleich
auf eine Art untere Grenze der Kritik: Sie hat
ihren Ort in den «menschlichen Welt- und
Selbstverhältnissen». Nur dort gibt es über die spezifisch

menschlichen Handlungsspielräume die
Möglichkeit, falsch, unangemessen und damit
kritikwürdig zu agieren. Mögen sie uns auch
missfallen: Weder das Wetter noch die Schwerkraft

sind geeignete Kandidatinnen für Kritik.
Normen und Gründe - Das Wetter und die

Schwerkraft verhalten sich nämlich indifferent
zur normativen Dimension, die zur Kritik
antreibt. Nur durch diese Normbindung kann
sie zeigen, dass etwas nicht so ist, wie es sein
sollte. Die Kritik bewegt sich aber nicht nur im
«Raum des Normativen». Weil Normen immer
im Plural auftreten und miteinander im Widerstreit

liegen, ist dieser Raum wenigstens
idealerweise immer auch ein «Raum der Gründe».

Durch das Geben von Gründen werden Normen
und Normanwendungen nachvollziehbar und
damit ihrerseits kritisch verhandelbar. Eine
grundlegende normative Dimension der Kritik
liegt aber auch in dem, was Jaeggi auf die Formel

einer «Dissoziation aus der Assoziation»
bringt. Der Gedanke ist der einer unhintergeh-
baren Bezogenheit von (Akteur*innen der) Kritik

und Kritisiertem. Die Kritik zeugt von einem
fundierenden Interesse an der Sache, einer
«skin in the game». Damit erscheint die Kritik
als ein dritter Raum neben Konflikt und
Übereinstimmung: «Pure Dissoziation ist Konflikt;
pure Assoziation ist Übereinstimmung. Kritik
aber stiftet einen Zusammenhang, in dem der
Konflikt als Beziehung ausagiert wird.»

Typen - Vor dem Hintergrund der
Normbindung jeder Kritik wird nun auch Jaeggis
Typologie der Kritikformen nachvollziehbar.
Diese basiert nämlich auf der Frage, woher in
einem gegebenen Fall der normative Massstab
stammt. So kommt Jaeggi zur Unterscheidung
von interner, externer und immanenter Kritik.

Im Fall der internen Kritik liegt der kritische
Massstab im Kritisierten selbst. Sie hat insofern
Erinnerungscharakter, sie mahnt eine Norm
an, welche die betreffenden Akteur*innen «an
sich» als gültig affirmieren: «Der christlichen

Kritik holt durch
Unterscheidung
und Bewertung
das Beste T
aus Religion und
Sozialismus
heraus.



Gemeinde, die gegen ein Flüchtlingsheim
protestiert, kann man vorwerfen, ihr eigenes Ideal
von Nächstenliebe zu verletzen.» Der interne
Kritiktypus hat somit einen konservativen Zug :

Er zielt nicht auf eine neue Ordnung, sondern
auf die Wahrung und Realisierung einer
vernachlässigten alten.

Damit ist andeutungsweise bereits klar,
worin die Eigenart der externen Kritik liegt:
Sie misst «eine bestehende Praxis oder
Institution an Ansprüchen, die über die in ihr
angelegten oder geltenden Prinzipien hinausgehen

und an die existierende soziale Formation

von aussen herangetragen werden». Indem
diese Kritik nicht von der Existenz positiver
Anknüpfungspunkte abhängig ist, hat sie einen
progressiven Zug: «Wo [...] der interne Kritiker

behauptet hatte, dass die frauenfeindliche
institutionelle Praxis der katholischen Kirche
die tiefere Bedeutung des christlichen Glaubens

verfehle, kritisiert der externe Kritiker
die katholische Kirche anhand der normativen
Ideale von Gleichberechtigung und Emanzipation,

egal ob sich eine Auslegung der heiligen
Schrift finden lässt, die diese stützt.»

Beide Typen, der interne wie der externe,
haben offensichtliche Vor- und Nachteile. Der
interne scheint bei schneller Betrachtung bessere

Aussichten auf Erfolg zu haben, muss er
doch die angelegte Norm nicht eigens begründen.

Diesem Vorzug steht entgegen, dass die
Anrufung einer internen Norm vielleicht nicht
möglich ist oder - gravierender -, dass die
betreffende Norm in ganz anderer Weise
interpretiert wird. Man denke an die Schwierigkeit,
konsensuell zu bestimmen, wie «Nächstenliebe»

genauer zu bestimmen und konkret zu
leben sei. Was der internen Kritik fallweise
fehlt, ist damit gerade ihr normatives
Fundament. Wenn die externe Kritik problemlos
über dieses verfügt, so kann sie, im Gegenzug,

leicht am fehlenden Rückhalt «vor Ort»
scheitern und wirkungslos bleiben. Die
herangetragenen Normen werden durch «kontextua-
listische [...] Einwände» zurückgewiesen; sie
lassen sich leicht als besserwisserisch oder gar
autoritär diskreditieren. Selbst die Menschenrechte

können als westlicher Partikularismus
infrage gestellt werden. Auf diese Gemengelage

- «Beschränktheit der normativen Reichweite

und Gebundenheit an das Bestehende [...]
auf der einen Seite, Unwirksamkeit und
Besserwisserei auf der anderen» - reagiert Jaeggi mit
dem Vorschlag eines dritten Kritiktypus, der
diese «spiegelbildlichen Defizite» bestenfalls
hinter sich lässt: die immanente Kritik.

Im Gegensatz zur internen Kritik, die
an explizit geltenden (respektive gelten

sollenden) Normen orientiert ist, richtet sich
die immanente an der «impliziten Normativität»

sozialer Praktiken aus: «Die Normen und
Ideale sind in einem solchen Fall nicht etwa
nicht verwirklicht, sie sind verwirklicht und sie
sind in der sozialen Realität wirksam - aber
sie sind gerade als wirksame widersprüchlich,

verkehrt oder defizitär.» An Beispielen,
die Jaeggi zugleich als Ausdruck kapitalistischer

Normen gelten: «Wenn Verantwortung
gleichzeitig zugeschrieben und untergraben
wird, Kreativität eingefordert und Konformität
erzeugt wird, so lässt sich das als widersprüchliche

Struktur auffassen.» Immanente Kritik
setzt an dieser Widersprüchlichkeit oder auch
«Krise» an, um aus ihr eine Energie zu gewinnen,

die beides verändert: die Wirklichkeit und
die Norm, der diese folgt.

Jaeggis Typologie ist nun sicher nicht
im Sinn harter Alternativen zu verstehen,
sie beschreibt kein Entweder-oder-oder.
Anspruchsvolle und insofern «gute» Kritiken
leben vielmehr davon, dass sie mehrere Strategien

koppeln, um damit ein besonders dichtes
Begründungsnetz zu knüpfen. Um die jeweilige

Kombinatorik und damit auch allfällige
Dominanzen (etwa: primär extern, zunächst
intern) nachzuvollziehen, müssen die drei
Idealtypen jedoch erst unterschieden werden.
Die argumentativ anspruchsvollsten Kritiken
sind im Handgemenge aber offensichtlich nicht
zwingend die erfolgreichsten. Wie die Politik
oder auch der Literaturclub zeigen: Kritik wird
leicht zum Spektakel. Die Kritikerin bekommt
Beifall, weil sie auf kleinteilige oder mehrgleisige

Begründungen gerade pfeift, weil sie die
eigenen Normen und Urteile als einzig mögliche

präsentiert, weil sie andere Positionen
ignoriert oder pathologisiert.

Eine Praxis,
viele Teilpraktiken:

Noël Carrolls Beitrag
Jaeggis kritiktheoretischer Entwurf hält sich
nah an der realexistierenden Praxis der Kritik.
Sie verfolgt diese aber nicht in Richtung des

praktischen Vollzugs im engeren Sinn. In dieser
Hinsicht, die andere Perspektiven öffnet, führt
der Entwurf des analytischen Philosophen und
Ästhetikers Noël Carroll (*1947) weiter. Seine
Überlegungen gelten der Praxis der Kunstkritik,

doch haben sie einen Abstraktionsgrad,
der sie zugleich zu einem substanziellen Beitrag

der allgemeinen Kritiktheorie macht. Ein
Schlaglicht auf Carrolls On Criticism (2009)
gibt auch weitere Auskunft über die Frage, was
eine Kritik zu einer guten Kritik macht.

Neue Wege 4.24 11



Carroll ist sich mit Jaeggi einig: Kritik kommt
von Werten her und zielt auf Bewertung ab.
Carroll gibt der Evaluation aber zugleich
einen spezifischen Ort innerhalb eines
ausdifferenzierten idealtypischen Verfahrens. Dieses

Verfahren, diese Folge von Teilpraktiken,
macht plausibel, weshalb er die gute Kritik als
«reasoned evaluation» - begründete Bewertung

- bestimmt: «Das Kritisieren umfasst
viele Tätigkeiten, darunter die Beschreibung,
Klassifizierung, Kontextualisierung, Erläuterung,

Interpretation und Analyse [...]. Zusätzlich

zu diesen Verfahren beinhaltet die Kritik
aber auch eine begründete Bewertung. Diese
anderen Tätigkeiten [...] dienen [...] genau
dem Zweck, dem Kritiker/der Kritikerin eine
Grundlage für seine/ihre Bewertung [...] zu
liefern.» Die Bewertung ist, so gesehen, keine
weitere Teilpraktik, sondern das Ziel, auf das
alle anderen funktional ausgerichtet sind.

Um Carrolls Zugang richtig zu verstehen,
sind jedoch zwei weitere Punkte entscheidend:

Die Funktion der Begründung wird
nicht nur durch eine umfassende Realisierung
aller Teilpraktiken eingelöst. Fallweise mag
auch nur eine einzige zur begründeten Bewertung

genügen: «Die Kritikerin stützt sich bei
ihrer Beurteilung auf die Beschreibung und/
oder Kontextualisierung und/oder Klassifizierung

und/oder usw.» Und zweitens ist auch
die Abfolge der Teilpraktiken für die
Begründungsfunktion nicht entscheidend, weder im
Vollzug (der Erarbeitung der Kritik) noch in
der Darstellung. Die Bewertung bildet also nur
logisch das letzte Glied. Wie etwa Literaturkritiken

zeigen, steht sie in der Darstellung oft
(auch) an erster Stelle, nämlich als Teaser im
Titel oder Lead. Die Begründung der Bewertung

via Kontext, Klassifikation, Beschreibung,
Interpretation etc. wird dann mehr oder weniger

geordnet im Haupttext nachgereicht.

Theorie
als produktiver

Widerstand
Mit seiner Hinwendung zu diesen Teilpraktiken,

ihrer funktionalen Beziehung, der
Unterscheidung von Vollzug und Darstellung gibt
Carroll Hinweise, die über die Kunstkritik
hinaus produktiv sind - und Jaeggis Entwurf
an entscheidender Stelle ergänzen. Beide
Beiträge zeigen, was Theorie im besten Fall leistet:

Sie bildet einen Widerstand, an dem man
sich abarbeiten kann. Sie macht Angebote, um
eine Praxis, die man bereits vollzieht, besser
zu verstehen und damit noch besser zu
vollziehen, sei es in Übernahme oder Abgrenzung.

Was heisst es nun aber, wenn die «Kritik» im
Untertitel der Neuen Wege nach «Religion»
und «Sozialismus» an dritter Stelle erscheint?
Wäre die Interpretationsalternative die
zwischen Crescendo und Decresendo, wählte man,
motiviert durch die Kritiktheorie, fraglos das
Crescendo: Die Kritik steht am Ende genau
richtig, sie holt durch Unterscheidung und
Bewertung das Beste aus Religion und
Sozialismus heraus. •
O Andreas Mauz, *1973, ist Literaturwissenschaftler

und Theologe. Er lehrt an verschiedenen Universitäten,
arbeitet als Vermittler von Critical Thinking und
macht Bücher. Er ist Mitglied der Redaktion der
Neuen Wege.

Weiterführende Literatur
Georg W. Bertram: Die Freiheit des Verstehens. Eine
hermeneutisch-kritische Theorie. Berlin 2024.

Robin Ceiikates: Die Macht der Kritik. Soziale Kämpfe,
widerständiges Wissen und Kritische Theorie. Berlin
2024.

Max Horkheimer: Traditionelle und kritische Theorie.
In: Ders.: Gesammelte Schriften. Bd. 4, Schriften
1936-1941. Frankfurt a/M 1988, S. 162-216.

Andreas Mauz: ERZÄHLKRITIK als hermeneutisches
Programm-auch der Theologie. In: Johannes Grössl,
Ulrich Riegel (Hrsg.): Die Bedeutung von Gläubigen
für die Theologie. Stuttgart 2023, S. 137-160.

12 Neue Wege 4.24




	Kritik als Haltung und Praxis

