Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 118 (2024)

Heft: 2

Artikel: Auf dem Weg zum Omegapunkt
Autor: Jager, Michael

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1062548

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1062548
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ich wiinsche mir die Geschichte
1 4 folgendermassen: Eine Gruppe der

SuperShe-Besucherinnen hat ganz
plotzlich, nach einem Ingwer-Kurkuma-Tee
in der Outdoorkiiche, eine sehr gute Idee. Die
Idee hat nichts mit Wut zu tun, nichts mit Rache.
Sie ist nicht einmal gegen Kristina gerichtet,
obwohl sie natiirlich mit ihr zu tun hat, umstan-
dehalber. Die Gruppe entscheidet sich ndmlich,
nicht nach Hause zuriickzukehren. Eine wirkli-
che Insel fiir sich zu haben. «Insel kommt iibri-
gens von vulgarlateinisch islo», weiss L. «Allzu
weit kann das von Isolation ja nicht entfernt
sein.» Sie hat eine Katzenhaarallergie und hasst
den Feierabendverkehr. «Aber wir konnen ja
nicht autonom leben hier», sagt B. Sie hat oft
Kopfschmerzen von dem Gerdusch, das Biiro-
lampen machen, sie nennt es das Neonrohren-
rOohren. «Autark, meinst du. Ein bisschen was
kriegen wir sicher angepflanzt. Ausserdem
haben wir ja Kristina.» Z. sagt: «Als Geisel?»
Dann folgt eine Stille, die ein wenig zu lang
dauert, um eine Umkehr zuzulassen. «Warum
nicht Unfall? Beim Yoga?», schldgt M. vor, die
sich manchmal wiinscht, ein Eichhornchen zu
sein. Am Ende ist es eine sehr glatte Stelle auf
Kristinas Joggingroute. Die SuperShes zwin-
gen Kristina, den Aufenthalt der niachsten
Besucherinnen stornieren zu lassen. Ole und
die Assistentin fernzuhalten, ist einfacher als
gedacht: Beide melden sich selten und geben
sich mit den einfachsten Ausreden zufrieden.
Gerade als Kristinas Hunger auf Schmerzmit-
tel kleiner zu werden beginnt und damit auch
das Druckmittel der SuperShes, entdeckt L. im
Internet die Auktionsankiindigung: SuperShe
Island soll zum Jahresende fiir einen Millio-
nenbetrag versteigert werden, jetzt, wo sie ein
ikonischer Ort der befreiten Geldelite ist. Die
SuperShes drohen, das Image der Insel zu rui-
nieren, sollte Kristina versuchen, sie loszuwer-
den. So leben die SuperShes einige Monate sehr
zufrieden. Sie bringen sich Fremdsprachen und
Hikeln bei. Sie pflanzen Kriuter. Sie verlieben
sich, aber meistens heimlich. Sie beobachten
die Vogel. Sie wissen, dass das nicht fiir immer
so weitergehen kann. Aber sie wissen auch: Im
Grunde ist es eine sehr gute Idee. @

O Regina Diirig, *1982, schreibt Horspiele, Prosa, Texte
fiir die Biihne, Kinder- und Jugendbiicher und inte-
ressiert sich fiir literarische Experimente. Ihre
Arbeiten wurden vielfach ausgezeichnet, zuletzt mit
dem Kulturpreis der Stadt Biel.

reginaduerig.ch

Neue Wege 2.24

Auf dem Weg
Zum
Omegapunkt

Michael Jager

Der in der Renaissance ausgeru-
fene «unendliche» Gott hat

von Anbeginn eine quantitative
Schlagseite. Im Zuge der neuzeit-
lichen Sakularisierung entwickelt
sie sich zur physikalisch-techni-
schen fort. Noch im 20. Jahrhun-
dert fiihrt sie dazu, dass nam-
hafte Theologen Himmelfahrt
mit Raumfahrt verwechseln.

Die Erde sei die Wiege der Menschheit, doch
bleibe man nicht immer in der Wiege. Dieser
viel zitierte Satz stammt vom russischen Raum-
fahrtpionier Konstantin Ziolkowski und wurde
zum Beispiel von Hannah Arendt Kkritisiert. Zu
Ziolkowskis Ehren wurde der Start des ersten
sowjetischen Satelliten Sputnik am 4. Oktober
1957 auf seinen 100. Geburtstag gelegt. Nicht
viel mehr als ein Jahrzehnt spiter waren Men-
schen auf dem Mond gelandet. Die Erde als
begrenzte Heimat des Menschen wurde zum
ersten Mal iiberschritten. Der US-Prisident
John F. Kennedy hatte es schon vor seinem

37



Amtsantritt im Wahlkampf angekiindigt: «Dies
ist das neue Zeitalter der Erforschungen; der
Weltraum ist unsere grosse New Frontier.»

Aus der «Zusammenfiihrung von All und
Erde», dusserte 1991 ein Programmdirektor der
US-amerikanischen Raumfahrtbehorde NASA,
Jesco von Puttkamer, miissten «neue Wechsel-
wirkungen entstehen, die mir das geschlos-
sene System der Erde — das unser zukiinftiges
Wachstum behindert — 6ffnen». Sein Verweis
auf «Wachstum» ist natiirlich einer auf die
Kapitallogik, von der Karl Marx geschrieben
hatte: «Das Kapital als solches setzt nur einen
bestimmten Mehrwert, weil es den unendli-
chen nicht at once setzen kann; aber es ist die
bestindige Bewegung, mehr davon zu schaf-
fen.» «Man muss bedenken», fahrt Puttkamer
fort, «dass wir mit unserer eigenen Biosphédre
hier auf der Erde nicht mehr zu Rande kom-
men, dass die natiirliche Umwelt nicht fiir eine
Rasse von Wesen geeignet zu sein scheint, die
so dynamisch wichst wie der Mensch — mit der
Industrie, mit den Abfillen, mit seinem Ener-
gieverbrauch. Irgendwie sind die natiirliche
Biosphire der Erde und der Mensch nicht mit-
einander vereinbar. Ja, es scheint sogar, als ob
wir in einer feindlichen Umwelt leben, sonst
wiirden wir nicht in einem solchen Konflikt mit
ihr stehen.»

Puttkamer fordert zum Verlassen der Erde
auf, aus Griinden, die er fiir anthropologische
ausgibt, die aber, wenn wir Marx folgen, nur
kapitalistische sind. Wenn wir Marx folgen,
haben wir eine Wahl: entweder die Grenzen
der Erde oder die der kapitalistischen Produk-
tionsweise zu iiberschreiten.

Ich will mich hier auf die religiose Dimen-
sion des Themas konzentrieren. Man wird
sehen, es gibt keine, die mehr in den Kern der
Sache hineinfiihrt. Zu ahnen ist das sofort,
denn die scheinbare Nihe von Raumfahrt und
«Himmelfahrt» springt ins Auge. Was aber
weniger bekannt ist: Das unendliche Streben
ist nicht erst vom Kapital in die Welt gesetzt
worden, sondern von der Kirche.

Aus Gottes Allmacht
wird die menschliche

Gott als der quantitativ Unendliche wird zum
ersten Mal in der Renaissance gedacht: vom
Kardinal Cusanus, Nikolaus von Kues. Der
Gedanke hatte sich schon im 13. Jahrhundert
beim schottischen Theologen und Philoso-
phen Duns Scotus angebahnt, der jedoch noch
unterschied: Gott als unendlich sei nur eine
mathematische Metapher, nicht Gottes uns
unbekanntes Wesen. Bei Cusanus fallt dieser

38

Vorbehalt weg. Auch er spricht zwar noch
von einer «docta ignorantia», einer belehr-
ten Unwissenheit, doch wird diese nun auf
dem mathematischen Feld selber ausgetra-
gen. Cusanus ist der Erste, der so etwas wie
Grenzwertrechnung ausfiihrt: Ein Vieleck mit
unendlich vielen Ecken — die sich niemand
vorstellen kann — ist dasselbe wie der Kreis,
dem es sich von innen anndhert. Nun kann
man zwar denken, der Kreis sei ja dann die
uniibersteigbare Grenze des inneren Vielecks,
wie unendlich immer es sich ihm nihern mag.
Aber Cusanus identifiziert beides. Es ist nicht
so, dass die Menschen unendlich expandieren
wollen, wie im Turmbau zu Babel, und Gott,
aus der Gegenrichtung kommend, ihnen Halt
gebietet. Sondern Gott selber ist das unendli-
che Geschehen, und der Kreis — noch Hegel
hat sich des Bildes bedient — steht nicht mehr
fiir eine Grenze, sondern fiir das, was man
heute die aktuale («tdtige», «wirksame»)
Unendlichkeit nennt. Eine Unendlichkeit also,
die einerseits kein Ende hat und doch anderer-
seits, als ein einziges Seiendes, fertig vorhan-
den sein soll.

Auf den ersten Blick scheint das eine
widerchristliche Theologie zu sein. Sie ist aber
im Grunde wegweisend — noch fiir uns. Ja, es
ist gut, Gott als den Unendlichen zu begrei-
fen. Die Alternative dazu war gewesen, ihn in
einen verborgenen und einen offenbarten Gott
derart zu zerteilen, dass zwischen beide Sei-
ten ein eiserner Vorhang fiel. Das entspricht
aber gar nicht dem, was wir in der Bibel lesen,
wo Gott immer wieder den Menschen wider-
spricht: fiir sie iiberraschend, sich also gerade
aus seiner Verborgenheit heraus offenbarend.
Obwohl der Ausdruck «unendlich» in der Bibel
nicht vorkommt, kann gesagt werden, dass er
diesen Vorgang angemessen beschreibt: Der
Mensch ist hinter der Grenze seiner diirftigen,
auch siindigen Einsicht gefangen, diese seine
Endlichkeit wird aber vom widersprechenden
Gott, der im Verhiltnis zum Menschen-Ende
ein Un-Ende ist, transzendiert. Gott ist «<unend-
lich», das heif3t, er ist uns unbekannt; was
wir aber an ihm nicht kennen, hilt er vor uns
nicht zuriick, sondern schenkt es uns, wenn
wir es brauchen. Das ist ein epochemachen-
der, bei Augustin iibrigens schon vorbereite-
ter Gedanke — nur hat er bei Cusanus diese
quantitative Schlagseite bekommen, von der
wir jetzt sehen werden, zu welchen sehr pro-
blematischen Ausformungen er bis heute fiihrt.
Eine, die wichtigste, haben wir schon genannt:
den Kapitalismus. Wir gehen jetzt der anderen
nach, die — mit dem Kapitalismus eng verbun-
den — zur Himmelfahrt als Raumfahrt fiihrt.

Neue Wege 2.24



Einen Bogen zur Raumfahrt hat im 16. Jahr-
hundert bereits Giordano Bruno geschlagen,
der von Cusanus inspirierte Priester, den die
Inquisition zum Feuertod verurteilte. «Einge-
denk [..] der uns innewohnenden Gottheit [...]
wird der Geist, sich seiner Macht bewusst, den
Flug ins Unendliche wagen, wo er zuvor im
engsten Kerker eingeschlossen war», schreibt
Bruno. Beiihm zeigt sich somit schon die Kon-
sequenz der neuen Sicht auf Gott, dass wenn
dieser quantitativ unendlich ist, er sich von
uns ja gar nicht mehr unterscheidet. Denn die
Menschen erleben sich als immerzu grenziiber-
schreitend: im Zihlen etwa, aber auch wenn
sie fragen, ob denn wirklich der «Urknall» ein
Anfang gewesen sein kann, dem nichts vor-
ausging, oder wie es moglich sein soll, den je
eigenen Tod als Ende zu denken. Fiir Bruno
sind das keine Grenzen mehr, der Schépfung
ohnehin nicht, denn sie kommt aus dem quan-
titativ unendlichen Gott, aber auch nicht des
Geschopfs, denn ihm «wohnt» dieser Gott
«inne». Von da aus bis zum Philosophen Lud-
wig Feuerbach ist es nicht mehr weit, der um
die Mitte des 19. Jahrhunderts sagen wird, wir
hitten die Unendlichkeit zwar in den Himmel
projiziert, doch sei es unsere eigene und wir
konnten sie zuriickholen.

Befreit vom «Schreckbilde der Sterblich-
keit», fahrt Bruno fort, schwinge sich der Geist
«dem Ather zu, durchschwebt das unbegrenzte
Raumgebiet so grosser und zahlloser Welten,
besucht die Gestirne und iiberfliegt die einge-
bildeten Grenzen des Alls».

Der Philosoph Ernst Bloch hat herausge-
arbeitet, dass solche Ausserungen, von denen
man etliche zu Beginn der Neuzeit zusam-
menstellen konnte, einen sehr verstindlichen
Fluchtwillen verraten. Cusanus und noch Bruno
haben das Ende des Mittelalters zu verarbeiten,
wo die Ackerb6den erschopft sind und Europa
von der Pest heimgesucht wird. Aber spiter
wurde aus dem Uberschreiten der Grenzen
eines «engsten Kerkers» die Unbegrenztheit
eines Willens zur Macht, der sich den ganzen
Planeten untertan machte. Zunachst war es die
Philosophie, die das ausarbeitete und dabei
der Wahrheit, dass Gott als der quantitativ
Unendliche weiter nichts als der Mensch war,
immer ndher kam. Mit Spinozas Feststellung
im 17. Jahrhundert, dass dieser Gott genauso
gut «die Natur» genannt werden kénne — «Deus
sive natura» —, war eine Schwelle iiberschrit-
ten. Spinoza und andere wollten zeigen, dass
Menschsein darin bestehe, sich dem Unendli-
chen zu ndhern.

In dieser Zeit bahnte sich der Kapitalismus

bereits an. Und mit ihm die «Sékularisierung».

Neue Wege 2.24

Wo an ein Leben nach dem Tod nicht mehr
geglaubt werden konnte, wurde aus der Seligkeit
im Himmel die Suche nach Gliick im Konsumie-
ren. Der Himmel selber wird zum Weltall und
aus Himmelfahrt Raumfahrt. Todesiiberwin-
dung verspricht heute der unsterbliche Maschi-
nenkorper, der auch im Alliiberlebt und in dem
angeblich der Mensch iiberlebt, weil ihm, wie-
derum angeblich, die menschliche Intelligenz —
sonst nichts vom Menschen — «kiinstlich» ein-
gepflanzt werden kénne. Religios interpretiert
ist das der neue himmlische Leib. Wenn er die
Erde verlisst, aus eigener Kraft der Naturwis-
senschaft und Technik, ist aus Gottes Allmacht
die menschliche geworden: eines Neuen Men-
schen, der keiner mehr ist.

Uberschreiten:
den Tod oder
die Todesfurcht?

Aber es heisst doch «Gott ist Liebe» (1. Joh.
4, 16)? Gottes Allmacht kann nur die der
Liebe sein, weshalb sie geschichtlich ist und
den Umweg iiber das Kreuz nimmt. Mit die-
ser Frage kommen wir auf die Theologie des
20. Jahrhunderts zu sprechen. Wir beginnen
bei Karl Barth, der die Liebe konsequent iiber
die Allmacht stellt: Wenn an Gott etwas all-
machtig ist, dann eben sie und nur sie. Das
heisst: Wenn sie sich im Weltlauf durchsetzt,
dann auf ihre liebende Weise. Was das Kreuz
bewirkt hat, ist die Offenbarung dessen. In die-
ser Lehre ist Gott nichts Quantitatives, keine
quantitative Unendlichkeit, er ist vielmehr
«das Wort» (Joh. 1, 1), er ist das, was Paulus
«das Wort vom Kreuz» nennt (1. Kor. 1, 18). Zur
Frage der Unendlichkeit sagt Barth, dass Gott
auch unendlich, ebenso aber auch endlich sei,
dass dies aber Zuschreibungen sind, mit denen
man ihn vom Menschen noch gar nicht unter-
schieden hat.

Joseph Ratzinger, der als Benedikt XVI.
Papst wurde, geht einen ganz anderen Weg.
Er empfiehlt den Frommen, sie méchten Gott
mit dem «Gott der Philosophen» identifizie-
ren, wihrend Barth geschrieben hatte, alles
iiber Gott Auszusagende hatte auch als Phi-
losophie vorgetragen werden konnen, aber
das sei nun einmal nicht geschehen und des-
halb habe es die Theologie geben miissen.
Zustimmend zitiert Ratzinger Pascal, Gott
sei «die ewige Geometrie des Weltalls». Und
er meint, Jesus Christus sei der «Mensch, der
am meisten ent-schriankt ist, der das Unendli-
che — den Unendlichen! — nicht nur beriihrt,
sondern eins mit ihm ist». Dass Gott Liebe ist,
weiss auch Ratzinger, doch interpretiert er es

39



Mit Kapi-
talismus
und Saku
larisierun
wird der
Himmel
selber zu
Weltall,
und aus
Himmel-
fahrt wir
Raum-
fahr’g.

naturwissenschaftlich: «Liebe fordert Unend-
lichkeit, Unzerstorbarkeit, ja sie ist gleichsam
ein Schrei nach Unendlichkeit.» Das heisst, es
wire ein «Ausbruch aus der Alleinherrschaft
des Bios» zu erreichen, die «zugleich Todes-
herrschaft ist». Den Weg dahin stellt sich Rat-
zinger als physikalisch-technischen vor, mit
Begriffen Teilhard de Chardins, die bei die-
sem wohl nur Metaphern sind — bei Ratzinger
nicht mehr. Immer mehr «Komplexion» soll zu
jenem «quasi-cmonomolekularen> Zustand»
filhren, den er mit Teilhard «Omegapunkt»
nennt. Den «Vorgang der Komplexion» kon-
nen wir laut Ratzinger «in einem gewissen Sinn
schon heute erfahren in der Umschaffung der
Welt, wie sie sich durch die Technik zutragt».
Den Befreiungstheologen Leonardo Boff
verbindet nichts mit Ratzinger, der ihn in seiner
Funktion als Prifekt der Glaubenskongrega-
tion gemassregelt hat. Doch dem bei Cusanus
grundgelegten Sog einer quantitativen Theolo-
gie, die sich zur physikalisch-technischen wei-
terentwickelt, kann sich auch Boff nicht entzie-
hen. Auch er findet es «nur natiirlich, dass die
Menschen das eventuelle Todesurteil nicht hin-
nehmen wollen. Wer kann, will nichts als flie-
hen in den Weltraum.» «Das Weltraumaben-
teuer [...] offenbart die kosmische Dimension
des menschlichen Projekts.» «Die Suche nach
unendlichen Weltenrdumen im Kosmos ver-
sinnbildlicht die Suche nach dem realexistie-
renden Unendlichen», das heisst nach Gott.
«Erst und einzig in ihm werden wir unsere
wahre Ruhe finden.» Boff malt schon die tech-
nische Realisierung aus: «Natiirlich wiirde die
Artund Weise, wie sich der Mensch selbst kon-
struiert, anders aussehen. Wer weiss, vielleicht
wiirde er Rechner in seinen Kérper mit hinein-
nehmen, Silikone oder andere Materien.»

Vernichtung des Weltalls
als Vollendung der Schopfung

Auf protestantischer Seite geht Wolfhart Pan-
nenberg noch weiter. Gott konne kein Selbst-
bewusstsein haben, legt er dar, denn hitte er
eins, miissten ihm andere Selbstbewusstseine
gegeniiberstehen, das heisst, er wire kein
unendlicher, sondern nur ein endlicher Gott.
Dass er kein Bewusstsein habe, zeigten auch
«die biblischen Aussagen iiber den Geist Got-
tes», die «der modernen, zuerst von Michael
Faraday konzipierten Vorstellung eines uni-
versalen Kraftfeldes [...] sehr viel nédher ste-
hen als der klassischen Vorstellung von Gott
als Nus [Vernunft]». Ein Kraftfeld, die raum-
liche Verteilung einer physikalischen Grosse,
fithrt uns Pannenberg zufolge ndaher an den

Neue Wege 2.24



Begriff Gottes heran als alles, was vom Men-
schen her auf ihn schliessen liesse, wie die Spu-
ren menschlicher Liebe.

Auf dem physikalisch-technischen Weg ins
All gehter so weit, dass er sich auf ein Gespriach
mit Frank Tipler, einem der NASA zuarbeiten-
den Physiker, einldsst und an dessen Projekt
gleichsam mitzuarbeiten versucht. Um das
Projekt kurz zu beschreiben: Das ganze Welt-
all soll vernichtet und die daraus entspringende
Energie dazu genutzt werden, an die Stelle der
Korper des Weltalls einen einzigen Computer
zu setzen, der errechnet, welche menschlichen
Leben es gegeben haben kann; da sich unter
den unendlich vielen méglichen Leben auch
die wirklichen befinden miissen, komme es so
zur «Auferstehung» aller Menschen. Zwar nur
virtuell, doch Tipler meint, wenn ein virtuelles
Leben dem wirklichen in Allem exakt gleich
sei, sei es selber das wirkliche Leben. Um zu
jenem Endcomputer zu gelangen, will er nach
einer Idee, die in der NASA schon vorberei-
tet war, eine zur Selbstvervielfdltigung fahige
Maschine zu einem der nichstliegenden Him-
melskorper schicken; indem dieser Korper in
Einzelteile auseinandergebrochen wird, ist das
Material fiir die Vervielfiltigung der Maschine
vorhanden. Im zweiten Schritt wiederholt jede
der vielen Maschinen denselben Vorgang an
einem anderen Himmelskorper, und so immer
weiter, bis eben das ganze All vernichtet ist.

Man mochte es nicht glauben, doch es ist
wahr: Von Tiplers Fantasie ist Pannenberg
angetan. Da habe mal jemand, meint er, «die
Schopfung» nicht nur vom Anfang, sondern
auch vom «Vollendungszustand» her unter-
sucht. Eine «Konvergenz tragender Grund-
gedanken» Tiplers mit seiner eigenen theolo-
gischen Argumentation sei «unverkennbary,
weshalb die «Moglichkeit derartiger kosmolo-
gischer Erwdgungen [...] von der Theologie zur
Erlduterung der These iiber die Zukunft Gottes
als schopferischer Ursprung des Universums
herangezogen werden» konne.

In Tiplers Projekt, das Verlassen der Erde
bis zur Inbesitznahme und Zerstérung von Erde
und Mensch und dariiber hinaus des ganzen
Weltalls durch Maschinen auszuweiten, sieht
Pannenberg kein Verbrechen gegen Gottes
Schopfung, vielmehr lobt er es und sieht eine
Art Theologie der «Zukunft Gottes» darin. Und
mehr noch, er glaubt, ihn positiv beeinflusst zu
haben: Auf die Idee, seinen Endcomputer mit
Teilhard «Omegapunkt» zu nennen, war Tip-
ler schon selbst gekommen, aber nun habe er
ihn noch, so Pannenberg, in einer Uberarbei-
tung «mit dem Gottesgedanken statt mit einer
hoheren Entwicklung menschlicher Intelligenz

Neue Wege 2.24

verbunden». Ein Beispiel gelungener christli-
cher Mission! Tipler bedankt sich denn auch
artig in einer eigenen Schrift, Answers to Pan-
nenberg’s Questions for Scientists (1989). In
seinem auch in Deutschland verlegten Buch
Die Physik der Unsterblichkeit (1994) schreibt
er dann freilich, seine Omegapunkt-Physik sei,
weil sie einen nur liebenden statt auch strafen-
den Gott annehme, mit dem Christentum nicht
vereinbar.

Liebe, stark wie der Tod

In der Tat wire es das gewesen, woriiber Pan-
nenberg mit Tipler héitte sprechen sollen. Men-
schen laden Schuld auf sich und fiirchten den
Tod als Strafe dafiir. Als Antwort darauf lehrt
das Christentum nicht, der Tod sei abzuschaf-
fen, sondern ihm sei, wie Paulus formuliert,
der «Stachel» zu nehmen: dadurch, dass den
Menschen nicht der Tod, sondern die Schuld
genommen wird. Durch die «Rechtfertigung»
der Menschen, wie Luther formuliert. So ist
es zu verstehen, wenn man im Hebrierbrief
liest, Jesus, als «des Glaubens Fiihrer und
Vollender» (12, 2), habe «durch Gottes Gnade
fiir jeden den Tod zu kosten bekommen» sol-
len, um «all die freizubekommen, die durch
Todesfurcht wihrend des ganzen Lebens der
Knechtschaft verhaftet waren» (2,9 u. 15). Und
so verstehen wir schon das Hohelied Salomo-
nis, wenn es dort heif3t, stark wie der Tod sei
die Liebe (8,6). Wie verirrt ist eine Theologie,
die diesen Satz so interpretiert, als konne es
wahre Liebe gar nicht geben, solange der Tod
nicht abgeschafft sei — die nicht begreift, wel-
che Grenze wir iiberschreiten sollten: nicht die
des Todes, sondern die der Todesfurcht.
Cusanus hat den unbekannten Gott als
unendlichen wieder uns Menschen angenéhert,
um den Preis aber eines Vorrangs der quanti-
tativen Unendlichkeit Gottes. Den Begriff des
Unendlichen zu differenzieren, hat er ver-
sdumt. Gottes Liebe als Gottes Un-Ende im
Verhiltnis zu unserer Angst, zur menschlichen
Endlichkeit, wird nicht hinreichend deutlich.
Das wirkt sich bis heute problematisch aus.
Unsere Aufgabe ist es, fiir eine Wende in die-
ser Sache einzutreten — in der Kirche und in der
Welt —, hin zu einem Gott, der sich als Gott der
Liebe darin offenbart, dass er uns Menschen
antwortet und widerspricht: denen, die sich im
Kapitalismus, und denen, die sich im Weltall
verlieren. @
O Michael Jager, *1946, arbeitet seit 1990 bei der Berli-
ner Wochenzeitung der Freitag. Zuletzt ist von ihm

erschienen: Okonomische Proportionswahlen. Fiir eine
Marktwirtschaft ohne Kapitallogik. Marburg 2022.

41



By

<Ay FN’I.




	Auf dem Weg zum Omegapunkt

