
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 118 (2024)

Heft: 2

Artikel: Auf dem Weg zum Omegapunkt

Autor: Jäger, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1062548

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1062548
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ich wünsche mir die Geschichte
folgendermassen: Eine Gruppe der
SuperShe-Besucherinnen hat ganz

plötzlich, nach einem Ingwer-Kurkuma-Tee
in der Outdoorküche, eine sehr gute Idee. Die
Idee hat nichts mit Wut zu tun, nichts mit Rache.
Sie ist nicht einmal gegen Kristina gerichtet,
obwohl sie natürlich mit ihr zu tun hat,
umständehalber. Die Gruppe entscheidet sich nämlich,
nicht nach Hause zurückzukehren. Eine wirkliche

Insel für sich zu haben. «Insel kommt übrigens

von vulgärlateinisch islo», weiss L. «Allzu
weit kann das von Isolation ja nicht entfernt
sein. » Sie hat eine Katzenhaarallergie und hasst
den Feierabendverkehr. «Aber wir können ja
nicht autonom leben hier», sagt B. Sie hat oft
Kopfschmerzen von dem Geräusch, das
Bürolampen machen, sie nennt es das Neonröhrenröhren.

«Autark, meinst du. Ein bisschen was
kriegen wir sicher angepflanzt. Ausserdem
haben wir ja Kristina.» Z. sagt: «Als Geisel?»
Dann folgt eine Stille, die ein wenig zu lang
dauert, um eine Umkehr zuzulassen. «Warum
nicht Unfall? Beim Yoga?», schlägt M. vor, die
sich manchmal wünscht, ein Eichhörnchen zu
sein. Am Ende ist es eine sehr glatte Stelle auf
Kristinas Joggingroute. Die SuperShes zwingen

Kristina, den Aufenthalt der nächsten
Besucherinnen stornieren zu lassen. Ole und
die Assistentin fernzuhalten, ist einfacher als
gedacht: Beide melden sich selten und geben
sich mit den einfachsten Ausreden zufrieden.
Gerade als Kristinas Hunger auf Schmerzmittel

kleiner zu werden beginnt und damit auch
das Druckmittel der SuperShes, entdeckt L. im
Internet die Auktionsankündigung: SuperShe
Island soll zum Jahresende für einen
Millionenbetrag versteigert werden, jetzt, wo sie ein
ikonischer Ort der befreiten Geldelite ist. Die
SuperShes drohen, das Image der Insel zu
ruinieren, sollte Kristina versuchen, sie loszuwerden.

So leben die SuperShes einige Monate sehr
zufrieden. Sie bringen sich Fremdsprachen und
Häkeln bei. Sie pflanzen Kräuter. Sie verlieben
sich, aber meistens heimlich. Sie beobachten
die Vögel. Sie wissen, dass das nicht für immer
so weitergehen kann. Aber sie wissen auch: Im
Grunde ist es eine sehr gute Idee. •
O Regina Dürig, *1982, schreibt Hörspiele, Prosa, Texte

für die Bühne, Kinder- und Jugendbücher und
interessiert sich für literarische Experimente. Ihre
Arbeiten wurden vielfach ausgezeichnet, zuletzt mit
dem Kulturpreis der Stadt Biel,

reginaduerig.ch

Auf dem Weg
zum

Omegapunkt
Michael Jäger

Der in der Renaissance ausgerufene

«unendliche» Gott hat
von Anbeginn eine quantitative
Schlagseite. Im Zuge der neuzeitlichen

Säkularisierung entwickelt
sie sich zur physikalisch-technischen

fort. Noch im 20. Jahrhundert

führt sie dazu, dass namhafte

Theologen Himmelfahrt
mit Raumfahrt verwechseln.

Die Erde sei die Wiege der Menschheit, doch
bleibe man nicht immer in der Wiege. Dieser
viel zitierte Satz stammt vom russischen
Raumfahrtpionier Konstantin Ziolkowski und wurde
zum Beispiel von Hannah Arendt kritisiert. Zu
Ziolkowskis Ehren wurde der Start des ersten
sowjetischen Satelliten Sputnik am 4. Oktober
1957 auf seinen 100. Geburtstag gelegt. Nicht
viel mehr als ein Jahrzehnt später waren
Menschen auf dem Mond gelandet. Die Erde als
begrenzte Heimat des Menschen wurde zum
ersten Mal überschritten. Der US-Präsident
John F. Kennedy hatte es schon vor seinem

Neue Wege 2.24 37



Amtsantritt im Wahlkampf angekündigt: «Dies
ist das neue Zeitalter der Erforschungen; der
Weltraum ist unsere grosse New Frontier.»

Aus der «Zusammenführung von All und
Erde», äusserte 1991 ein Programmdirektor der
US-amerikanischen Raumfahrtbehörde NASA,
Jesco von Puttkamer, müssten «neue
Wechselwirkungen entstehen, die mir das geschlossene

System der Erde - das unser zukünftiges
Wachstum behindert - öffnen». Sein Verweis
auf «Wachstum» ist natürlich einer auf die
Kapitallogik, von der Karl Marx geschrieben
hatte: «Das Kapital als solches setzt nur einen
bestimmten Mehrwert, weil es den unendlichen

nicht at once setzen kann; aber es ist die
beständige Bewegung, mehr davon zu schaffen.»

«Man muss bedenken», fährt Puttkamer
fort, «dass wir mit unserer eigenen Biosphäre
hier auf der Erde nicht mehr zu Rande kommen,

dass die natürliche Umwelt nicht für eine
Rasse von Wesen geeignet zu sein scheint, die
so dynamisch wächst wie der Mensch - mit der
Industrie, mit den Abfällen, mit seinem
Energieverbrauch. Irgendwie sind die natürliche
Biosphäre der Erde und der Mensch nicht
miteinander vereinbar. Ja, es scheint sogar, als ob
wir in einer feindlichen Umwelt leben, sonst
würden wir nicht in einem solchen Konflikt mit
ihr stehen.»

Puttkamer fordert zum Verlassen der Erde
auf, aus Gründen, die er für anthropologische
ausgibt, die aber, wenn wir Marx folgen, nur
kapitalistische sind. Wenn wir Marx folgen,
haben wir eine Wahl: entweder die Grenzen
der Erde oder die der kapitalistischen
Produktionsweise zu überschreiten.

Ich will mich hier auf die religiöse Dimension

des Themas konzentrieren. Man wird
sehen, es gibt keine, die mehr in den Kern der
Sache hineinführt. Zu ahnen ist das sofort,
denn die scheinbare Nähe von Raumfahrt und
«Himmelfahrt» springt ins Auge. Was aber
weniger bekannt ist: Das unendliche Streben
ist nicht erst vom Kapital in die Welt gesetzt
worden, sondern von der Kirche.

Aus Gottes Allmacht
wird die menschliche

Gott als der quantitativ Unendliche wird zum
ersten Mal in der Renaissance gedacht: vom
Kardinal Cusanus, Nikolaus von Kues. Der
Gedanke hatte sich schon im 13. Jahrhundert
beim schottischen Theologen und Philosophen

Duns Scotus angebahnt, der jedoch noch
unterschied: Gott als unendlich sei nur eine
mathematische Metapher, nicht Gottes uns
unbekanntes Wesen. Bei Cusanus fallt dieser

Vorbehalt weg. Auch er spricht zwar noch
von einer «docta ignorantia», einer belehrten

Unwissenheit, doch wird diese nun auf
dem mathematischen Feld selber ausgetragen.

Cusanus ist der Erste, der so etwas wie
Grenzwertrechnung ausführt: Ein Vieleck mit
unendlich vielen Ecken - die sich niemand
vorstellen kann - ist dasselbe wie der Kreis,
dem es sich von innen annähert. Nun kann
man zwar denken, der Kreis sei ja dann die
unübersteigbare Grenze des inneren Vielecks,
wie unendlich immer es sich ihm nähern mag.
Aber Cusanus identifiziert beides. Es ist nicht
so, dass die Menschen unendlich expandieren
wollen, wie im Turmbau zu Babel, und Gott,
aus der Gegenrichtung kommend, ihnen Halt
gebietet. Sondern Gott selber ist das unendliche

Geschehen, und der Kreis - noch Hegel
hat sich des Bildes bedient - steht nicht mehr
für eine Grenze, sondern für das, was man
heute die aktuale («tätige», «wirksame»)
Unendlichkeit nennt. Eine Unendlichkeit also,
die einerseits kein Ende hat und doch andererseits,

als ein einziges Seiendes, fertig vorhanden

sein soll.
Auf den ersten Blick scheint das eine

widerchristliche Theologie zu sein. Sie ist aber
im Grunde wegweisend - noch für uns. Ja, es
ist gut, Gott als den Unendlichen zu begreifen.

Die Alternative dazu war gewesen, ihn in
einen verborgenen und einen offenbarten Gott
derart zu zerteilen, dass zwischen beide Seiten

ein eiserner Vorhang fiel. Das entspricht
aber gar nicht dem, was wir in der Bibel lesen,
wo Gott immer wieder den Menschen
widerspricht: für sie überraschend, sich also gerade
aus seiner Verborgenheit heraus offenbarend.
Obwohl der Ausdruck «unendlich» in der Bibel
nicht vorkommt, kann gesagt werden, dass er
diesen Vorgang angemessen beschreibt: Der
Mensch ist hinter der Grenze seiner dürftigen,
auch sündigen Einsicht gefangen, diese seine
Endlichkeit wird aber vom widersprechenden
Gott, der im Verhältnis zum Menschen-Ende
ein Un-Ende ist, transzendiert. Gott ist «unendlich»,

das heißt, er ist uns unbekannt; was
wir aber an ihm nicht kennen, hält er vor uns
nicht zurück, sondern schenkt es uns, wenn
wir es brauchen. Das ist ein epochemachender,

bei Augustin übrigens schon vorbereiteter
Gedanke - nur hat er bei Cusanus diese

quantitative Schlagseite bekommen, von der
wir jetzt sehen werden, zu welchen sehr
problematischen Ausformungen er bis heute führt.
Eine, die wichtigste, haben wir schon genannt:
den Kapitalismus. Wir gehen jetzt der anderen
nach, die - mit dem Kapitalismus eng verbunden

- zur Himmelfahrt als Raumfahrt führt.

38 Neue Wege 2.24



Einen Bogen zur Raumfahrt hat im 16.
Jahrhundert bereits Giordano Bruno geschlagen,
der von Cusanus inspirierte Priester, den die
Inquisition zum Feuertod verurteilte. «Eingedenk

[..] der uns innewohnenden Gottheit [...]
wird der Geist, sich seiner Macht bewusst, den
Flug ins Unendliche wagen, wo er zuvor im
engsten Kerker eingeschlossen war», schreibt
Bruno. Bei ihm zeigt sich somit schon die
Konsequenz der neuen Sicht auf Gott, dass wenn
dieser quantitativ unendlich ist, er sich von
uns ja gar nicht mehr unterscheidet. Denn die
Menschen erleben sich als immerzu
grenzüberschreitend: im Zählen etwa, aber auch wenn
sie fragen, ob denn wirklich der «Urknall» ein
Anfang gewesen sein kann, dem nichts
vorausging, oder wie es möglich sein soll, den je
eigenen Tod als Ende zu denken. Für Bruno
sind das keine Grenzen mehr, der Schöpfung
ohnehin nicht, denn sie kommt aus dem
quantitativ unendlichen Gott, aber auch nicht des
Geschöpfs, denn ihm «wohnt» dieser Gott
«inne». Von da aus bis zum Philosophen Ludwig

Feuerbach ist es nicht mehr weit, der um
die Mitte des 19. Jahrhunderts sagen wird, wir
hätten die Unendlichkeit zwar in den Himmel
projiziert, doch sei es unsere eigene und wir
könnten sie zurückholen.

Befreit vom «Schreckbilde der Sterblichkeit»,

fährt Bruno fort, schwinge sich der Geist
«dem Äther zu, durchschwebt das unbegrenzte
Raumgebiet so grosser und zahlloser Welten,
besucht die Gestirne und überfliegt die
eingebildeten Grenzen des Alls».

Der Philosoph Ernst Bloch hat herausgearbeitet,

dass solche Äusserungen, von denen
man etliche zu Beginn der Neuzeit
zusammenstellen könnte, einen sehr verständlichen
Fluchtwillen verraten. Cusanus und noch Bruno
haben das Ende des Mittelalters zu verarbeiten,
wo die Ackerböden erschöpft sind und Europa
von der Pest heimgesucht wird. Aber später
wurde aus dem Überschreiten der Grenzen
eines «engsten Kerkers» die Unbegrenztheit
eines Willens zur Macht, der sich den ganzen
Planeten Untertan machte. Zunächst war es die
Philosophie, die das ausarbeitete und dabei
der Wahrheit, dass Gott als der quantitativ
Unendliche weiter nichts als der Mensch war,
immer näher kam. Mit Spinozas Feststellung
im 17. Jahrhundert, dass dieser Gott genauso
gut «die Natur» genannt werden könne - «Deus
sive natura» -, war eine Schwelle überschritten.

Spinoza und andere wollten zeigen, dass
Menschsein darin bestehe, sich dem Unendlichen

zu nähern.
In dieser Zeit bahnte sich der Kapitalismus

bereits an. Und mit ihm die «Säkularisierung».

Wo an ein Leben nach dem Tod nicht mehr
geglaubtwerden konnte, wurde aus der Seligkeit
im Himmel die Suche nach Glück im Konsumieren.

Der Himmel selber wird zum Weltall und
aus Himmelfahrt Raumfahrt. Todesüberwindung

verspricht heute der unsterbliche
Maschinenkörper, der auch im All überlebt und in dem
angeblich der Mensch überlebt, weil ihm,
wiederum angeblich, die menschliche Intelligenz -
sonst nichts vom Menschen - «künstlich»
eingepflanzt werden könne. Religiös interpretiert
ist das der neue himmlische Leib. Wenn er die
Erde verlässt, aus eigener Kraft der Naturwissenschaft

und Technik, ist aus Gottes Allmacht
die menschliche geworden: eines Neuen
Menschen, der keiner mehr ist.

Überschreiten:
den Tod oder

die Todesfurcht?
Aber es heisst doch «Gott ist Liebe» (1. Joh.
4, 16)? Gottes Allmacht kann nur die der
Liebe sein, weshalb sie geschichtlich ist und
den Umweg über das Kreuz nimmt. Mit dieser

Frage kommen wir auf die Theologie des
20. Jahrhunderts zu sprechen. Wir beginnen
bei Karl Barth, der die Liebe konsequent über
die Allmacht stellt: Wenn an Gott etwas
allmächtig ist, dann eben sie und nur sie. Das
heisst: Wenn sie sich im Weltlauf durchsetzt,
dann auf ihre liebende Weise. Was das Kreuz
bewirkt hat, ist die Offenbarung dessen. In dieser

Lehre ist Gott nichts Quantitatives, keine
quantitative Unendlichkeit, er ist vielmehr
«das Wort» (Joh. 1, 1), er ist das, was Paulus
«das Wort vom Kreuz» nennt (1. Kor. 1,18). Zur
Frage der Unendlichkeit sagt Barth, dass Gott
auch unendlich, ebenso aber auch endlich sei,
dass dies aber Zuschreibungen sind, mit denen
man ihn vom Menschen noch gar nicht
unterschieden hat.

Joseph Ratzinger, der als Benedikt XVI.
Papst wurde, geht einen ganz anderen Weg.
Er empfiehlt den Frommen, sie möchten Gott
mit dem «Gott der Philosophen» identifizieren,

während Barth geschrieben hatte, alles
über Gott Auszusagende hätte auch als
Philosophie vorgetragen werden können, aber
das sei nun einmal nicht geschehen und
deshalb habe es die Theologie geben müssen.
Zustimmend zitiert Ratzinger Pascal, Gott
sei «die ewige Geometrie des Weltalls». Und
er meint, Jesus Christus sei der «Mensch, der
am meisten ent-schränkt ist, der das Unendliche

- den Unendlichen! - nicht nur berührt,
sondern eins mit ihm ist». Dass Gott Liebe ist,
weiss auch Ratzinger, doch interpretiert er es

Neue Wege 2.24 39



Mit
Kapitalismus

und Säku-
larisierunc
wird der
Himmel
selber zurr
Weltall,
und aus
Himmelfahrt

wire
Raumfahrt.

40

naturwissenschaftlich: «Liebe fordert
Unendlichkeit, Unzerstörbarkeit, ja sie ist gleichsam
ein Schrei nach Unendlichkeit.» Das heisst, es
wäre ein «Ausbruch aus der Alleinherrschaft
des Bios» zu erreichen, die «zugleich
Todesherrschaft ist». Den Weg dahin stellt sich
Ratzinger als physikalisch-technischen vor, mit
Begriffen Teilhard de Chardins, die bei
diesem wohl nur Metaphern sind — bei Ratzinger
nicht mehr. Immer mehr «Komplexion» soll zu
jenem «quasi-<monomolekularen> Zustand»
führen, den er mit Teilhard «Omegapunkt»
nennt. Den «Vorgang der Komplexion» können

wir laut Ratzinger «in einem gewissen Sinn
schon heute erfahren in der Umschaffung der
Welt, wie sie sich durch die Technik zuträgt».

Den Befreiungstheologen Leonardo Boff
verbindet nichts mit Ratzinger, der ihn in seiner
Funktion als Präfekt der Glaubenskongregation

gemassregelt hat. Doch dem bei Cusanus
grundgelegten Sog einer quantitativen Theologie,

die sich zur physikalisch-technischen
weiterentwickelt, kann sich auch Boff nicht entziehen.

Auch er findet es «nur natürlich, dass die
Menschen das eventuelle Todesurteil nicht
hinnehmen wollen. Wer kann, will nichts als fliehen

in den Weltraum.» «Das Weltraumabenteuer

[...] offenbart die kosmische Dimension
des menschlichen Projekts.» «Die Suche nach
unendlichen Weltenräumen im Kosmos
versinnbildlicht die Suche nach dem realexistierenden

Unendlichen», das heisst nach Gott.
«Erst und einzig in ihm werden wir unsere
wahre Ruhe finden.» Boffmalt schon die
technische Realisierung aus : «Natürlich würde die
Art und Weise, wie sich der Mensch selbst
konstruiert, anders aussehen. Wer weiss, vielleicht
würde er Rechner in seinen Körper mit
hineinnehmen, Silikone oder andere Materien.»

Vernichtung des Weltalls
als Vollendung der Schöpfung

Auf protestantischer Seite geht Wolfhart
Pannenberg noch weiter. Gott könne kein Selbst-
bewusstsein haben, legt er dar, denn hätte er
eins, müssten ihm andere Selbstbewusstseine
gegenüberstehen, das heisst, er wäre kein
unendlicher, sondern nur ein endlicher Gott.
Dass er kein Bewusstsein habe, zeigten auch
«die biblischen Aussagen über den Geist
Gottes», die «der modernen, zuerst von Michael
Faraday konzipierten Vorstellung eines
universalen Kraftfeldes [...] sehr viel näher
stehen als der klassischen Vorstellung von Gott
als Nus [Vernunft]». Ein Kraftfeld, die räumliche

Verteilung einer physikalischen Grösse,
führt uns Pannenberg zufolge näher an den

Neue Wege 2.24



Begriff Gottes heran als alles, was vom
Menschen her auf ihn schliessen Hesse, wie die Spuren

menschlicher Liebe.
Auf dem physikalisch-technischen Weg ins

All geht er so weit, dass er sich aufein Gespräch
mit Frank Tipler, einem der NASA zuarbeitenden

Physiker, einlässt und an dessen Projekt
gleichsam mitzuarbeiten versucht. Um das
Projekt kurz zu beschreiben: Das ganze Weltall

soll vernichtet und die daraus entspringende
Energie dazu genutzt werden, an die Stelle der
Körper des Weltalls einen einzigen Computer
zu setzen, der errechnet, welche menschlichen
Leben es gegeben haben kann; da sich unter
den unendlich vielen möglichen Leben auch
die wirklichen befinden müssen, komme es so
zur «Auferstehung» aller Menschen. Zwar nur
virtuell, doch Tipler meint, wenn ein virtuelles
Leben dem wirklichen in Allem exakt gleich
sei, sei es selber das wirkliche Leben. Um zu
jenem Endcomputer zu gelangen, will er nach
einer Idee, die in der NASA schon vorbereitet

war, eine zur Selbstvervielfältigung fähige
Maschine zu einem der nächstliegenden
Himmelskörper schicken; indem dieser Körper in
Einzelteile auseinandergebrochen wird, ist das
Material für die Vervielfältigung der Maschine
vorhanden. Im zweiten Schritt wiederholt jede
der vielen Maschinen denselben Vorgang an
einem anderen Himmelskörper, und so immer
weiter, bis eben das ganze All vernichtet ist.

Man möchte es nicht glauben, doch es ist
wahr: Von Tiplers Fantasie ist Pannenberg
angetan. Da habe mal jemand, meint er, «die
Schöpfung» nicht nur vom Anfang, sondern
auch vom «Vollendungszustand» her untersucht.

Eine «Konvergenz tragender
Grundgedanken» Tiplers mit seiner eigenen
theologischen Argumentation sei «unverkennbar»,
weshalb die «Möglichkeit derartiger kosmolo-
gischer Erwägungen [...] von der Theologie zur
Erläuterung der These über die Zukunft Gottes
als schöpferischer Ursprung des Universums
herangezogen werden» könne.

In Tiplers Projekt, das Verlassen der Erde
bis zur Inbesitznahme und Zerstörung von Erde
und Mensch und darüber hinaus des ganzen
Weltalls durch Maschinen auszuweiten, sieht
Pannenberg kein Verbrechen gegen Gottes
Schöpfung, vielmehr lobt er es und sieht eine
Art Theologie der «Zukunft Gottes» darin. Und
mehr noch, er glaubt, ihn positiv beeinflusst zu
haben: Auf die Idee, seinen Endcomputer mit
Teilhard «Omegapunkt» zu nennen, war Tipler

schon selbst gekommen, aber nun habe er
ihn noch, so Pannenberg, in einer Überarbeitung

«mit dem Gottesgedanken statt mit einer
höheren Entwicklung menschlicher Intelligenz

verbunden». Ein Beispiel gelungener christlicher

Mission! Tipler bedankt sich denn auch
artig in einer eigenen Schrift, Answers to Pan-
nenberg's Questions for Scientists (1989). In
seinem auch in Deutschland verlegten Buch
Die Physik der Unsterblichkeit (1994) schreibt
er dann freilich, seine Omegapunkt-Physik sei,
weil sie einen nur liebenden statt auch strafenden

Gott annehme, mit dem Christentum nicht
vereinbar.

Liebe, stark wie der Tod

In der Tat wäre es das gewesen, worüber
Pannenberg mit Tipler hätte sprechen sollen.
Menschen laden Schuld auf sich und fürchten den
Tod als Strafe dafür. Als Antwort darauf lehrt
das Christentum nicht, der Tod sei abzuschaffen,

sondern ihm sei, wie Paulus formuliert,
der «Stachel» zu nehmen: dadurch, dass den
Menschen nicht der Tod, sondern die Schuld
genommen wird. Durch die «Rechtfertigung»
der Menschen, wie Luther formuliert. So ist
es zu verstehen, wenn man im Hebräerbrief
liest, Jesus, als «des Glaubens Führer und
Vollender» (12, 2), habe «durch Gottes Gnade
für jeden den Tod zu kosten bekommen»
sollen, um «all die freizubekommen, die durch
Todesfurcht während des ganzen Lebens der
Knechtschaft verhaftet waren» (2,9 u. 15). Und
so verstehen wir schon das Hohelied Salomo-
nis, wenn es dort heißt, stark wie der Tod sei
die Liebe (8,6). Wie verirrt ist eine Theologie,
die diesen Satz so interpretiert, als könne es
wahre Liebe gar nicht geben, solange der Tod
nicht abgeschafft sei - die nicht begreift, welche

Grenze wir überschreiten sollten : nicht die
des Todes, sondern die der Todesfurcht.

Cusanus hat den unbekannten Gott als
unendlichen wieder uns Menschen angenähert,
um den Preis aber eines Vorrangs der quantitativen

Unendlichkeit Gottes. Den Begriff des
Unendlichen zu differenzieren, hat er
versäumt. Gottes Liebe als Gottes Un-Ende im
Verhältnis zu unserer Angst, zur menschlichen
Endlichkeit, wird nicht hinreichend deutlich.
Das wirkt sich bis heute problematisch aus.
Unsere Aufgabe ist es, für eine Wende in dieser

Sache einzutreten - in der Kirche und in der
Welt -, hin zu einem Gott, der sich als Gott der
Liebe darin offenbart, dass er uns Menschen
antwortet und widerspricht: denen, die sich im
Kapitalismus, und denen, die sich im Weltall
verlieren. •
O Michael Jäger, *1946, arbeitet seit 1990 bei der Berli¬

ner Wochenzeitung der Freitag. Zuletzt ist von ihm
erschienen: Ökonomische Proportionswahlen. Für eine
Marktwirtschaft ohne Kapitallogik. Marburg 2022.

Neue Wege 2.24 41



IBISÏif

tip


	Auf dem Weg zum Omegapunkt

