
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 118 (2024)

Heft: 2

Artikel: An der Grenze des Paradieses

Autor: Butting, Klara

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1062546

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1062546
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


An der Grenze
des Paradieses

Klara Butting

In der biblischen Geschichte vom
Paradies besteht die
Grenzüberschreitung nicht darin, dass
Freiheit, sondern dass
Herrschaft angestrebt wird. Leben in
Freiheit geschieht in der Begegnung

mit anderen. Aber erst
Regeln machen es möglich, dass
sich dabei Paradiese öffnen.

Auf dem Gelände der Woltersburger Mühle,
wo ich lebe und arbeite, steht mitten unter den
Gebäuden, die von dem Arbeitslosenprojekt
und dem Seminarbetrieb bewirtschaftet werden,

das verfallende, schon Jahrzehnte
unbewohnte ehemalige Herrenhaus. Das Haus ist
immer noch beeindruckend. Mehrere
Stockwerke, Türme und grosse Balkone zeugen
vom ehemaligen Reichtum der Mühlenbesitzer.

Als «Herrenhaus» war es Schmuckstück
des gesamten Geländes - und könnte es immer
noch sein. Doch der Besitzer will um keinen
Preis, dass das Arbeitslosenprojekt
Woltersburger Mühle e. V. das Haus bekommt. Er

lässt es lieber verfallen. Mit der Konsequenz,
dass wir regelmässig von Besucher*innen auf
die alte Villa angesprochen werden.«Was ist
damit?» «Warum verfällt es?» «Habt ihr alles
versucht, es zu bekommen?» Zu unserer
Antwort auf diese Fragen gehört die Geschichte
von Eva, Adam und der Schlange. Was mussten
Eva und Adam lernen? Sich zu freuen an allem,
was sie haben, und akzeptieren, dass es eines
gibt, was sie nicht haben können! So ist mit
den Jahren die Paradiesgeschichte für uns zu
einer Chiffre für das Nachdenken über Leben
mit Grenzen geworden.

Wenn die Grenze
in die Mitte rückt

Mit einem Garten voller Bäumen steht Eva und
Adam das Leben offen. «Iss! Geniesse!» ist die
ihnen mitgegebene Lebensweisheit. Aber das
Gespräch dreht sich um die Begrenzung:

«Hat Gott wirklich gesagt: <Ihr dürft nicht
von allen Bäumen des Gartens essen>?» (Genesis

3,1), fragt der Schlangerich - im Hebräischen

liegt ein Maskulinum vor. Er ist in dieser
Geschichte ein Symbol dafür, dass Worte die
Macht haben, Leben zu zerstören. Alle wissen,

dass der Garten voller geniessbarer Bäume
ist. «Von allen Bäumen des Gartens sollst du
essen», hatte die Ewige, Gott, den Menschen
mitgegeben, und nur eine Einschränkung
gemacht: «Aber vom Baum der Erkenntnis von
Gut und Böse iss nicht» (Genesis 2,16.17). Stoff
zur Diskussion bieten jedoch nicht die
Möglichkeiten, die das Leben bereithält, vielmehr
richtet sich der Fokus des Gesprächs auf diese
einzige Beschränkung: Aus der Einschränkung
«von dem einen Baum nicht!» wird der
Verdacht, «nicht von allen Bäumen» essen zu dürfen.

Möglicherweise ist dieser Satz als
mathematische Gleichung richtig: «Von dem einen
Baum nicht » heisst «nicht von allen Bäumen».
Und doch verdreht die Frage die Wirklichkeit.
Ein Zerrbild entsteht, als würde die Begrenzung

das gute Leben unmöglich machen.
Dieses Zerrbild wird von der Gesprächspartnerin

zurückgewiesen, und trotzdem
nimmt der Zweifel von ihr Besitz. Der Baum
der Erkenntnis von Gut und Böse rückt in
die Mitte des Gartens. «Die Frau sagte zur
Schlange : <Von den Früchten der Bäume im
Garten essen wir. Nur von den Früchten des
Baumes in der Mitte des Gartens hat Gott
gesagt : Esst nicht von ihnen und rührt sie nicht
an, damit ihr nicht sterbtb» (Genesis 3,2 f). In
der vorangehenden Beschreibung des Gartens

steht allerdings der Baum des Lebens als
Symbol für das Leben in Fülle in der Mitte des

28 Neue Wege 2.24



Geradein
der
Klimakatastrophe

geht es
darum, sich nichi
in
Ausweglosigkeiten

hineinzustar-
ren, sondern
das
Selbstverständnis,

unterwegs
zum Paradies
zu sein,

zurückzugewinnen.
Neue Wege 2.24

Gartens. «Der ewige, Gott, Hess aus dem Acker
allerlei Bäume wachsen, begehrenswert
anzusehen und gut zu essen, und den Baum des
Lebens mitten im Garten und den Baum der
Erkenntnis von Gut und Böse» (Genesis 2,9).
Die Position des Baumes der Erkenntnis von
Gut und Böse wird nicht ausdrücklich genannt.
Erst unter dem Vorbehalt des Zweifels rückt die
Grenze ins Zentrum der Wahrnehmung.

Gewalt oder
Befreiungsschritt?

Seitdem die grossen Philosophen der Aufklärung

im Aufstand gegen die Definitionsmacht
der Kirche diese Geschichte als Befreiungsgeschichte

gelesen haben, wird sie immer wieder

- und vor allem auch in der feministischen
Theologie - in diesem Sinne gedeutet. Es geht
um den Auszug aus der menschlichen Unmündigkeit,

um Menschwerdung durch Erkenntnis.

Verlockend an dieser Auslegung ist, dass
sie den ganzen Ballast der frauenfeindlichen
Auslegungstradition hinter sich lässt. Die
Gesprächspartnerin der Schlange wird zur
Protagonistin der erwachsenen Menschheit.
Gegenüber ihrer traditionellen Abwertung
entstehen neue Rollenbilder und -bewertun-
gen: «Sie diskutiert, sie will den Dingen auf
den Grund gehen.»1 Er erscheint eher als
«tölpelhafter» Mitläufer.

Allerdings kann ich mich dieser Auslegung

nicht anschliessen, auch wenn sie einen
Weg bietet, die frauenfeindlichen Klischees
auf den Kopf zu stellen. Doch sie nimmt in
Kauf, dass begrenzende Lebensregeln zu
etwas Negativem werden, und schreibt damit
die lange Geschichte christlicher Abwertung
der Hebräischen Bibel fort. Biblische Theologie

- genauso wie die Vernunft angesichts
von Hunger und Klimakatastrophe - kommt
jedoch nicht an der Einsicht vorbei, dass Freiheit

Lebensregeln braucht, die Gier und Macht
begrenzen und damit die Schwächeren vor der
Gewalt der Mächtigen schützen. In einer Zeit,
in der «Verzicht» zu einem Unwort von
Politikerinnen geworden ist, obwohl an der Begrenzung

von Gier und ihrer Machtmittel unser
aller Überleben hängt, lohnt sich der Streit
um die Auslegung der Paradiesgeschichte. In
dieser Geschichte wiederholt sich eine Struktur,

mit der die Zehn Worte (wir sagen: zehn
Gebote) die biblischen Gesetzessammlungen
einleiten und eröffnen. Am Anfang steht die
Freiheit, für die die biblische Gottheit einsteht:
«Ich bin der Ewige, dein Gott, der ich dich aus
dem Land Ägypten, aus der Sklaverei
herausgeführt habe!» (Exodus 20,1). Erst nachdem

29



Gott sich als Garanttin der Freiheit vorgestellt
hat, folgen Regeln, die der Freiheit im Alltag

Gestalt geben wollen. So auch im Garten
Eden: Am Anfang steht die Ermächtigung zu
leben. Von allen Bäumen des Gartens sollst du
essen! Lebe, geniesse, iss! Erst nachdem der
weite Raum zum Leben sichtbar wurde, kommt
die Erinnerung an eine Grenze. Von dem einen
Baum iss nicht! Entsprechend werden die
Menschen im Garten Eden weder als kindisch noch
als unmündig vorgestellt. Sie werden herausgefordert,

als Mitmenschen zu leben.

Sein wie Gott

Die Grenzüberschreitung ist nicht ein Schritt
in die Freiheit, sondern ein Schritt zum
Herrenmenschentum. «Ihr werdet sein wie Gott,
erkennend gut und böse», formuliert die
Schlange die mit dem Essen der verbotenen
Frucht verbundene Perspektive (Genesis 3,5).
Das Ziel der Aktion, «wie Gott zu sein», wird
nur vor dem Hintergrund verständlich, dass
«Gott» in der Bibel eine Funktionsbeschreibung

ist, auf die viele Anspruch erhoben
haben. Vielleicht müsste man sogar zuspitzen:

«Gott» ist der Titel des Imperators! So

klingt es zum Beispiel bei Paulus, wenn er
im Korintherbrief die Machtverhältnisse des
römischen Imperiums reflektiert: «Es ist da
vieles, was Gott genannt wird, sei es im Himmel,

sei es auf der Erde - es gibt ja viele Götter
und viele Herren» (1 Korinther 8,5). Inmitten
der von Herren und Göttern beherrschten Welt
bekennt die biblische Überlieferung
wunderbarerweise eine Stimme als «Gott», die sich in
der Sklaverei als Gegenstimme offenbart hat.
Sie spricht davon, dass Treue und Solidarität
durch Gewalt nicht zerstört werden, und ermutigt

die kleinen Leute zum aufrechten Gang.
In dieser Tradition sind nicht einzelne
Herrscher, sondern eine Vielfalt, die Menschheit,
männlich und weiblich, gerufen, als Bild der
einen Gottheit zu leben. In Einigungsprozessen

und im Aufbau von fairer Gemeinschaft
werden sie ihrem Auftrag gerecht, gemeinsam
ihren einen Ursprung darzustellen. Aus dieser
Bestimmung brechen die Menschen mit dem
Griffnach der verbotenen Frucht aus. Jede und
jeder will für sich alleine wie Gott sein und wie
ein Gott nach eigenem Ermessen festlegen, was
gut ist und was böse.

Dass dieses Ansinnen Humanität zerstört,
dafür steht in der Geschichte der Baum der
Erkenntnis von Gut und Böse. Er ist das Symbol

für die Grenze zwischen Mitmenschlichkeit
und Herrenmenschen. Der Baum vermittelt
nicht Wissen über das, was für den Menschen

gut ist oder schlecht. «Jada, erkennen, lieben»
bezeichnet keine Anhäufung von Wissen,
sondern impliziert immer auch das Vertrautsein
mit einer Person oder Sache, den intensiven
Umgang mit ihr (vgl. Genesis 4,1.17.25). Das
Essen von der verbotenen Frucht ist eine
Entscheidung für den intensiven Umgang auch mit
dem Bösen. Wenn sie und er von dem Baum der
Erkenntnis von Gut und Böse essen, wollen sie
mit dem Bösen wie mit dem Guten umgehen
dürfen, und das heisst, selbst zu entscheiden,
was gut und was böse ist.

Die Grenze der
Selbstbestimmung

Die Grenze menschlicher Selbstbestimmung,
die in dem «Baum der Erkenntnis von Gut
und Böse» eine Gestalt findet, begründet die
Geschichte mit der Existenz des oder der
Anderen.

Das Verbot, «vom Baum der Erkenntnis von
Gut und Böse» zu essen (Genesis 2,17), wird
ausgelegt und fortgesetzt mit der an Gott selbst
adressierten Ermahnung «Es ist nicht gut, dass
der Mensch allein ist» (Genesis 2,18).2 Eine
Ahnung vom Weg des Bösen, den der Baum
verstellen will, entfaltet die sich anschliessende
«nicht gut» genannte unmögliche Möglichkeit:
ein Mensch, der allein Mensch ist.

Die Selbstverpflichtung Gottes «Es ist nicht
gut, dass der Mensch allein ist. Ich will ihm
eine Hilfe machen, ihm gegenüber» (Genesis
2,18) ist in unserer Tradition zur Legitimation
der heterosexuellen Ehe missbraucht und zu
einem an die Menschen gerichteten Gebot zu
heiraten pervertiert worden. Doch den
Einspruch «Es ist nicht gut, dass der Mensch allein
ist» richtet Gott an sich selbst. Gott verpflichtet
sich, mit seiner ganzen Göttlichkeit für
Mitmenschlichkeit einzustehen. Das Gottsein der
Ewigen und Humanität werden hier unlösbar
miteinander verknüpft. Die ewige Gottheit
verbürgt sich für die Humanität konstituierende
Mitmenschlichkeit. Egal, in welcher Lebensform

wir leben, menschliches Leben ist Leben
in der Begegnung mit anderen Menschen.
Wir sind nicht autonom. Wir werden geboren,

genährt, geschützt, begleitet, begraben.
Wir leben von Solidarität. Mit dem Verbot,
vom Baum der Erkenntnis von Gut und Böse
zu essen, bezeugt die Erzählung, dass die
biblische Gottheit jedem Versuch entgegensteht,
aus der unser Menschsein konstituierenden
Mitmenschlichkeit auszubrechen, und das
Nicht-Gute, ein Leben auf Kosten anderer, als
menschlichen Lebensweg zu wählen.

30 Neue Wege 2.24



Die trügerische
Sehnsucht nach

unbegrenzter Freiheit

Warum geben die Autorinnen der
Paradiesgeschichte der Frau eine exponierte Rolle
im Gespräch mit der Schlange?
Frauenfeindschaft vermute ich bei ihnen nicht. Ihre
Beschreibung des Lebens jenseits des Paradieses

ist von scharfer Wahrnehmung von
Herrschaft und Unterdrückung geprägt, die beide
als Gewordenes, nicht biologisch Gegebenes
durchschaubar werden. Ich vermute, dass die
exponierte Rolle der Frau in dieser sensiblen
Wahrnehmung von Machtverhältnissen ihre
Wurzeln hat. Ihre Geschichte demonstriert
für jedermann und jede Frau, dass das Streben
nach Autonomie eine gefährliche Illusion ist.
Die Weisheit der Schlange ist Herrenweisheit.
Das Setzen auf Autonomie offenbart sich als
eine Herrschaft stabilisierende Ideologie, die
die Mächtigeren an die Macht bringt - und die
Mächtigeren sind in der patriarchalen
Gesellschaftsordnung die Männer. Für ein Volk, das

von entlaufenden Sklavinnen erzählt, um
über die eigene Identität Rechenschaft
abzulegen, ist deshalb die Perspektive der Frau von
Interesse. Sie vermittelt die Einsicht, dass das
Streben nach Autonomie nicht in die erhoffte
Freiheit führt. Denn «erstens ist es nur der
Herrscher, der Souverän, der die Macht hat,
autonom zu sein. Und zweitens ist es der
Herrscher, dem es nützt, wenn auch die <kleinen
Leute > anfangen zu glauben, selber souverän
und autonom sein zu müssen, und vergessen,
dass sie dann ihre einzige Chance auf Befreiung

preisgeben: miteinander solidarisch zu
werden und zu bleiben.»3

Die Quelle
von Transzendenz und

Transformation
Dem Streben nach Herrenmenschentum folgen
Herrschaft und Entfremdung in allen
Lebensbereichen. In dieser von Feindschaft, Mühsal

und Unterdrückung geprägten Realität ist
die Tat, die Menschlichkeit zurückbringt, die
Entdeckung des Gegenübers als Quelle des
Lebens: «Der Mann-Mensch rief den Namen
seiner Frau: Eva (Chawwa/Leben), denn sie
wurde Mutter alles Lebendigen» (Genesis 3,20).

Adam formuliert die späte Erkenntnis,
dass die Andere als Grenze meiner selbst
die Quelle von Lebendigkeit, von Transzendenz

und Transformation ist. Sie verkörpert
Leben und Überleben, die Chance, dass ich

Hilfe bekomme, genauso wie die Möglichkeit,
mich selbst neu wahrzunehmen, lebendig und
veränderbar.

Doch auch wenn Adam einsieht, dass
wirkliches Leben in Begegnung mit anderen
geschieht - wie kann er dieses Angewiesensein
leben, ohne der Anderen Gewalt anzutun? Wie
kann er sich und ihr seine Abhängigkeit
eingestehen, ohne sein Gegenüber beherrschen
zu wollen? Schon der Akt der Benennung des
Gegenübers als Eva ist ambivalent. Die
feministische Theologin Phyllis Trible liest darin
die Manifestation patriarchaler Herrschaft.
Nach ihrer Auslegung bringt Adam mit der
Zuschreibung «Eva, Leben» die Segenskräfte
seines Gegenübers in seine Verfügungsgewalt.
Sie deutet den Namen, den die Frau von ihrem
Mann bekommt, als Ausdruck der männlichen
Herrschaft über die Frau. Indem er sie benennt,
wie er einst die Tiere benannt hat, «herrscht
adam über seine Frau»4. Der Ehrentitel «Mutter

alles Lebendigen», mit dem die Erzählerinnen
den Namen Eva kommentieren, wird - laut

Phyllis Trible - «durch den Kontext mit einer
minderwertigen und untergeordneten Stellung
in Verbindung gebracht». Der Mann gibt der
Frau ihre Rolle. Mutter muss sie sein. Kinder
muss sie zur Welt bringen.

Die Gefahr, dass Angewiesensein in
Gewalt umschlägt, wird von den Erzählerinnen

durch die sich anschliessende Gottesrede
unterstrichen. Gott fürchtet beim Gedanken
an den Baum des Lebens Adams Übergriff.
«Die Ewige, Gott, sprach: Siehe, der Mensch
ist geworden wie unsereiner, dass er Gut und
Böse erkennt. Dass er nur nicht auch noch
seine Hand ausstreckt, vom Baum des Lebens
nimmt, isst und ewig lebt» (Gen 3,22).

Danach folgt die Vertreibung aus dem Paradies,

um den Baum des Lebens zu schützen.
Durch die Abfolge von Adams und Gottes Rede

zum Thema «Leben» wird diese Vertreibung
als Massnahme zum Schutz der Mitmenschlichkeit

verstehbar. Das Leben in Fülle, das
durch den Baum des Lebens symbolisiert wird,
ist Leben in Begegnung mit der oder dem Anderen

als einem freien Gegenüber. Dieses Leben
wird - so Gott will - der Verfügungsgewalt von
Herren und Gottmenschen entzogen.

Grenzgänger*innen

Seither lagern Kerubim, geflügelte Engelwesen,

vor Eden, um den Weg zum Baum des
Lebens zu hüten (Gen 3,24). Diese Kerubim
sind Sinnbild des Verlustes und zugleich Bild
der Hoffnung. Das Verlorene ist nicht
unwiederbringlich vergangen. Es gibt einen Weg

Neue Wege 2.24 31



zum Baum des Lebens. Diesen als Ausweg aus
Unterdrückung, Ausgrenzung und Schmerz
zu finden und zu gehen, darum geht es in der
gesamten biblischen Überlieferung.

Es ist kein Weg zurück. Wenn der Baum des
Lebens am Ende der Bibel wieder auftaucht,
steht er inmitten einer Gartenstadt (Apokalypse

22,2). Diese Stadt - so sieht es Johannes

- kommt aus dem Himmel, doch zugleich
ist sie Produkt der menschlichen Geschichte.
Ihre Tore sind die Frauen und Männer Israels

(21,12), die Grundsteine ihrer Mauer sind
die ApostePinnen (21,14), ihr Licht ist Jesus
(21,23). Ja, die Stadt selbst ist das Symbol für
menschliche Geschichte. Die erste Stadt, von
der die Bibel erzählt, entsteht im Kontext von
Gewalt als Gegenort zu dem von Gott gepflanzten

Garten (1. Mose 4,17). Doch am Ende sind
Stadt und Garten keine Gegensätze mehr. Eine
Gartenstadt mit dem Baum des Lebens ist Bild
dafür, dass Gott die Geschichte der Menschen
nicht wegwischt, sondern aufnimmt und
vollendet. Das Gedächtnis Gottes richtet menschliches

Tun auf und gibt ihm die Macht, die Welt
in ein Paradies zu verwandeln. «Paradising»
heisst deshalb die Herausforderung für unsere
Gegenwart im Konzeptpapier des ökumenischen

Prozesses «Umkehr zum Leben - den
Wandel gestalten».5 Gerade in der Klimakatastrophe

geht es darum, sich nicht in Ausweglosigkeiten

hineinzustarren, sondern das
Selbstverständnis, unterwegs zum Paradies zu sein,
zurückzugewinnen.

Die Grenzgängerinnen des Paradieses
haben unterwegs die Kerubim immer mal wieder

vor Augen - dieses Bild zeichnet die
biblische Überlieferung, wenn sie im Zeltheiligtum,

dem Gottesdienstort unterwegs, einem
Kunstwerk die Gestalt von zwei Kerubim gibt.
Die Deckplatte der Bundeslade, in der laut
Überlieferung die Tafeln mit der Zehnworterede,

den Geboten, liegen, ist tatsächlich eine
Goldschmiedearbeit in Gestalt zweier Kerubim

(Ex 25,18 ff). Das Kunstwerk verknüpft
die Regeln, die faires Miteinander ermöglichen
wollen, mit dem Eingang zum Paradies. Es
erinnert daran, dass «Paradising» möglich ist,
dafür aber Regeln nötig sind, die Übergriffen
Grenzen setzen. Dieses Kunstwerk ist zugleich
der Ort der Offenbarung Gottes. Hier gibt Gott
sich Mose zu erkennen (Exodus 25,22), und
die Umschreibung «Der über den Kerubim
thront» wird einer der Namen Gottes (u. a.
1 Samuel 4,4; 2 Samuel 6,2; Psalm 80,2). Denn
Regeln machen die Begegnungen möglich, in
denen sich Paradiese öffnen, zugleich ist die
Erfahrung, dass sich unterwegs Paradiese
öffnen, auch eine Erfahrung Gottes. •

0 Klara Butting, *1959, leitet das Zentrum für biblisch¬
politische Bildung an der Woltersburger Mühle bei
Uelzen/D. Sie ist eine der Herausgeber'innen der
Zeitschrift Junge Kirche, Autorin zahlreicher Bücher
und apl. Professorin für Altes Testament an der Ruhr-
Universität Bochum.

woltersburger-mueh le.de

1 Jürgen Ebach: «Mensch, wo bist du?» Zur Losung des
Deutschen Evangelischen Kirchentags 2009 in
Bremen, in: Ders.: «Iss dieses Buch!», Theologische
Reden 8. Wittingen 2008, S. 117-125, hier S. 122.

2 Phyllis Trible: Gott und Sexualität im Alten Testa¬
ment. Gütersloh 1993, S. 110.

3 Dick Boer: Erlösung aus der Sklaverei. Versuch einer
biblischen Theologie im Dienst der Befreiung. Münster
2008, S. 186.

4 Phyllis Trible: Gott und Sexualität im Alten Testa¬
ment. Gütersloh 1993, S. 162.

5 Sarah Köhler / Constantin Grohn: Paradising. Wie
wir eine alte Vorstellung für die Zukunft zurückerobern

wollen. Hamburg/Heidelberg 2021 (umkehr-
zum-leben.de/asa/paradising).

32 Neue Wege 2.24




	An der Grenze des Paradieses

