Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 118 (2024)

Heft: 2

Artikel: "Spirituality is super interesting"
Autor: Hui, Matthias / Gisler Fischer, Esther
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1062545

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1062545
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Spirituality is
super
interesting»

Neue Wege-Gesprach mit Patrice de Mestral,
Johanna Di Blasi und Abduselam Halilovic
von Matthias Hui und Esther Gisler Fischer

In vielen Biografien kommt es
heute zur Uberschreitung reli-
gioser Grenzen. Grenzgange
ermoglichen andere Perspekti-
ven, auch in der Kunst. «Inter-
spiritualitdt» 6ffnet dafiir einen
Raum. Zerfliessen dort alle
Identitaten? Gibt es auch Platz
fiir Religions- und Machtkritik?

w Patrice de Mestral, Sie haben in den
1980er Jahren in Ziirich die «Arbeitsstelle
fur kirchliche Grenzganger» geschaffen.

In den Neuen Wegen sagten Sie einmal
riickblickend: «Kirchliche Grenzganger
haben emotional eine lose bis gebrochene
Beziehung zur Institution Kirche. Sie sind
dennoch oder gerade deswegen suchende
Menschen — oft als Folge einer Krise in
ihrem Leben, wie Scheidung, Klinikaufent-
halt, Arbeitsverlust. Wir versuchten, ver-
schittete religiose Erfahrungen zu verar-
beiten und diese Menschen fiir eine
Prasenz in der Welt zu gewinnen.» Welche

12

Erfahrungen machten Sie vor vierzig
Jahren an der Grenze der Kirche?

Patrice de Mestral ICh war in den Jahren des Auf-
bruchs der 1970er Jahre Studienleiter im
Tagungszentrum Boldern, einer evangelischen
Akademie, und konnte dort wahrend fiinfzehn
Jahren in einem Dream-Team interdisziplindr
mit Theolog*innen, Germanist*innen, His-
toriker*innen oder Sozialpsycholog*innen
zusammenarbeiten. Wir bearbeiteten gesell-
schaftliche Themen — Scheidung, Migration,
Entwicklungspolitik, Friedensforschung oder
Militirdienstverweigerung — immer gemein-
sam mit den betroffenen Gruppen. Nach fiinf-
zehn Jahren hatte ich das Gefiihl, auf der
kirchlichen Grenze gelebt zu haben. Wenn
man anwaltschaftlich Bildungsarbeit macht,
muss man Position beziehen, aber gleichzei-
tig lernen, auf die Gegner*innen einzugehen.
Ich wurde oft angegriffen als zu links, zu rechts,
zu fromm, zu liberal. Das kostete mich einiges.

mw Welche Konsequenz zogen Sie daraus?

ram Nach fiinfzehn Jahren wollte ich vom
Tagungszentrum auf dem Land weg in die
Stadt. In einem Studienurlaub klopfte ich
zuerst grosse europdische und US-amerikani-
sche Stadte ab: Was entwickelt sich am Rand
der Institution Kirche ? Ich merkte, dass es vom
Rand her interessant wird. Die Institution klebt
fest, glaubt, sie sei das Zentrum, und bezeich-
net die anderen als Randsiedler*innen und Dis-
tanzierte. Aber es war umgekehrt. Mich begeis-
terte damals ein Vortrag von Dorothee Solle
zum Thema «Kirche ist auch ausserhalb der
Kirche». Ein Institut fiir Gemeindeaufbau in
Hamburg sprach nicht von Randsiedler*innen,
sondern von kirchlichen Grenzginger*innen.
Unter diesem Titel unterbreitete ich dem Ziir-
cher Kirchenrat ein Konzept. Nach anfingli-
cher Skepsis konnte ich die Arbeitsstelle fiir
kirchliche Grenzgénger aufbauen — heute wiir-
den wir sie wohl ohne das Adjektiv «kirchlich»
benennen ...

mw ... und gendern.

rav Neben einem kleinen Pensum als Gefang-
nisseelsorger war ich in einem 70-Prozent-Job
fiir die Arbeitsstelle tatig. Ich organisierte bei-
spielsweise Seminare zur Verarbeitung ver-
schiitteter religioser Erfahrung fiir Fromme,
fiir Atheist*innen, fiir trans Personen. Ein
Hauptprojekt war das «Rendez-vous am Don-
nerstag», eine Kaffeehauskirche, wo in Grup-
pen iiber das Leben, {iber konkrete Themen

Neue Wege 2.24



gesprochen wurde. Die Kioskfrau war da, der
Anwalt, der gestrauchelte Professor, eine unge-
heure Vielfalt.

w Sind Sie in Ihrer eigenen religiésen
Identitat ein Grenzganger geblieben?

ram Ich habe als Laie Theologie studiert. Ich
wollte nie Pfarrer werden. Das ergibt eine
andere Identitdt: Ich kam immer wieder
von der Aussengrenze her in die Kirche hin-
ein. Der Theologe Paul Tillich hat den Satz
gepragt: «Die Grenze ist der fruchtbare Ort
der Erkenntnis.»

Johanna DiBlasi «Grenze» ist ja kulturell sehr aufge-
laden. An der Grenze findet die Transgression
als kiinstlerische Strategie statt. Gerade in der
Kultur der Moderne ist die Grenze der wichtige
kulturelle Ort. Mir geféllt die Definition von
Religion sehr, wonach es um Erfahrung an der
Grenze geht. Wenn ich mich an diese Grenze
wage, Offnen sich Rdume. Die Grenze ist auch
der Ort, wo man die Beschaffenheit eines Sys-
tems erkennen kann. Ich nehme das Bild des
Gewebes: Beim Gewebe kannst du an den Rén-
dern sehen, wie es aufgebaut ist. Die Grenze ist
der Raum, der mich anzieht. Ich suche — auch
in der Reflexion — das Wegkommen vom Zen-
trum, die Dezentrierung, eine dhnliche Bewe-
gung kennzeichnet das postkoloniale Denken.

mw Abduselam Halilovic, wie wiirden Sie sich
religios verorten? Liegt lhre Identitat
innerhalb klarer religiéser Grenzen?

Abduselam Halilovie ' Wenn ich jetzt iiber mich selbst
spreche — aber ich sehe das auch in meinem
Umfeld —, sind die religiose Biografie und die
religiose Identitét sehr komplex. Ich kann mich
nicht einfach zuordnen, ob ich in der Gemein-
schaft oder ausserhalb der Gemeinschaft bin.
In meinem Leben hatte ich verschiedene Pha-
sen. Es gab zuerst die Zeit des In-der-Gemein-
schaft-Seins. Ich komme aus einer Familie,
die religios praktizierend ist. Dazu gehoren
im Islam das tégliche Gebet und andere regel-
missige Praktiken sowie stark prisente nor-
mative Uberzeugungen und Wertvorstellungen.
Ich distanzierte mich als Teenager davon und
wollte mit Religion nichts mehr zu tun haben.
Ich ging an die Grenze, iiber die Grenze hin-
aus. Als zu der Zeit faktisch Nichtglaubender
entdeckte ich den Islam neu iiber den Sufismus,
die islamische Mystik. Ich war mehrere Jahre
lang Mitglied in Sufi-Ordensgemeinschaften.
Dazu kam ein intellektuelles Interesse an mei-
ner religiésen Tradition, weshalb ich an der

Neue Wége 2.24

Universitét Ziirich Islamwissenschaft studierte.
Diese wissenschaftliche Auseinandersetzung
mit meiner Religion habe ich aber spirituell
nicht als erfiillend erlebt.

w Wo stehen Sie heute?

a1 Heute wiirde ich mich sowohl in der Mitte
der Gemeinschaft als auch an ihrer Grenze
verorten. Fiir meine religiose Identitét ist mir,
neben der islamischen Mystik und der akade-
mischen Islamwissenschaft, die muslimische
Seelsorge wichtig. Sie liegt mir sehr am Her-
zen, auch wenn ich nie wirklich geplant hatte,
muslimischer Seelsorger zu werden. Heute ist
es fiir mich zugleich Beruf und Berufung. Als
Seelsorger*in ist man nahe an Grenzerfahrun-
gen dran. Man sieht ins Leben, so wie es ist. Es
geht mit diesen Erfahrungen nicht mehr, sich
religios nur selbst zu bestdtigen. Ich habe rasch
gewisse Fantasien abgelegt, wie die Welt sein
sollte und was von den Menschen zu erwarten
ist. Ich begleite beispielsweise multireligiose
Familien, das ist fiir mich eine vollige Nor-
malitét, die ich vor einigen Jahren {iberhaupt
nicht kannte. Aber ich bin auch im VIOZ, dem
Dachverband der muslimischen Organisatio-
nen des Kantons Ziirich, titig. Wir Muslim*in-
nen stehen gewissermassen im umgekehrten
Prozess, wie ihn die anerkannten Religions-
gemeinschaften erleben. Die muslimischen
Religionsgemeinschaften versuchen, die staat-
liche Anerkennung zu erreichen, und sind im
Prozess, eigene Institutionen, beispielsweise
im Bereich der Seelsorge oder der Ausbildung
religioser Betreuungspersonen, aufzubauen.
Auch wenn ich das wichtig finde, frage ich mich
manchmal, ob es der intelligente Weg sei, im
selben Boot zu landen wie die bereits aner-
kannten Religionsgemeinschaften und durch
die Institutionalisierung eine Trennung zwi-
schen Muslim*innen ausserhalb und innerhalb
organisierter muslimischer Gemeinschaften
zu schaffen. Das alles zusammen ist die Kom-
plexitit oder die Hybriditit, in der ich lebe.

w Johanna Di Blasi, wie fallt lhre religitse,
lhre spirituelle Selbstbeschreibung aus?

s Auch ich als Kunsthistorikerin habe ein
komplexes Nihe-Distanz-Verhéltnis zu Reli-
gion. Es ist gegeniiber der Institution Kirche
ein Sowohl-drinnen-wie-draussen-Sein. Das
passt mit meiner Arbeit beim RefLab zusam-
men. Dieses reformierte Laboratorium ist eine
Institution, die sich, so heisst es im Kirchenent-
wicklungsjargon, an Kirchendistanzierte wen-
det. Wir sehen uns als das digitale Lagerfeuer

13



«Mir ist es wich-
tig, dass Kritik
bestehen bleibt,
auch die Kritik

an religiosen

der Landeskirche. Wir sind im Wesentlichen im
Netz unterwegs, sozusagen als Stadtakademie
im Internet. Wir mochten gemeinsam mit Inte-
ressierten unterwegs sein, gemeinsam lernen.
Das RefLab hat gezielt nach Mitarbeiter*innen
gesucht, die medienversiert und christentums-
affin sind, die aber auch Menschen ansprechen
konnen, die sich selber nicht diesem klassi-
schen Milieu zugehorig fiihlen. Ich fiihle mich
im RefLab sehr angekommen.

w Sie bringen das Stichwort Interspiritualitat
in die Debatte ein. Was verstehen Sie
darunter?

sos Ich bin seit Jahren im Redaktionsteam der
Zeitschrift kunst und kirche und eine genaue
Beobachterin des Feldes der Kunst. Mir wurde
deutlich, dass in der Kunst Spiritualitdt immer
hiufiger eine Rolle spielt, je nachdem auch
zusammen mit Care und Healing. Das war
noch vor zehn Jahren anders, da wurde Spi-
ritualitit noch mit Ethnokitsch oder Esoterik
gleichgesetzt. Wenn sich die Kiinstler*innen
mit etwas beschiftigen, interessiert das einige
Jahre spater alle. Ich habe das bei den Themen
Postkolonialismus oder Queerness beobachtet.

14

Deshalb bin ich hellhérig geworden. Einmal
hat mir ein Kiinstler aus Paris an einer Aus-
stellung in Ziirich gesagt: «Spirituality is
super interesting.» Als ich zuriickfragte, was
er darunter versteht, konnte er zunéchst nichts
dazu sagen. Dann bemerkte er: «Spiritualitit
Offnet vielleicht andere Rdume.» Da dachte ich
mir, es ware schon, den Raum zu haben, wo
Kiinstler*innen, die sich dafiir interessieren,
und wir mit dem theologischen oder religic-
sen Hintergrund zusammenkommen kénnen.
So kam ich auf den Begriff des interspirituellen
Raums und auf den Begriff «Interspiritualitdt»
und merkte, dass er im angelsdchsischen Raum
gefiillt ist, bei uns aber noch kaum. Vielleicht
kann Interspiritualitit ein Labor sein, wo wir
ins Offene denken und noch nicht mit vorge-
formten Begriffen hineingehen. Die gemein-
same Aufgabe: Welche Spiritualitit brauchen
wir im 21. Jahrhundert?

w Ist Interspiritualitédt fir Sie nun ein Raum,
ein Labor, in dem von allen Seiten her
etwas hinein- und zusammenfliesst, wo
alles Platz hat, das gerade dort ankommt?
Oder ist das konkret neu Entstehende
das Eigentliche der Interspiritualitat?

Neue Wege 2.24



Ist der Raum ein Mdéglichkeitsraum fir die
Entwicklung von Zuklinftigem?

soe Natiirlich kann man sich bei den weiten
und vagen Begriffen «Spiritualitdt» und «Reli-
gion» Klischees entlanghangeln. Ich mochte
aber ernsthaft schauen, was fiir ein Poten-
zial in diesen Begriffen liegt. Ich wiirde die
Interspiritualitit erst einmal der Interreligio-
sitiat und der Okumene gegeniiberstellen, bei
denen es um einen Raum geht, in dem die Reli-
gionen oder die Konfessionen zusammenkom-
men. Man spricht miteinander, meditiert und
betet vielleicht zusammen. Interspirituali-
tat ist zugleich inklusiver und geht tiefer. Sie
setzt stiarker bei den Gemeinsamkeiten an als
bei den Unterschieden. In diesen Raum trete
ich nicht als Muslim oder als Christin oder als
Theologieprofessor ein, sondern — wenn man
beim Wort bleibt — als geisterfiilltes Wesen. Es
geht nicht darum, die eigene Identitit aufzuge-
ben, sondern sie tiefer zu fassen. Allein wenn
jemand eine muslimische Mutter und einen
christlichen Vater hat, ergibt sich das. Oder
wenn Leute sagen, sie seien spirituell, aber
nicht religiés. Oder wenn wir feststellen, dass
wir religiose Anteile haben, aber auch sikulare.
Hybride Formen, die schnell als Mischmasch
oder oberflichlich erscheinen mégen, gehdren
in diesen Raum.

Dabei kommt fiir mich das Politische die-
ses Begriffs zum Tragen: Es geht um issues,
wie sie die Cultural Studies benennen, um The-
men, um Anliegen, die wir, aus verschiedenen
Richtungen kommend, vertiefen miissen, wie
das Engagement fiir den Frieden oder fiir die
Umwelt. Fiir Interspiritualitét ist das vertiefte
Verhéltnis zu sich selbst, zur Mitwelt und zu
Gott kennzeichnend. Interspiritualitidt kann
ein Raum sein, den Menschen besiedeln kon-
nen, Grenzginger*innen, die merken, dass ihr
Gottesbild so weit geworden ist, dass es Platz
hat fiir scheinbar Widerspriichliches.

w Wenn Sie, Abduselam Halilovic, nun dieses
Bild eines spirituellen Labors vor sich
sehen: Klingt aus lhrer Erfahrung etwas
an? Widerspiegelt es Wahrnehmungen
von Realitdten in lhrem Kontext? Oder
sehen Sie Interspiritualitat eher als philo-
sophische Hypothese abseits lhres Ziircher
Alltags?

an Ich fand den Satz «spirituality is super inte-
resting» interessant und die Erfahrung, dass
beim Nachfragen weitere Worte fehlen. Solche
Momente erlebe ich immer wieder. Menschen
sagen, sie seien offen fiir Spiritualitdt, aber

Neue Wege 2.24

mit Religion kdnnten sie nicht viel anfangen.
Auch viele sich selbst als muslimisch definie-
rende Menschen formulieren es so. Den Begriff
«Interspiritualitit» kenne ich noch kaum. Viel-
leicht bin ich noch zu sehr in meiner eigenen

religiosen Tradition verhaftet, in meinem eige-
nen religiosen Habitus; ich habe Miihe, Inter-
spiritualitit zu fiillen. Zwar ging ich persdnlich

an die Grenze und iiber die Grenze hinaus, aber
ich kehrte danach bewusst wieder zuriick in die

eigene Tradition. Zu Interspiritualitét habe ich

Fragezeichen: Wie wiirde ein interspirituelles

Ritual aussehen? Oder wie findet ein interspiri-
tuelles seelsorgerliches Gesprach statt? In mei-
ner Arbeit als muslimischer Seelsorger spreche

ich zu neunzig Prozent mit muslimischen Men-
schen, die aber eben in ihrer Praxis, in ihrer
Identitdt sehr divers sind. Oder ist Interspiritu-
alitdt in meinen seelsorgerlichen Begegnungen

mit nichtmuslimischen Menschen zu finden?

soe Sie erwidhnten zuvor biografisch die
Sufimystik. Empfinden Sie den Begriff «Spi-
ritualitdt» als einen christlichen?

an Nein. Eine tief verstandene, tief gelebte,
auch eine islamisch geprigte Spiritualitit geht
iiber das Religiose im Sinn der religi¢sen Iden-
titdt des Individuums wie auch des Kollektivs
hinaus. Wenn der persische Sufimystiker Rumi
im 13. Jahrhundert sagt: «Komm, komm, wer
auch immer du bist», geht es nicht mehr darum,
wie du dich selbst definierst.

s «Jenseits von richtig und falsch werden wir
uns begegnen», sagt Rumi ja auch.

rav Ich habe weniger Beriihrungsangste mit
dem Wort Religion, wenn ich es im Sinne des

Theologen Paul Tillich definiere: Religion ist
das, was mich zutiefst betrifft und von dem
ich mich ergriffen fiihle. Es ist also nicht ein

«Reden iiber», sondern ein Betroffensein. Uber
diese Schiene, auch iiber Kunst, Musik, ist Reli-
gion kein Problem, da ist noch nichts von Kon-
fession. Wenn ich mit Menschen, mit Grenz-
ganger*innen dariiber rede, was sie zutiefst
angeht, kommen Sexualitit, Liebe und viele

weitere Lebensdimensionen zur Sprache, die

beriihren. Manchmal sind mir diese spirituel-
len Ausfliige, iiber die wir hier sprechen, zu

sehr individualistische Heilssuche. Dann bin

ich ganz froh, dass es einen Rahmen gibt, Insti-
tutionen, muslimische, katholische oder refor-
mierte, die eine Geschichte haben. Spirituali-
tat kommt mir manchmal «hors-sol» vor: Alles

geht, wir brauchen keine Definitionen — aber
die Sache hat keine Wurzeln.

15



sos Bei Spiritualitidt schwingt oft mit, dass es
um etwas Individualistisches geht: Ich suche
mir auf dem Sinn-Supermarkt die Dinge
zusammen. Das steht in einer Spannung zu
meinem Begriff von Spiritualitit: verbunden
sein, mit meinem menschlichen Gegeniiber,
aber auch mit meiner Mitwelt. Die individu-
elle Erfahrung muss der Ausgangspunkt sein.
Wir sind im Zeitalter der Miindigkeit, fiir die
meisten von uns ist es gliicklicherweise vor-
bei, dass uns Grossinstitutionen sagen, was wir
denken und glauben sollen. Ich kann nur bei
meiner Ergriffenheit ansetzen, aber dann ver-
suchen, sie in den Dienst von etwas Grosserem
zu stellen, ich kann das «Goéttliches» nennen.

w Wenn Spiritualitdt individuell anpassbar
ist — geht dann nicht das kollektive
Element von Religion und die damit ver-
bundene gesellschaftliche und politische
Handlungsfahigkeit verloren?

sos Kollektive zu bilden ist ja in der heutigen
Zeit eine ganz neue Wissenschaft. Das hat mit
Netzen zu tun, mit Vernetzung. Es gibt Studien
zu religiosen Influencer*innen in den sozialen
Netzwerken: Wen konnen diese einsammeln,
und welche Qualitdt haben die entstehenden
Communitys? Es zeigt sich, dass es um sehr
fliissige Gebilde geht, es gibt den Begriff der
Liquid Church. Bei «Liquiditat» liegt dann
natiirlich auch die Liquidierung von Kirche
nicht mehr fern ... Die Studien kommen zum
Schluss, dass Communitys und auch Kirchen
im Netz schwache Organisationen sein werden,
schwach im Sinne dessen, dass sie den Leuten
nicht vorgeben, was sie zu denken haben, son-
dern dass sie sich auf Bediirfnisse einlassen,
dass sie versuchen miissen, zu interagieren.

w  Und wie verhalt sich das nun beim neuen
Thema Interspiritualitat?

sos Interspiritualitdt als Denkexperiment
ist gar nicht so neu. Der US-amerikanische
Benediktinermonch Wayne Teasdale prigte
den Begriff 1999 in seinem Buch The Mystic
Heart. Im Hintergrund standen bereits die
Friedensfrage und die Okokrise. Teasdale
meinte, dass aus einem tiefen Gefiihl des Ver-
bundenseins ein Engagement fiir den Planeten
entstehen miisse. Teasdale hat auch eine Bewe-
gung von Menschen geschaffen. Mich hat das
elektrisiert. Er war ein Schiiler von Bede Grif-
fiths, dem Benediktinermdnch, der in der Mitte
des 20. Jahrhunderts in Indien einen Aschram
griindete und damit religiose und auch nicht-
religiose Menschen anzog. Interspiritualitit

16

kann da eine Briicke schaffen. Bede Griffiths

hat Verbindungen zwischen Hinduismus, Bud-
dhismus und Katholizismus gekniipft. Es gibt

aber die Kritik an den beiden Benediktiner-
monchen, dass sie bei aller Offnung trotzdem

christozentrisch gedacht hitten. Das konnte —
so die postkoloniale Kritik — auch ein verdeck-
ter Versuch sein, zum Beispiel den Hinduismus

theoretisch zu einer Art Variante des Katholi-
zismus zu machen.

ram Sie sprechen von Benediktinern. Ich gehe
immer wieder in das Zisterzienserkloster in
Hauterive in Freiburg in der Schweiz, weil
ich dort die gelebte Spiritualitit der Monche
erfahre, die von der Praxis des gregoriani-
schen Gesangs geprigt ist. Monche haben eine
Disziplin. Und das mochte ich auch fiir mein
Leben nicht aufgeben: Ohne dass ich in einer
gelebten Praxis geerdet bin, die sich jeden
Tag in irgendeiner Form mit heiligen Texten
beschiftigt, regelmissig wie das Zihneputzen,
fehlt etwas an dieser Spiritualitit. Die Ordens-
leute sind nur Ordensleute, weil sie — interes-
santerweise wie die Muslim*innen — tdglich
ihre Gebete halten. Das gibt eine unglaubliche
Power.

s Sind Sie, Abduselam Halilovic, noch mit
uns im Raum der Interspiritualitit oder haben
wir Sie verloren?

an Bei der Debatte um Interspiritualitéit oder
auch oft im interreligiosen Dialog zeigen sich
zementierte Ungleichbehandlungen von Men-
schen. Die Frage, welche Macht, welche Aner-
kennung und welches Gehor eine Gruppe hat,
ist da fiir mich zentral: Die Macht zur Selbst-
ermichtigung, zur Teilhabe, wird einem
grossen Teil der Bevolkerung verwehrt. Die
muslimische Gemeinschaft, aber auch die
christlich-orthodoxe und viele weitere Religi-
onsgemeinschaften werden strukturell, recht-
lich, 6konomisch ungleich behandelt.

Uns gibt es als Kollektiv gewissermassen
immer noch gar nicht, die Gesellschaft will
uns nicht sehen, man driangt uns nach wie vor
an den Rand. Auf uns kann es zynisch wirken,
wenn es heisst: «Wir sind jetzt schon weiter, wir
sind jetzt bei der Interspiritualitidt und wollen
das Ganze sowieso auflésen.» Das sind Dilem-
mata, teilweise auch Frustrationen und Verlet-
zungen, die wir mit uns tragen.

sos Wenn Interreligiositdt vom Staat und von
der Gesellschaft ernst genommen wird, miis-
sen nichtchristliche Glaubensgemeinschaf-
ten und Religionen auch staatliche Mittel

Neue Wege 2.24



«Mir gefallt die
Definition

von Religion, wo-
nach es um
Erfahrung an der

bekommen, sofern sie sich sozial und seelsor-
gerisch betitigen.

w Auch wenn es widersprichlich klingt:
Gerade religiose Traditionen und die
kritische Auseinandersetzung mit ihnen
ermdéglichen Religions- und Herrschafts-
kritik. Wenn Interspiritualitat fir alles
offen ist: Wer kritisiert dann den religi6-
sen Fundamentalismus in Christentum,
Judentum, Islam, Buddhismus oder Hindu-
ismus, das menschenverachtende Poten-
zial von Religionen? Wie kann dem Miss-
brauch von Religion durch staatliche
Macht widerstanden werden? Wer entlarvt

~die Gdtzen des Kapitalismus, des Konsums,
des unendlichen Wachstums?

av Was ich auch innerhalb meiner muslimi-
schen Community feststelle, macht mir Sor-
gen: eine gewisse identitére, teilweise sehr ver-
schlossene, sehr dogmatische Praxis, die leider
auch von jungen Menschen getragen und als
Halt gesucht wird. Es gibt auch in spirituellen
Bewegungen, die sich nicht als religios defi-
nieren, problematische Aspekte von Macht und
Unterwerfung. Mir ist es wichtig, dass Kritik

Neue Wege 2.24

bestehen bleibt, die Kritik an der Macht, die
Kritik am Krieg, Kritik an der Politik und eben
auch die Kritik an religiosen Autorititen.

oo Im Spiritualitdtsbegriff, wie ich ihn ver-
wende, steckt durchaus schon eine Kritik, weil
Spiritualitit sehr haufig etwas Ausserinstitutio-
nelles war und ist. Aber zu sagen, Spirituali-
tét stehe notwendigerweise in Opposition zu
Religion, ist ein Missverstandnis; Spiritualitat
nahrt sich aus der Religion und umgekehrt. Wir
brauchen einen Raum fiir das Gesprich, weil
es im Bereich von Religion einerseits sehr
schnell zu identitdren Verhartungen und Eng-
fiihrungen kommen kann und es andererseits
die iiberzogenen Verbote gibt, sich Elemente
aus anderen Traditionen anzueignen. Wenn
ich beispielsweise versuche, als Christin bud-
dhistische Elemente zu integrieren, kann mir
je nachdem auch das Recht dazu abgesprochen
werden.

Ich finde, wir sollten heute Spiritualitit
sogar noch starker 6ffnen und zugleich Macht-
verhiltnisse mitbedenken. Gerade in den reli-
giosen und theologischen Traditionen gibt es
den menschlichen Exzeptionalismus: Wir Men-
schen sehen uns als etwas Hervorgehobenes.

17



Politisch wird es angesichts des Zustands
der Welt, wenn wir nicht nur menschliche
Belange einbeziehen. Je nach Kosmologie
kann Anima oder Seele sehr weit gefasst sein.
Wir sind Geschopfe neben anderen empfind-
samen Wesen. Diese haben auch Rechte, und
wir haben auch Pflichten, Menschenpflichten.

v Die Natur ist in der islamischen Tradition
sakral, weil sie Gottes Geschopf ist, das gilt fiir
jedes Tier und jede Pflanze und wird deutlich
zum Beispiel an den Tieren, die im Koran spre-
chen. Wir haben auf der Erde eine Verantwor-
tung als Statthalter Gottes, wie das der korani-
sche Begriff des chalifa impliziert.

,oe Was der interspirituelle Raum auch sein
kann, ist ein Raum der Demut. Wenn ich noch-
mals bei der Kunst anschliessen darf: Sie ist
das hochkulturelle Feld, woran man gesell-
schaftlichen Wert ablesen kann. Dabei gibt
es einen interessanten Ausschluss. Schon die
Esoterikbewegung hat sich fiir die Spiritua-
litat der anderen interessiert, beispielsweise
fir Sufispiritualitit, aber, trotz Ausnahmen
wie Hildegard von Bingen, kaum fiir christli-
che Spiritualitit. In den bunten Regenbogen
der Spiritualitdt passen wir Christ*innen am
wenigsten rein. In den letzten Jahren sind
viele indigene schamanische Kiinstler*innen
in Museen, Biennalen oder Documentas ein-
geladen worden. Es wire fast unmoglich, dort
einen christlichen Priester hinzusetzen, der
ein Ritual vollzieht. Das geht aufgrund der
Geschichte von Kolonialismus und der Ver-
bindung mit Imperialismus kaum. Ich finde,
dass in einem Raum der Interspiritualitit auch
die christliche Spiritualitit wieder Platz finden
muss. Aber wir Christ*innen miissen uns sehr
kritisch mit der eigenen Tradition auseinan-
dersetzen, zum Beispiel mit der fragwiirdigen
Trennung von Hoch- und Buchreligionen ver-
sus Naturreligionen.

w Welche Herausforderungen sehen Sie,
auch im Licht dieses Gesprachs, auf uns
zukommen? Wo gilt es, diese sich
extrem in Verdanderung befindliche Reli-
gionslandschaft neu wahrzunehmen?

an Wir haben iiber die Liquiditit gesprochen.
Was ich feststelle, ist dieses Zerfliessen. Es
zerfliesst irgendwie alles, Identititen zer-
fliessen, individuelle Praxen zerfliessen. Fiir
mich ist das eine Herausforderung. Als mus-
limischer Seelsorger etikettiere ich mich ja
selbst. Ich begegne aber Menschen und Situa-
tionen, die immer fluider werden. Wo ist da die

18

Orientierung? An der Universitdt Freiburg in
der Schweiz lduft gegenwartig genau ein Pro-
jekt mit dem Namen «Diversitit und Orientie-
rung». Und wenn man ein Stiick weit Orientie-
rung hat — wie verhindert man, dass sie dann
sozusagen iibergriffig wird und dogmatisch?

rav In meinem Alter wird mir der jesuanische
Geist immer wichtiger. Das ist ein katholischer
Begriff. Jesuanischer Geist ist Widerstand, er
durchbricht alle Grenzen, religios, spirituell,
sozial, kulturell oder was die Geschlechter
betrifft. Da wird es politisch. Ich merke, dass
man rund um diesen Begriff noch Leute begeis-
tern kann. Das Historische an unserem Erbe
mo&chte ich nicht einfach pseudospirituellen
Gefiihlswelten iiberlassen.

s Mich beschiftigt, was die Philosophin
Corine Pelluchon «eine neue Aufklarung im
Dienste des Lebens» nennt. Um eine grund-
legende Perspektivenverschiebung geht es
auch der interreligiosen Forschergruppe
«Transcending Species — Transforming Reli-
gion». Mit ihrem Mitglied, dem christkatholi-
schen Theologen Andreas Krebs, habe ich vor
einiger Zeit fiir RefLab einen Podcast aufge-
nommen. Die Forscher*innen betrachten das
christliche Erbe aus einer radikal selbstkriti-
schen Perspektive: Zuerst kommt die Dekon-
struktion und erst dann die Frage: Woran kon-
nen wir ankniipfen? @

O Patrice de Mestral, *1933, ist pensionierter reformier-
ter Theologe und wohnt in Ménnedorf/ZH.

QO Johanna Di Blasi, *1968, ist Kunsthistorikerin, Kul-
turjournalistin und Bloggerin. Als gebiirtige Oster-
reicherin ist sie heute Mitarbeiterin der Reformierten
Landeskirche Ziirich, wo sie dem Team der
Social-Media-Plattform RefLab (reflab.ch) angehort.

O Abduselam Halilovic, *1992, studierte Islamwissen-
schaft, Geschichte der Neuzeit, Politikwissenschaft
und Religionsphilosophie an der Universitét Ziirich.
Seit 2019 ist er in der Geschiftsleitung des Vereins
Qualititssicherung der muslimischen Seelsorge in
6ffentlichen Institutionen (QuaMS) titig und seit 2021
ehrenamtlich Prisident der kantonalen Vereinigung
der Islamischen Organisationen in Ziirich (VIOZ).

Neue Wege 2.24



	"Spirituality is super interesting"

