
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 118 (2024)

Heft: 2

Artikel: "Spirituality is super interesting"

Autor: Hui, Matthias / Gisler Fischer, Esther

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1062545

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1062545
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Spirituality is
super

interesting»
Neue Wege-Gespräch mit Patrice de Mestral,

Johanna Di Blasi und Abduselam Halilovic
von Matthias Hui und Esther Gisler Fischer

In vielen Biografien kommt es
heute zur Überschreitung
religiöser Grenzen. Grenzgänge
ermöglichen andere Perspektiven,

auch in der Kunst. «Inter-
spiritualität» öffnet dafür einen
Raum. Zerfliessen dort alle
Identitäten? Gibt es auch Platz
für Religions- und Machtkritik?

nw Patrice de Mestral, Sie haben in den
1980er Jahren in Zürich die «Arbeitsstelle
für kirchliche Grenzgänger» geschaffen.
In den Neuen Wegen sagten Sie einmal
rückblickend: «Kirchliche Grenzgänger
haben emotional eine lose bis gebrochene
Beziehung zur Institution Kirche. Sie sind
dennoch oder gerade deswegen suchende
Menschen - oft als Folge einer Krise in
ihrem Leben, wie Scheidung, Klinikaufenthalt,

Arbeitsverlust. Wir versuchten,
verschüttete religiöse Erfahrungen zu
verarbeiten und diese Menschen für eine
Präsenz in der Welt zu gewinnen.» Welche

Erfahrungen machten Sie vor vierzig
Jahren an der Grenze der Kirche?

Patrice de Mestral Ich war in den Jahren des
Aufbruchs der 1970er Jahre Studienleiter im
Tagungszentrum Boldern, einer evangelischen
Akademie, und konnte dort während fünfzehn
Jahren in einem Dream-Team interdisziplinär
mit Theologinnen, Germanistinnen,
Historikerinnen oder Sozialpsycholog*innen
zusammenarbeiten. Wir bearbeiteten
gesellschaftliche Themen - Scheidung, Migration,
Entwicklungspolitik, Friedensforschung oder
Militärdienstverweigerung - immer gemeinsam

mit den betroffenen Gruppen. Nach
fünfzehn Jahren hatte ich das Gefühl, auf der
kirchlichen Grenze gelebt zu haben. Wenn
man anwaltschaftlich Bildungsarbeit macht,
muss man Position beziehen, aber gleichzeitig

lernen, auf die Gegnerinnen einzugehen.
Ich wurde oft angegriffen als zu links, zu rechts,
zu fromm, zu liberal. Das kostete mich einiges.

Nw Welche Konsequenz zogen Sie daraus?

PdM Nach fünfzehn Jahren wollte ich vom
Tagungszentrum auf dem Land weg in die
Stadt. In einem Studienurlaub klopfte ich
zuerst grosse europäische und US-amerikanische

Städte ab : Was entwickelt sich am Rand
der Institution Kirche? Ich merkte, dass es vom
Rand her interessant wird. Die Institution klebt
fest, glaubt, sie sei das Zentrum, und bezeichnet

die anderen als Randsiedlerinnen und
Distanzierte. Aber es war umgekehrt. Mich begeisterte

damals ein Vortrag von Dorothee Solle
zum Thema «Kirche ist auch ausserhalb der
Kirche». Ein Institut für Gemeindeaufbau in
Hamburg sprach nicht von Randsiedlerinnen,
sondern von kirchlichen Grenzgängerinnen.
Unter diesem Titel unterbreitete ich dem
Zürcher Kirchenrat ein Konzept. Nach anfänglicher

Skepsis konnte ich die Arbeitsstelle für
kirchliche Grenzgänger aufbauen - heute würden

wir sie wohl ohne das Adjektiv «kirchlich»
benennen...

nw und gendern.

PdM Neben einem kleinen Pensum als
Gefängnisseelsorger war ich in einem 70-Prozent-Job
für die Arbeitsstelle tätig. Ich organisierte
beispielsweise Seminare zur Verarbeitung
verschütteter religiöser Erfahrung für Fromme,
für Atheistinnen, für trans Personen. Ein
Hauptprojekt war das «Rendez-vous am
Donnerstag», eine Kaffeehauskirche, wo in Gruppen

über das Leben, über konkrete Themen

12 Neue Wege 2.24



gesprochen wurde. Die Kioskfrau war da, der
Anwalt, der gestrauchelte Professor, eine ungeheure

Vielfalt.

zw Sind Sie in Ihrer eigenen religiösen
Identität ein Grenzgänger geblieben?

pdM Ich habe als Laie Theologie studiert. Ich
wollte nie Pfarrer werden. Das ergibt eine
andere Identität: Ich kam immer wieder
von der Aussengrenze her in die Kirche hinein.

Der Theologe Paul Tillich hat den Satz
geprägt: «Die Grenze ist der fruchtbare Ort
der Erkenntnis.»

Johanna Di Blasi «Grenze» ist ja kulturell sehr aufgeladen.

An der Grenze findet die Transgression
als künstlerische Strategie statt. Gerade in der
Kultur der Moderne ist die Grenze der wichtige
kulturelle Ort. Mir gefällt die Definition von
Religion sehr, wonach es um Erfahrung an der
Grenze geht. Wenn ich mich an diese Grenze
wage, öffnen sich Räume. Die Grenze ist auch
der Ort, wo man die Beschaffenheit eines
Systems erkennen kann. Ich nehme das Bild des
Gewebes : Beim Gewebe kannst du an den Rändern

sehen, wie es aufgebaut ist. Die Grenze ist
der Raum, der mich anzieht. Ich suche - auch
in der Reflexion - das Wegkommen vom
Zentrum, die Dezentrierung, eine ähnliche Bewegung

kennzeichnet das postkoloniale Denken.

Nw Abduselam Halilovic, wie würden Sie sich
religiös verorten? Liegt Ihre Identität
innerhalb klarer religiöser Grenzen?

Abduseiam HaMiovic Wenn ich jetzt über mich selbst
spreche - aber ich sehe das auch in meinem
Umfeld -, sind die religiöse Biografie und die
religiöse Identität sehr komplex. Ich kann mich
nicht einfach zuordnen, ob ich in der Gemeinschaft

oder ausserhalb der Gemeinschaft bin.
In meinem Leben hatte ich verschiedene Phasen.

Es gab zuerst die Zeit des In-der-Gemein-
schaft-Seins. Ich komme aus einer Familie,
die religiös praktizierend ist. Dazu gehören
im Islam das tägliche Gebet und andere
regelmässige Praktiken sowie stark präsente
normative Überzeugungen und Wertvorstellungen.
Ich distanzierte mich als Teenager davon und
wollte mit Religion nichts mehr zu tun haben.
Ich ging an die Grenze, über die Grenze hinaus.

Als zu der Zeit faktisch Nichtglaubender
entdeckte ich den Islam neu über den Sufismus,
die islamische Mystik. Ich war mehrere Jahre
lang Mitglied in Sufi-Ordensgemeinschaften.
Dazu kam ein intellektuelles Interesse an meiner

religiösen Tradition, weshalb ich an der

Universität Zürich Islamwissenschaft studierte.
Diese wissenschaftliche Auseinandersetzung
mit meiner Religion habe ich aber spirituell
nicht als erfüllend erlebt.

/VW Wo stehen Sie heute?

ah Heute würde ich mich sowohl in der Mitte
der Gemeinschaft als auch an ihrer Grenze
verorten. Für meine religiöse Identität ist mir,
neben der islamischen Mystik und der
akademischen Islamwissenschaft, die muslimische
Seelsorge wichtig. Sie liegt mir sehr am Herzen,

auch wenn ich nie wirklich geplant hatte,
muslimischer Seelsorger zu werden. Heute ist
es für mich zugleich Beruf und Berufung. Als
Seelsorger*in ist man nahe an Grenzerfahrungen

dran. Man sieht ins Leben, so wie es ist. Es
geht mit diesen Erfahrungen nicht mehr, sich
religiös nur selbst zu bestätigen. Ich habe rasch
gewisse Fantasien abgelegt, wie die Welt sein
sollte und was von den Menschen zu erwarten
ist. Ich begleite beispielsweise multireligiöse
Familien, das ist für mich eine völlige
Normalität, die ich vor einigen Jahren überhaupt
nicht kannte. Aber ich bin auch im VIOZ, dem
Dachverband der muslimischen Organisationen

des Kantons Zürich, tätig. Wir Muslim*in-
nen stehen gewissermassen im umgekehrten
Prozess, wie ihn die anerkannten
Religionsgemeinschaften erleben. Die muslimischen
Religionsgemeinschaften versuchen, die staatliche

Anerkennung zu erreichen, und sind im
Prozess, eigene Institutionen, beispielsweise
im Bereich der Seelsorge oder der Ausbildung
religiöser Betreuungspersonen, aufzubauen.
Auch wenn ich das wichtig finde, frage ich mich
manchmal, ob es der intelligente Weg sei, im
selben Boot zu landen wie die bereits
anerkannten Religionsgemeinschaften und durch
die Institutionalisierung eine Trennung
zwischen Muslim*innen ausserhalb und innerhalb
organisierter muslimischer Gemeinschaften
zu schaffen. Das alles zusammen ist die
Komplexität oder die Hybridität, in der ich lebe.

nw Johanna Di Blasi, wie fällt Ihre religiöse,
ihre spirituelle Selbstbeschreibung aus?

jdb Auch ich als Kunsthistorikerin habe ein
komplexes Nähe-Distanz-Verhältnis zu
Religion. Es ist gegenüber der Institution Kirche
ein Sowohl-drinnen-wie-draussen-Sein. Das
passt mit meiner Arbeit beim RefLab zusammen.

Dieses reformierte Laboratorium ist eine
Institution, die sich, so heisst es im
Kirchenentwicklungsjargon, an Kirchendistanzierte wendet.

Wir sehen uns als das digitale Lagerfeuer

Neue Wege 2.24 13



«Mir ist es wichtig,
dass Kritik

bestehen bleibt,
auch die Kritik
an religiösen
Ai itr>ritäton ^

der Landeskirche. Wir sind im Wesentlichen im
Netz unterwegs, sozusagen als Stadtakademie
im Internet. Wir möchten gemeinsam mit
Interessierten unterwegs sein, gemeinsam lernen.
Das RefLab hat gezielt nach Mitarbeiterinnen
gesucht, die medienversiert und christentumsaffin

sind, die aber auch Menschen ansprechen
können, die sich selber nicht diesem klassischen

Milieu zugehörig fühlen. Ich fühle mich
im RefLab sehr angekommen.

w Sie bringen das Stichwort Interspirituaiität
in die Debatte ein. Was verstehen Sie
darunter?

jdb Ich bin seit Jahren im Redaktionsteam der
Zeitschrift kunst und kirche und eine genaue
Beobachterin des Feldes der Kunst. Mir wurde
deutlich, dass in der Kunst Spiritualität immer
häufiger eine Rolle spielt, je nachdem auch
zusammen mit Care und Healing. Das war
noch vor zehn Jahren anders, da wurde
Spiritualität noch mit Ethnokitsch oder Esoterik
gleichgesetzt. Wenn sich die Künstlerinnen
mit etwas beschäftigen, interessiert das einige
Jahre später alle. Ich habe das bei den Themen
Postkolonialismus oder Queerness beobachtet.

Deshalb bin ich hellhörig geworden. Einmal
hat mir ein Künstler aus Paris an einer
Ausstellung in Zürich gesagt: «Spirituality is
super interesting.» Als ich zurückfragte, was
er darunter versteht, konnte er zunächst nichts
dazu sagen. Dann bemerkte er: «Spiritualität
öffnet vielleicht andere Räume. » Da dachte ich
mir, es wäre schön, den Raum zu haben, wo
Künstlerinnen, die sich dafür interessieren,
und wir mit dem theologischen oder religiösen

Hintergrund zusammenkommen können.
So kam ich aufden Begriffdes interspirituellen
Raums und auf den Begriff «Interspirituaiität»
und merkte, dass er im angelsächsischen Raum
gefüllt ist, bei uns aber noch kaum. Vielleicht
kann Interspirituaiität ein Labor sein, wo whins

Offene denken und noch nicht mit
vorgeformten Begriffen hineingehen. Die gemeinsame

Aufgabe: Welche Spiritualität brauchen
wir im 21. Jahrhundert?

im Ist Interspirituaiität für Sie nun ein Raum,
ein Labor, in dem von allen Seiten her
etwas hinein- und zusammenfliesst, wo
alles Platz hat, das gerade dort ankommt?
Oder ist das konkret neu Entstehende
das Eigentliche der Interspirituaiität?

14 Neue Wege 2.24



Ist der Raum ein Möglichkeitsraum für die
Entwicklung von Zukünftigem?

jdb Natürlich kann man sich bei den weiten
und vagen Begriffen «Spiritualität» und «Religion»

Klischees entlanghangeln. Ich möchte
aber ernsthaft schauen, was für ein Potenzial

in diesen Begriffen liegt. Ich würde die
Interspiritualität erst einmal der Interreligio-
sität und der Ökumene gegenüberstellen, bei
denen es um einen Raum geht, in dem die
Religionen oder die Konfessionen zusammenkommen.

Man spricht miteinander, meditiert und
betet vielleicht zusammen. Interspiritualität

ist zugleich inklusiver und geht tiefer. Sie
setzt stärker bei den Gemeinsamkeiten an als
bei den Unterschieden. In diesen Raum trete
ich nicht als Muslim oder als Christin oder als
Theologieprofessor ein, sondern - wenn man
beim Wort bleibt - als geisterfülltes Wesen. Es

geht nicht darum, die eigene Identität aufzugeben,

sondern sie tiefer zu fassen. Allein wenn
jemand eine muslimische Mutter und einen
christlichen Vater hat, ergibt sich das. Oder
wenn Leute sagen, sie seien spirituell, aber
nicht religiös. Oder wenn wir feststellen, dass
wir religiöse Anteile haben, aber auch säkulare.
Hybride Formen, die schnell als Mischmasch
oder oberflächlich erscheinen mögen, gehören
in diesen Raum.

Dabei kommt für mich das Politische dieses

Begriffs zum Tragen: Es geht um issues,
wie sie die Cultural Studies benennen, um
Themen, um Anliegen, die wir, aus verschiedenen
Richtungen kommend, vertiefen müssen, wie
das Engagement für den Frieden oder für die
Umwelt. Für Interspiritualität ist das vertiefte
Verhältnis zu sich selbst, zur Mitwelt und zu
Gott kennzeichnend. Interspiritualität kann
ein Raum sein, den Menschen besiedeln können,

Grenzgänger*innen, die merken, dass ihr
Gottesbild so weit geworden ist, dass es Platz
hat für scheinbar Widersprüchliches.

NW Wenn Sie, Abduselam Halilovic, nun dieses
Bild eines spirituellen Labors vor sich
sehen: Klingt aus Ihrer Erfahrung etwas
an? Widerspiegelt es Wahrnehmungen
von Realitäten in Ihrem Kontext? Oder
sehen Sie Interspiritualität eher als
philosophische Hypothese abseits Ihres Zürcher
Alltags?

ah Ich fand den Satz «spirituality is super
interesting» interessant und die Erfahrung, dass
beim Nachfragen weitere Worte fehlen. Solche
Momente erlebe ich immer wieder. Menschen

sagen, sie seien offen für Spiritualität, aber

mit Religion könnten sie nicht viel anfangen.
Auch viele sich selbst als muslimisch definierende

Menschen formulieren es so. Den Begriff
«Interspiritualität» kenne ich noch kaum.
Vielleicht bin ich noch zu sehr in meiner eigenen
religiösen Tradition verhaftet, in meinem eigenen

religiösen Habitus; ich habe Mühe,
Interspiritualität zu füllen. Zwar ging ich persönlich
an die Grenze und über die Grenze hinaus, aber
ich kehrte danach bewusst wieder zurück in die
eigene Tradition. Zu Interspiritualität habe ich
Fragezeichen: Wie würde ein interspirituelles
Ritual aussehen? Oder wie findet ein interspirituelles

seelsorgerliches Gespräch statt? In meiner

Arbeit als muslimischer Seelsorger spreche
ich zu neunzig Prozent mit muslimischen
Menschen, die aber eben in ihrer Praxis, in ihrer
Identität sehr divers sind. Oder ist Interspiritualität

in meinen seelsorgerlichen Begegnungen
mit nichtmuslimischen Menschen zu finden?

jdb Sie erwähnten zuvor biografisch die
Sufimystik. Empfinden Sie den Begriff
«Spiritualität» als einen christlichen?

ah Nein. Eine tief verstandene, tief gelebte,
auch eine islamisch geprägte Spiritualität geht
über das Religiöse im Sinn der religiösen Identität

des Individuums wie auch des Kollektivs
hinaus. Wenn der persische Sufimystiker Rumi
im 13. Jahrhundert sagt: «Komm, komm, wer
auch immer du bist», geht es nicht mehr darum,
wie du dich selbst definierst.

jdb «Jenseits von richtig und falsch werden wir
uns begegnen», sagt Rumi ja auch.

pdM Ich habe weniger Berührungsängste mit
dem Wort Religion, wenn ich es im Sinne des
Theologen Paul Tillich definiere: Religion ist
das, was mich zutiefst betrifft und von dem
ich mich ergriffen fühle. Es ist also nicht ein
«Reden über», sondern ein Betroffensein. Über
diese Schiene, auch über Kunst, Musik, ist Religion

kein Problem, da ist noch nichts von
Konfession. Wenn ich mit Menschen, mit
Grenzgängerinnen darüber rede, was sie zutiefst
angeht, kommen Sexualität, Liebe und viele
weitere Lebensdimensionen zur Sprache, die
berühren. Manchmal sind mir diese spirituellen

Ausflüge, über die wir hier sprechen, zu
sehr individualistische Heilssuche. Dann bin
ich ganz froh, dass es einen Rahmen gibt,
Institutionen, muslimische, katholische oder
reformierte, die eine Geschichte haben. Spiritualität

kommt mir manchmal «hors-sol» vor: Alles
geht, wir brauchen keine Definitionen - aber
die Sache hat keine Wurzeln.

Neue Wege 2.24 15



jDB Bei Spiritualität schwingt oft mit, dass es

um etwas Individualistisches geht: Ich suche
mir auf dem Sinn-Supermarkt die Dinge
zusammen. Das steht in einer Spannung zu
meinem Begriff von Spiritualität: verbunden
sein, mit meinem menschlichen Gegenüber,
aber auch mit meiner Mitwelt. Die individuelle

Erfahrung muss der Ausgangspunkt sein.
Wir sind im Zeitalter der Mündigkeit, für die
meisten von uns ist es glücklicherweise vorbei,

dass uns Grossinstitutionen sagen, was wir
denken und glauben sollen. Ich kann nur bei
meiner Ergriffenheit ansetzen, aber dann
versuchen, sie in den Dienst von etwas Grösserem
zu stellen, ich kann das «Göttliches» nennen.

hm Wenn Spiritualität individuell anpassbar
ist - geht dann nicht das kollektive
Element von Religion und die damit
verbundene gesellschaftliche und politische
Handlungsfähigkeit verloren?

jDB Kollektive zu bilden ist ja in der heutigen
Zeit eine ganz neue Wissenschaft. Das hat mit
Netzen zu tun, mit Vernetzung. Es gibt Studien
zu religiösen Influencer*innen in den sozialen
Netzwerken: Wen können diese einsammeln,
und welche Qualität haben die entstehenden
Communitys? Es zeigt sich, dass es um sehr
flüssige Gebilde geht, es gibt den Begriff der
Liquid Church. Bei «Liquidität» liegt dann
natürlich auch die Liquidierung von Kirche
nicht mehr fern Die Studien kommen zum
Schluss, dass Communitys und auch Kirchen
im Netz schwache Organisationen sein werden,
schwach im Sinne dessen, dass sie den Leuten
nicht vorgeben, was sie zu denken haben,
sondern dass sie sich auf Bedürfnisse einlassen,
dass sie versuchen müssen, zu interagieren.

Nw Und wie verhält sich das nun beim neuen
Thema InterSpiritualität?

JDB Interspiritualität als Denkexperiment
ist gar nicht so neu. Der US-amerikanische
Benediktinermönch Wayne Teasdale prägte
den Begriff 1999 in seinem Buch The Mystic
Heart. Im Hintergrund standen bereits die
Friedensfrage und die Ökokrise. Teasdale
meinte, dass aus einem tiefen Gefühl des
Verbundenseins ein Engagement für den Planeten
entstehen müsse. Teasdale hat auch eine Bewegung

von Menschen geschaffen. Mich hat das
elektrisiert. Er war ein Schüler von Bede
Griffiths, dem Benediktinermönch, der in der Mitte
des 20. Jahrhunderts in Indien einen Aschram
gründete und damit religiöse und auch
nichtreligiöse Menschen anzog. Interspiritualität

kann da eine Brücke schaffen. Bede Griffiths
hat Verbindungen zwischen Hinduismus,
Buddhismus und Katholizismus geknüpft. Es gibt
aber die Kritik an den beiden Benediktinermönchen,

dass sie bei aller Öffnung trotzdem
christozentrisch gedacht hätten. Das könnte -
so die postkoloniale Kritik - auch ein verdeckter

Versuch sein, zum Beispiel den Hinduismus
theoretisch zu einer Art Variante des Katholizismus

zu machen.

PdM Sie sprechen von Benediktinern. Ich gehe
immer wieder in das Zisterzienserkloster in
Hauterive in Freiburg in der Schweiz, weil
ich dort die gelebte Spiritualität der Mönche
erfahre, die von der Praxis des gregorianischen

Gesangs geprägt ist. Mönche haben eine
Disziplin. Und das möchte ich auch für mein
Leben nicht aufgeben: Ohne dass ich in einer
gelebten Praxis geerdet bin, die sich jeden
Tag in irgendeiner Form mit heiligen Texten
beschäftigt, regelmässig wie das Zähneputzen,
fehlt etwas an dieser Spiritualität. Die Ördens-
leute sind nur Ordensleute, weil sie -
interessanterweise wie die Muslim*innen - täglich
ihre Gebete halten. Das gibt eine unglaubliche
Power.

jDB Sind Sie, Abduselam Halilovic, noch mit
uns im Raum der Interspiritualität oder haben
wir Sie verloren?

ah Bei der Debatte um Interspiritualität oder
auch oft im interreligiösen Dialog zeigen sich
zementierte Ungleichbehandlungen von
Menschen. Die Frage, welche Macht, welche
Anerkennung und welches Gehör eine Gruppe hat,
ist da für mich zentral: Die Macht zur
Selbstermächtigung, zur Teilhabe, wird einem
grossen Teil der Bevölkerung verwehrt. Die
muslimische Gemeinschaft, aber auch die
christlich-orthodoxe und viele weitere
Religionsgemeinschaften werden strukturell, rechtlich,

ökonomisch ungleich behandelt.
Uns gibt es als Kollektiv gewissermassen

immer noch gar nicht, die Gesellschaft will
uns nicht sehen, man drängt uns nach wie vor
an den Rand. Auf uns kann es zynisch wirken,
wenn es heisst: «Wir sind jetzt schon weiter, wir
sind jetzt bei der Interspiritualität und wollen
das Ganze sowieso auflösen.» Das sind Dilemmata,

teilweise auch Frustrationen und
Verletzungen, die wir mit uns tragen.

JDB Wenn Interreligiosität vom Staat und von
der Gesellschaft ernst genommen wird, müssen

nichtchristliche Glaubensgemeinschaften
und Religionen auch staatliche Mittel

16 Neue Wege 2.24



«Mir gefällt die
Definition
von Religion,
wonach es um
Erfahrung an der
fîron7Q noht m
bekommen, sofern sie sich sozial und seelsorgerisch

betätigen.

ami Auch wenn es widersprüchlich klingt:
Gerade religiöse Traditionen und die
kritische Auseinandersetzung mit ihnen
ermöglichen Religions- und Herrschaftskritik.

Wenn Interspiritualität für alles
offen ist: Wer kritisiert dann den religiösen

Fundamentalismus in Christentum,
Judentum, Islam, Buddhismus oder Hinduismus,

das menschenverachtende Potenzial

von Religionen? Wie kann dem
Missbrauch von Religion durch staatliche
Macht widerstanden werden? Wer entlarvt
die Götzen des Kapitalismus, des Konsums,
des unendlichen Wachstums?

ah Was ich auch innerhalb meiner muslimischen

Community feststelle, macht mir Sorgen:

eine gewisse identitäre, teilweise sehr
verschlossene, sehr dogmatische Praxis, die leider
auch von jungen Menschen getragen und als
Halt gesucht wird. Es gibt auch in spirituellen
Bewegungen, die sich nicht als religiös
definieren, problematische Aspekte von Macht und
Unterwerfung. Mir ist es wichtig, dass Kritik

bestehen bleibt, die Kritik an der Macht, die
Kritik am Krieg, Kritik an der Politik und eben
auch die Kritik an religiösen Autoritäten.

jdb Im Spiritualitätsbegriff, wie ich ihn
verwende, steckt durchaus schon eine Kritik, weil
Spiritualität sehr häufig etwas Ausserinstitutio-
nelles war und ist. Aber zu sagen, Spiritualität

stehe notwendigerweise in Opposition zu
Religion, ist ein Missverständnis; Spiritualität
nährt sich aus der Religion und umgekehrt. Wir
brauchen einen Raum für das Gespräch, weil
es im Bereich von Religion einerseits sehr
schnell zu identitären Verhärtungen und
Engführungen kommen kann und es andererseits
die überzogenen Verbote gibt, sich Elemente
aus anderen Traditionen anzueignen. Wenn
ich beispielsweise versuche, als Christin
buddhistische Elemente zu integrieren, kann mir
je nachdem auch das Recht dazu abgesprochen
werden.

Ich finde, wir sollten heute Spiritualität
sogar noch stärker öffnen und zugleich
Machtverhältnisse mitbedenken. Gerade in den
religiösen und theologischen Traditionen gibt es
den menschlichen Exzeptionalismus : Wir
Menschen sehen uns als etwas Hervorgehobenes.

Neue Wege 2.24 17



Politisch wird es angesichts des Zustands
der Welt, wenn wir nicht nur menschliche
Belange einbeziehen. Je nach Kosmologie
kann Anima oder Seele sehr weit gefasst sein.
Wir sind Geschöpfe neben anderen empfindsamen

Wesen. Diese haben auch Rechte, und
wir haben auch Pflichten, Menschenpflichten.

ah Die Natur ist in der islamischen Tradition
sakral, weil sie Gottes Geschöpf ist, das gilt für
jedes Tier und jede Pflanze und wird deutlich
zum Beispiel an den Tieren, die im Koran
sprechen. Wir haben auf der Erde eine Verantwortung

als Statthalter Gottes, wie das der koranische

Begriff des chalifa impliziert.

jdb Was der interspirituelle Raum auch sein
kann, ist ein Raum der Demut. Wenn ich nochmals

bei der Kunst anschliessen darf: Sie ist
das hochkulturelle Feld, woran man
gesellschaftlichen Wert ablesen kann. Dabei gibt
es einen interessanten Ausschluss. Schon die
Esoterikbewegung hat sich für die Spiritualität

der anderen interessiert, beispielsweise
für Sufispiritualität, aber, trotz Ausnahmen
wie Hildegard von Bingen, kaum für christliche

Spiritualität. In den bunten Regenbogen
der Spiritualität passen wir Christinnen am
wenigsten rein. In den letzten Jahren sind
viele indigene schamanische Künstlerinnen
in Museen, Biennalen oder Documentas
eingeladen worden. Es wäre fast unmöglich, dort
einen christlichen Priester hinzusetzen, der
ein Ritual vollzieht. Das geht aufgrund der
Geschichte von Kolonialismus und der
Verbindung mit Imperialismus kaum. Ich finde,
dass in einem Raum der Interspiritualität auch
die christliche Spiritualität wieder Platz finden
muss. Aber wir Christinnen müssen uns sehr
kritisch mit der eigenen Tradition
auseinandersetzen, zum Beispiel mit der fragwürdigen
Trennung von Hoch- und Buchreligionen versus

Naturreligionen.

aw Welche Herausforderungen sehen Sie,
auch im Licht dieses Gesprächs, auf uns
zukommen? Wo gilt es, diese sich
extrem in Veränderung befindliche
Religionslandschaft neu wahrzunehmen?

ah Wir haben über die Liquidität gesprochen.
Was ich feststelle, ist dieses Zerfliessen. Es
zerfliesst irgendwie alles, Identitäten
zerfliessen, individuelle Praxen zerfliessen. Für
mich ist das eine Herausforderung. Als
muslimischer Seelsorger etikettiere ich mich ja
selbst. Ich begegne aber Menschen und
Situationen, die immer fluider werden. Wo ist da die

Orientierung? An der Universität Freiburg in
der Schweiz läuft gegenwärtig genau ein Projekt

mit dem Namen «Diversität und Orientierung».

Und wenn man ein Stück weit Orientierung

hat - wie verhindert man, dass sie dann
sozusagen übergriffig wird und dogmatisch?

PdM In meinem Alter wird mir der jesuanische
Geist immer wichtiger. Das ist ein katholischer
Begriff. Jesuanischer Geist ist Widerstand, er
durchbricht alle Grenzen, religiös, spirituell,
sozial, kulturell oder was die Geschlechter
betrifft. Da wird es politisch. Ich merke, dass

man rund um diesen Begriff noch Leute begeistern

kann. Das Historische an unserem Erbe
möchte ich nicht einfach pseudospirituellen
Gefühlswelten überlassen.

jdb Mich beschäftigt, was die Philosophin
Corine Pelluchon «eine neue Aufklärung im
Dienste des Lebens» nennt. Um eine
grundlegende Perspektivenverschiebung geht es
auch der interreligiösen Forschergruppe
«Transcending Species - Transforming
Religion». Mit ihrem Mitglied, dem christkatholischen

Theologen Andreas Krebs, habe ich vor
einiger Zeit für RefLab einen Podcast
aufgenommen. Die Forscherinnen betrachten das
christliche Erbe aus einer radikal selbstkritischen

Perspektive: Zuerst kommt die Dekon-
struktion und erst dann die Frage: Woran können

wir anknüpfen? •
O Patrice de Mestral, *1933, ist pensionierter reformier¬

ter Theologe und wohnt in Männedorf/ZH.

O Johanna Di Blasi, *1968, ist Kunsthistorikerin, Kul¬
turjournalistin und Bloggerin. Als gebürtige
Österreicherin ist sie heute Mitarbeiterin der Reformierten
Landeskirche Zürich, wo sie dem Team der
Social-Media-Plattform RefLab (reflab.ch) angehört.

O Abduselam Halilovic, *1992, studierte Islamwissen¬
schaft, Geschichte der Neuzeit, Politikwissenschaft
und Religionsphilosophie an der Universität Zürich.
Seit 2019 ist er in der Geschäftsleitung des Vereins
Qualitätssicherung der muslimischen Seelsorge in
öffentlichen Institutionen (QuaMS) tätig und seit 2021
ehrenamtlich Präsident der kantonalen Vereinigung
der Islamischen Organisationen in Zürich (VIOZ).

18 Neue Wege 2.24


	"Spirituality is super interesting"

