
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 118 (2024)

Heft: 1

Artikel: Von Clara Ragaz-Nadigs Klassenperspektive lernen

Autor: Jacobs, Charlotte

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1062535

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1062535
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Von Clara
Ragaz-Nadigs

Klassenperspektive

lernen
Charlotte Jacobs

Clara Ragaz-Nadig ist als
Frauenrechtlerin, religiöse Sozialistin
und Pazifistin bis heute in
Erinnerung geblieben. Ihre scharfsinnigen

Analysen und ihr politisches

Engagement sind von einem
revolutionären Klassenbewusst-
sein geprägt - einer Perspektive,
von der wir gerade heute viel
lernen können.

Clara Ragaz-Nadigs Denken und Wirken sind
eingebettet in die Frage, wie Leben und Arbeiten
in einer Gesellschaft organisiert werden, also
in eine klassenbewusste Kritik an der
gesellschaftlichen (Re-)Produktionsweise. Dass Clara
Ragaz-Nadig selbst aus einem bildungsbürgerlichen

Milieu stammte und die Bildungschancen
ihrer Schicht genoss1, stehtnicht imWiderspruch
dazu, dass sie zutiefst einer nichtbürgerlichen
christlichen Ethik und der internationalen,
proletarischen Frauenbewegung verpflichtet war.

Gegenwärtige Rezeptionen feministischer
Vorreiter*innen laufen Gefahr, gerade eine

solche revolutionäre Klassenperspektive
auszublenden: Zu veraltet scheint ein marxistisch
inspirierter Klassenbegriff; zu unbequem und
radikal scheinen die sozialistischen Forderungen,

in die der Kampf um Gleichberechtigung
eingebettet ist; zu einfach ist es, die emanzipa-
torischen Ziele in der Erlangung des Frauen-
stimm- und -Wahlrechts als erfüllt zu betrachten.

Ein Blick auf Werk und Wirken Clara
Ragaz-Nadigs zeigt aber, dass gerade ihre
klassenbewusste Gesellschaftskritik nicht an Aktualität

verloren hat. Ja, es scheint fast, als hätten

ihre Analysen und mahnenden Worte die
gesellschaftspolitischen Herausforderungen
unserer Gegenwart bereits vor Augen.

Klasse als
gesellschaftliches

Verhältnis
Im Alltagsbewusstsein wird Klasse meist
synonym mit Milieu oder Schicht entlang von
Einkommensgrenzen, Bildungswegen oder
Berufsgruppen definiert. Daraus resultiert das
Bild einer - nicht selten in Blaumann gekleideten

- Arbeiter*innenklasse als einer von
mehreren Schichten der arbeitenden Bevölkerung.
Von einer marxistisch inspirierten Klassentheorie

aus betrachtet ist das allerdings ein
schwerwiegendes Missverständnis. Hier wird
die Arbeiter*innenklasse als die vielschichtige
und diverse Gruppe derer verstanden, die darauf

angewiesen sind, für den eigenen
Lebensunterhalt die eigene Arbeitskraft auf dem
Arbeitsmarkt zu verkaufen. Kurz gesagt ist sie
die Klasse aller Lohnabhängigen - ganz gleich,
ob sie körperlich oder intellektuell, produktiv
oder reproduktiv, ausgebildet oder unausgebil-
det, gegenwärtig oder zukünftig, bezahlt oder
unbezahlt arbeiten müssen.2

Die Klassentheorie beschreibt mit «Klasse»
keine statischen Identitäten, sondern
Beziehungen und gegenseitige Abhängigkeitsverhältnisse

innerhalb einer Gesellschaft. In
kapitalistischen Gesellschaften folgt aus den
marktwirtschaftlichen Regeln ein Verhältnis,
in dem die arbeitende Klasse von ihrem Lohn
lebt, während ihre geleistete Arbeit von einer
kapitalbesitzenden Klasse für Leben und Pro-
fitmaximierung privat angeeignet wird.

Klassenlage und
Geschlechterfrage

Clara Ragaz-Nadig hat dieses gesamtgesellschaftliche

Ausbeutungsverhältnis als Grundbedingung

des Kapitalismus klar vor Augen, wenn
sie den notwendigen Transformationsprozess

Neue Wege 1.24 29



als «Kampf um eine völlige Neugestaltung
unseres Wirtschaftslebens»3 bezeichnet. Als
Ausgangspunkt feministischer Befreiungskämpfe

beschreibt sie 1915 in ihrem viel beachteten

Vortrag Die Frau und der Friede die
spezifische Klassenlage von Frauen: «Wir haben
uns mit Verhältnissen abgefunden, mit denen
wir uns niemals hätten abfinden dürfen. Ich
denke an das ungeheure soziale Unrecht der
Missachtung der Frau, das sich in hundertfacher

Gestalt und Form äusserte, in der
gewissenlosen Ausbeutung ihrer Arbeitskraft, in der
Minderbewertung ihrer Arbeitsteilung, in der
Vorenthaltung öffentlicher Rechte [...]. »4

Sie spricht damit nicht nur das geteilte Los
der Arbeiterinnen als ausgebeutete Klasse an,
sondern beschreibt zugleich die geschlechtliche

Differenzierung der Ausbeutung: Einerseits

teilen alle Geschlechter die Grundbedingungen

ihrer Klassenlage, andererseits wird
durch die zweigeschlechtliche Arbeitsteilung

die Frau als unbezahlte Sorgearbeitende,
schlechter bezahlte Lohnarbeitende und politisch

Entrechtete konstituiert. Die Auswirkungen

dieser zweigeschlechtlichen Arbeitsteilung
sind bis heute sichtbar beispielsweise an der
Tatsache, dass Frauen in der Schweiz 10,8 Prozent

weniger verdienen und einen Grossteil der

bezahlten und unbezahlten Care-Arbeit leisten.
Wie tief diese binäre Geschlechterordnung in
der kapitalistisch organisierten Gesellschaft
verankert ist, merken wir immer wieder an
der Vehemenz und Gewaltförmigkeit, mit der
an heterosexueller und zweigeschlechtlicher
Norm festgehalten wird.5

Die politischen Konsequenzen, die Clara
Ragaz-Nadig aus der Geschlechterfrage zieht,
benennt sie in ihrer Rede zum Internationalen
Frauentag 1919: «Nicht nur muss die Proletarierin

mit ihren männlichen Genossen zusammen

den Kampf um eine völlige Neugestaltung

unseres Wirtschaftslebens aufnehmen;
sie muss auch, eben um diese Neugestaltung
zu erreichen, in den Kampf um die völlige
Gleichberechtigung mit dem Manne treten.»6
Ihr gelingt es dabei, die Geschlechterfrage als
Klassenfrage zu beleuchten, ohne den Kampf
um Überwindung der Geschlechterspaltung
und -Unterdrückung innerhalb der Klasse
hintanzustellen. Sie ist sich sicher: «Wären
diese Schranken der Ungleichheit einmal
aufgehoben, so könnten wir unsere Kräfte viel
mehr auf die Verfolgung unserer eigentlichen
Ziele verwenden.»7



«Wo spuck ich aus,
wo bück ich mich?»

Doch nicht nur entlang von Geschlecht ist die
arbeitende Klasse - damals wie heute - in
vermeintliche Interessengegensätze gespalten.
Auch unabhängig davon ist sie keine homogene
Gruppe, die automatisch in gegenseitiger
Solidarität agiert. Vielmehr stehen ihre Mitglieder
durch den Wettbewerb um den Verkauf ihrer
Arbeitskraft in bitterer Konkurrenz.

Mit dem Gedicht Wo fängt der « fremde
Fötzel»8 an?9 führt uns Clara Ragaz-Nadig
anschaulich vor Augen, wie auch Nationalismus,

Rassismus und Diskriminierung aufgrund
von Schichtzugehörigkeit (heute meist
«Klassismus» genannt) das ideologische Futter für
Entsolidarisierungen bringen. Sie vergleicht
darin die Ehrerbietung, die «der Fremde» der
herrschenden Klasse (hier konkret der deutsche

Kaiser beim Staatsbesuch und «manch ein
fremder Fabrikant») erfährt, mit der Verachtung,

die dem sogenannten «fremden Fötzel»
widerfährt. Letzterer wird bildreich als
unterbezahlter migrantischer Arbeiter beschrieben,
«den veracht, / Wer noch auf Ansehn Anspruch
macht». Die Doppelmoral, die aus dem
Klassencharakter des Rassismus (also der Verflechtung

von Rassismus und Klassenlage) folgt,
wird dabei klar porträtiert. Doch nicht nur das :

Der fragende Schluss- und Höhepunkt vermittelt

uns gerade die Systemzwänge und
Handlungslogiken, die Nationalismus, Rassismus
und soziale Hierarchisierungen in einer
Klassengesellschaft erfüllen: «Die Frage wird erst
kitzlig dann/ Wenn's heisst: Wo fängt der Fötzel

an in unserm freien Vaterland? / Wo find't
genau die Grenze sich?/Wo spuck ich aus,
wo bück ich mich? / Wem schüttle bieder ich
die Hand in unserm Vaterland?» Das Gedicht
beschreibt hier ganz anschaulich jene Systemzwänge

und Handlungslogiken: Um sich den
eigenen, so unwahrscheinlichen Aufstieg zu
ermöglichen, wird ein Nach-unten-Treten und
Nach-oben-Buckeln in Kauf genommen. Diese
Verhaltensweisen liegen für das Individuum,
das den eigenen Aufstieg sichern will, näher als
eine gemeinschaftliche Solidarisierungspraxis
innerhalb der arbeitenden Klasse.

In dem gesellschaftlichen Interessenkonflikt
zwischen arbeitender Klasse und

aneignender Klasse ist nichts gefährlicher für den
Status quo als die Solidarität der
Lohnabhängigen, die sich für ihr kollektives
Interesse an einer anderen Organisation von
Arbeit, die nicht auf der Ausbeutung der eigenen

Arbeitskraft beruht, einsetzen. Doch
dies wird ganz besonders durch homogene

Gemeinschaftskonstruktionen und identitäre
Grenzziehungen entlang von Nation, Schicht
oder Sexualität verhindert.10 Anstelle eines
solidarischen Lohnabhängigkeitsbewusstseins
wird eine Loyalität innerhalb dieser Gruppen
erzeugt - ein gehorsames Verbundenheits- und
Treuegefühl von unten nach oben. So fühlt sich
der Schweizer Arbeiter verbunden mit seinem
Ausbeuter, aber nicht mit seiner nichtschweizerischen

Kollegin.

Solidarität oder Loyalität
in Zeiten der Krise?

Diese Logik verschärft sich besonders in
Krisenzeiten. Als Pazifistin, die zwei Weltkriege
miterlebt hat, weiss Clara Ragaz-Nadig, dass
die nationale Loyalität zu den Kriegstreibenden

meist gegenüber einer internationalen
Solidarität mit den arbeitenden Klassen anderer

Länder überwiegt. So kritisiert sie in Die
Frau und der Friede (1915), dass die Frau viel
für den Krieg und nichtgegen ihn geleistet habe
und die Sozialdemokratie sich zu Burgfrieden
und fast überall zu Kriegszustimmung hinreis-
sen Hess.11 Mit internationalistischer Klarheit
hält sie dagegen: Kriege werden nie im
Interesse der arbeitenden Klasse geführt, sondern
folgen der kapitalistischen Logik, «die Sicherheit

in den Rüstungen [...] sucht»12 und wo der
Staat «mit Waffenmacht nach aussen und nach
innen glänzen und Ehrfurcht gebieten»13 muss.
Gerade die Verantwortung für die nächsten
Generationen gebiete es demgegenüber, «die
Schicksalsgemeinschaft zu erkennen, die uns
mit den anderen Ländern und Völkern verbindet»14.

Die arbeitende Klasse habe eben nicht
ihr Leben für die Kriege der herrschenden
Klasse zu geben, sondern sich in Solidarität mit
allen Arbeiterinnen zu organisieren und
einzusetzen für eine neue Gesellschaftsordnung,
die den Menschen und nicht den Profiten diene.

Was sagt uns
Clara Ragaz-Nadig heute?

«Ist es nicht ein Hohn, von einem neuen
Verhältnis der Menschen zueinander zu reden,
wenn die Klassengegensätze sich nur noch
mehr verschärfen, weil der Krieg noch viel
mehr als das gewöhnliche Wirtschaftsleben das

Grosskapital stärkt und die kleinen Existenzen
vernichtet? Ist es nicht ein Hohn, von Frauenrechten

zu reden, wenn gerade jene Macht
triumphiert, die der Frauenbewegung am meisten

entgegengesetzt ist, die Macht der rohen
Gewalt?»15 Über hundert Jahre nachdem Clara
Ragaz-Nadig diese Fragen gestellt hat, sind sie

Neue Wege 1.24 31



aktueller denn je. Um pazifistische Perspektiven
wird gerungen, während die Bevölkerung

zum «Frieren für den Krieg» angehalten oder
Aufrüstung im Namen «feministischer Aussen-
politik» propagiert wird.

Mit der Klassenperspektive die Welt zu
betrachten, heisst auch heute noch zu fragen:
In wessen Interesse sind Leben und Arbeit in
unserer Gesellschaft organisiert? Welche
Systemlogiken lassen uns Partikularinteressen nur
in Konkurrenz zueinander denken und Kriege
als Handlungszwänge sehen?

Von Clara Ragaz-Nadig können wir diese
Perspektive lernen. Denn sie ist keine liberale
Feministin: Es geht ihr nicht darum, für den
Aufstieg einzelner Frauen die sogenannte
Glasdecke zu durchstossen. Sie ist eine klassenbe-
wusste Feministin für die 99 Prozent und sieht
den Kampf um Gleichheit nicht damit gewonnen,

dass «alle gleich armselig und elend
wären»16. Von ihr können wir lernen, dass
Unterdrückungen und identitäre Schranken zu
überwinden sind, die uns von einer Solidarität
mit allen Ausgebeuteten abhalten. Diese
Überwindung ist notwendig, um sich der gemeinsamen

Klassenlage und dem Interesse an der
Nichtausbeutung der eigenen Arbeitskraft
bewusst zu werden. Von ihr lernen wir die
unermüdliche Hoffnung aufeine sozialistisch
organisierte Gesellschaft, die es gemeinsam inter-
sektional zu erkämpfen gilt, denn - so lehrt sie
uns - «jede Fessel, die heute fällt, bedeutet ein
Hindernis weniger auf unserm Weg»17. •
O Charlotte Jacobs, *1992, ist Evangelische Theologin

und Mitinitiatorin der Kritischen Religionswissenschafts-

und Theologie-Tage (KTM). Als Doktorandin
der Friedrich-Schiller-Universität Jena forscht sie
unter anderem zur Bedeutung des Klassenbegriffs für
gegenwärtige intersektionale Theologie.

1 Vgl. Helen Kremos: Clara Ragaz-Nadig (1874 bis
1957). Ein Lebensriickblick. In: Neue Wege 10.1997,
S. 280-292.

2 Vgl. Charlotte Jacobs:«... wenn es der Kirche gelingt,
das Proletariat zu gewinnen». Über die unverhoffte
Rückkehr des Klassenbegriffs und eine christliche
Theologie für die 99 %. In: Christ und Sozialist76
(2023), S. 104-111.

3 Clara Ragaz: Die Revolution der Frau. In: Neue Wege
7.1919, S. 361-372, hier S. 262.

4 Clara Ragaz: Die Frau und der Friede. In: Neue Wege
6.2015, S. 240-254, hier S. 245.

5 Dass in der kapitalistischen Produktionsweise die
Reproduktion der Arbeitskraft (d. h. Bildungs-, Sorge-

und Hausarbeit) von der Produktion getrennt und
durch ideologische Legitimationsprozesse der
Naturalisierung und Normalisierung bestimmten Körpern
zugeschrieben wurde, ist der Grund dafür, dass uns
die binäre Geschlechterordnung heute als natürlich
erscheint und andere Geschlechtervorstellungen
zunächst verdrängt wurden: weiterführend vgl. Friederike

Beier (Hrsg.): Materialistischer Queerfeminismus.
Theorien zu Geschlecht und Sexualität im Kapitalismus.

Münster 2023.

6 Clara Ragaz: Die Revolution der Frau. In: Neue Wege
7.1919, S. 361-372, hier S. 362.

7 Ebd. S. 370.

8 «Fremder Fötzel» ist ein stark abwertender, rassisti¬
scher Begriff aus der Schweiz, vergleichbar mit dem
Wort «Lump».

9 Hier und im Folgenden: Clara Ragaz: Wofängtder
fremde «Fötzel» an? In: Neue Wege 5.1970, S. 144 f.

10 Der deutsch-amerikanische Befreiungstheologe Jörg
Rieger erörtert diesen Mechanismus am Beispiel der
White Supremacy und nennt das Herrschaftsmittel
Unite and Conquer, da es den imperialen
Spaltungsmechanismus Divide et impera komplementiert: Vgl.
Jörg Rieger: Theology in the Capitalocene. Ecology,
Identity, Class and Solidarity. Minneapolis 2022,
S. 152-162.

11 Clara Ragaz: Die Frau und der Friede. In: Neue Wege
6.1915, S. 240-254.

12 Ebd.

13 Ebd. S. 247.

14 Clara Ragaz: Ist die Frau Pazifistin? In: Neue Wege
10.1997, S. 279

15 Clara Ragaz: Die Frau und der Friede. In: Neue Wege
6.1915, S. 240-254, hier S. 251

16 Clara Ragaz: Die Revolution der Frau. In: Neue Wege
7.1919, S. 361-372, hier S. 368.

17 Ebd. S. 369.

32 Neue Wege 1.24


	Von Clara Ragaz-Nadigs Klassenperspektive lernen

