
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 118 (2024)

Heft: 1

Artikel: Kinderstubenmoral in Kriegszeiten

Autor: Sancar, Annemarie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1062530

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1062530
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kinderstubenmoral

in
Kriegszeiten

Annemarie Sancar

Clara Ragaz erlebte zwei
Weltkriege. Tief erschüttert von
diesen Erfahrungen betrieb sie
unermüdlich feministische
Friedenspolitik. Ihre Ansätze
sind überraschend - und
erschreckend - aktuell.

In diesem Essay suche ich nach Erklärungen
für die vielen Parallelen, aber auch die
Unterschiede, zwischen der feministischen
Friedenspolitik von Clara Ragaz und der heutigen.
Mich interessiert, wie Clara Ragaz über Krieg
und Frieden, über die Rolle der Frauen in der
Friedensbewegung und über die Bedeutung
der Wirtschaftsordnung für ein friedliches
Zusammenleben nachgedacht hat und wie sie
gehandelt hat, um ihren Zielen näherzukommen.

Wo stehen wir heute? Was hat sich geändert?

Was ist gleichgeblieben? Es sind aktuelle

Fragen: Welche Hindernisse stellen sich
Friedensaktivist*innen, Wissenschaftlerinnen,

Praktikerinnen, Politikerinnen in den
Weg, die sich weltweit gegen Militarisierung,
Aufrüstung und Gewalt und für ein gewaltfreies,

friedliches Zusammenleben engagieren? Was
haben wir von Clara Ragaz und ihresgleichen
gelernt? Wo sollten wir in der feministischen
Friedensarbeit heute Akzente setzen?

Befreiung
aus der Abhängigkeit

vom Mann
Clara Ragaz richtete ihren Blick auf die Rollen

der Frauen in gesellschaftlichen Prozessen

und auf ihre Einflussmöglichkeiten, um
ihre Lebenssituation zu verbessern. Sie
interessiert sich für die geschlechterspezifischen
Denk- und Handlungsweisen und dafür,
welchen Einfluss diese auf die Friedenspolitik
haben könnten. Die Friedensaktivistin Clara
Ragaz schreibt bereits 1915, dass die
Unterschiede zwischen Frau und Mann ihr jeweiliges

Verhalten in Krieg und Frieden teilweise
erklären, distanziert sich dabei aber von einer
eindeutig biologischen Begründung.1 Oberstes

Gebot bleibt für Clara Ragaz die Menschlichkeit,

ihr Glaube an das Gute ist in diesem
Sinne unbestechlich. Die fehlenden politischen

Rechte von Frauen sah Clara Ragaz als
einen wichtigen Grund für die Ergebenheit
der Frauen. Frauen akzeptierten zu unreflek-
tiert eine gesellschaftliche Ordnung, in der
der Mann vorgibt, was rechtens ist. Das müsse
sich ändern, damit das Friedenspotenzial der
Frauen wirkmächtig werde.

Doch reichen die politischen Rechte? Clara
Ragaz nimmt eine klare Haltung zur Rolle der
Ökonomie in der Friedenspolitik ein. Sie ist
überzeugt, dass das herrschende Wirtschaftssystem

die Voraussetzungen für die Versorgung

aller mit den notwendigen Gütern und
damit auch das friedliche Zusammenleben
nicht erfüllen kann. Es müsse sich grundlegend
ändern, damit Friede überhaupt möglich sei.
Geschlechtergerechtigkeit ist eine der
Grundvoraussetzungen für Frieden, wird aber unter
kapitalistischen Bedingungen eher verhindert.
Clara Ragaz bleibt nicht bei Allgemeinplätzen,
sie benennt die problematischen Punkte und
analysiert die Zusammenhänge: Ausgehend
von den schlechten Arbeitslöhnen, die tief
gehalten würden, um Gelüste nach mehr zu
verhindern, kritisiert sie die unhinterfragte
Steigerung der Militärausgaben. Die Militärausgaben

seien für Massnahmen zur Vernichtung von
Menschenleben und Gütern bestimmt, doch
würden sie als Massnahmen zur Erhaltung der
Existenz des Volkes ausgegeben.

Die Erfahrungen in verschiedenen
Frauennetzwerken in der Schweiz, insbesondere
in der Stimmrechtsbewegung, und ihre

Neue Wege 1.24 9



Vielleicht
internationalen Kontakte führten Clara Ragaz
zum Frauenweltbund für den Frieden (englisch

ICW), dem Vorläufer der Internationalen
Frauenliga für Frieden und Freiheit IFFF

(englisch WILPF)2. Bereits 1915 gründet sie mit
der Chemikerin Gertrud Woker deren Schweizer

Sektion. 1919 organisiert sie die internationale

Frauenfriedenskonferenz in Zürich,
an der sich Frauen zum ersten Mal nach dem
Ersten Weltkrieg wieder treffen - über allem
stehen die Grundwerte Gerechtigkeit und Freiheit.

An diesem Kongress erhält die Organisation

den bis heute gültigen Namen:
Internationale Frauenliga für Frieden und Freiheit
IFFF (englisch WILPF).3 Clara Ragaz pflegt
weiterhin gute Beziehungen mit der Aktivistin

Jane Addams aus den USA, die ihr auch
die Idee der sogenannten Settlements
näherbringt, Gemeinschaftszentren mit dem Ziel der
Arbeiter*innenbildung: Clara Ragaz führt dieses

Konzept zur Entscheidung, in das Quartier
Aussersihl umzuziehen, um emanzipatorische
Aktivitäten in der Nähe der Arbeiter*innen-
klasse zu entwickeln.

Lokale Realitäten -
internationale

Verflechtungen
Ausgehend von der Settlement-Idee kaufen
Clara Ragaz und ihr Mann, der Theologieprofessor

Leonhard Ragaz, im Jahr 1922 das
Haus an der Gartenhofstrasse 7 in Aussersihl,
einem typischen Arbeiter*innenquartier in
Zürich, wo sich die Folgen der Industrialisierung

besonders gut manifestieren.4 Das Wissen
um die Lebensbedingungen der Arbeiterinnen
beziehen sie nicht aus der Theorie, sondern aus
der eigenen Lebenserfahrung Sie erhoffen
sich Einblicke in den Alltag der Menschen,
um dann gezielt Unterstützung zu bieten. Die
Vision war klar: Sie wollten die Lage der
Arbeiterinnen in den Fabriken und zu Hause verbessern,

um deren Position in der Öffentlichkeit
und ihr Bewusstsein als Menschen mit Rechten

zu stärken. Clara Ragaz nennt Rechtlosigkeit
und den fehlenden Zugang zu Bildung als

Gründe für das Elend. Sie fragt sich, ob sich
die Situation verbessern würde und Frieden
eher möglich wäre, wenn Frauen politische
Rechte hätten. In Anbetracht der Komplexität
der Situation, die sich in der Ausbeutung der
Arbeiterinnen, der Konzentration von Reichtum,

der Machtgier weniger Kapitalisten
manifestiert, entscheidet sie sich für eine Kombination

von Aktivitäten: soziales Engagement
für die Arbeiterinnen (soziale Arbeit), das
Stimmrecht für Frauen (politische Arbeit) und

Neue Wege 1.24



die internationale Friedensbewegung
(Vernetzungsarbeit). Die heutige Welt basiere auf
Macht und Gewalt; sie suche Sicherheit in den
Rüstungen und nicht in einer Rechtsordnung.
Clara Ragaz stellt die Frage, «was für eine
Rolle wirtschaftliche Faktoren, das Verlangen
nach Bodenschätzen, Rohstoffen, Zugang zu
Wasserwegen in der Entfesselung von Kriegen
spielen»5. Friedensarbeit muss, so ihre
Überzeugung, die grösseren Zusammenhänge
einbeziehen, um wirkungsvoll zu sein. Die
Forderungen der Frauenfriedenskonferenz von
1919 sind noch heute hoch aktuell: universelle
Abrüstung, Verbot chemischer Waffen, ein
Völkerbund, um Nationalismus zu entkräften und
dem Kriegshandwerk den Boden zu entziehen.

Wirtschaft und
Friedensarbeit heute?

Gute Bildung für alle, ein Gemeinwesen, das
sich um die Menschen kümmert, eine
Wirtschaft für das Wohlergehen aller, umfassende

Abrüstung und Entmilitarisierung sind
für Clara Ragaz Voraussetzungen für soziale

Gerechtigkeit, Gleichberechtigung und
Frieden. Die Nähe zum Alltag der Menschen
ebenso wie die internationale Vernetzung sind
wichtige Ausgangspunkte ihres Handelns. Die
konkreten Auswirkungen der wirtschaftlichen
Ausbeutung werden bereits zu Claras Zeiten
deutlich sichtbar. Gleichzeitig erlaubt ihre
staatenübergreifende Vernetzung einen
vertieften Einblick in die Kriegsökonomie, in die
Aufrüstung und die beschleunigte Entwicklung
von chemischen Waffen, in Kommunikations-,
Überwachungs- und Kriegstechnologien. Ihr
breites Netzwerk nutzte Clara Ragaz für die
Mobilisierung der Frauen, sich politisch für
Gleichberechtigung und Frieden zu engagieren,

was nach dem Ersten Weltkrieg besonders
dringlich erschien.

Wie steht es um heutige feministische
Friedenspolitiken? Wo schliessen sie an Clara
Ragaz' Engagement an? Die Verquickung von
lokaler «Basisarbeit» mit entrechteten
Menschen, insbesondere Frauen unterer Schichten,
einerseits und den internationalen
Friedensbemühungen, die die grossen Zusammenhänge
und strukturellen Gründe von Gewalt und Krieg
deutlich machen, andererseits treibt die
feministische Friedenspolitik bis heute um. Wir
sind heute nicht viel weiter, trotz der erleichterten

Kommunikation und dem globalisierten
Wissen, zum Beispiel über die Entwicklungen
der Rüstungsindustrie weltweit. Der Blick auf
die aktuellen gesellschaftspolitischen und
wirtschaftlichen Rahmenbedingungen liefert

Neue Wege 1.24

Clara
Ragaz



bestimmt einige Erklärungen für die friedens-
politischen Misserfolge: Im Diskurs der Mächtigen

werden Friede und Krieg zusammengezurrt

- Krieg als Möglichkeit, Frieden zu
schaffen. Das bedeutet auch legitimierte
Aufrüstung, Zementierung der Rollenbilder oder
Auftrieb der Waffenliebhaber*innen oder der
Rüstungskapitalisfinnen.

Dagegen wehrt sich die feministische
Friedenspolitik vehement und plädiert für einen
Frieden, der nur mit der umfassenden Sicherheit

einer Care-Gesellschaft überhaupt möglich

ist. Aus heutiger Sicht sind Clara Ragaz'
Überzeugung und ihr Wissen - gerade über das
dialektische Verhältnis von wirtschaftlicher
Entwicklung und Friedensarbeit - besonders
aufschlussreich. Noch nie wurde so viel Geld in
die Aufrüstung gesteckt wie in den letzten Jahren.

Wie im Jahrbuch 2023 des SIPRI (Stockholm

International Peace Research Institute)
steht, stiegen die weltweiten Militärausgaben
das achte Jahr in Folge und erreichten 2022
schätzungsweise 2240 Milliarden Dollar, den
höchsten Stand, der jemals von SIPRI
aufgezeichnet wurde. Im Schnitt sind 6,2 Prozent der
Budgets aller Regierungen Militärausgaben.

Warum ist es so schwierig, Forderungen
nach Abrüstung und nach Sicherheit ohne
Waffengewalt umzusetzen? Auch in der heutigen

Friedensbewegung wird die globalisierte
Wirtschaft zu wenig mitgedacht und die
feministische Debatte tut sich schwer, die
ökonomischen Machtverhältnisse und die Friedenspolitik

systematisch zusammenzudenken.
Die antimilitaristische Organisation GSoA
(Gesellschaft für eine Schweiz ohne Armee)
versucht seit vielen Jahren, die Profitmaximie-
rung der Rüstungsindustrie stärker in den Blick
zu rücken. Die Diskussionsstränge bleiben
dennoch weitgehend getrennt: Auf der einen
Seite geben die Militärexpert*innen den Ton
an, was Sicherheit bedeute. Gegen die militärische

Sicherheit, die Schutz vor den von aussen
kommenden Feinden gewähren und somit die
nationale Sicherheit garantieren soll, stehen
die Menschenrechte und somit eine
Sozialpolitik, die Sicherheit in der Grundversorgung

für alle sieht, einem Ort der hohen Kosten

und niedrigen Gewinne. Es wird lieber in
gewinnbringende Bereiche investiert als in die
Care-Wirtschaft, die kostenmässig immer teurer

geworden ist, ohne jedoch marktrelevanten
Gewinn zu erzeugen.6 Heute stellen wir

also fest, dass Militarisierung und Aufrüstung
deutlich mehr Profit versprechen als die
kostspielige Politik für soziales Wohlergehen aller.
Die Friedenspolitik hat ihren Weg aus diesem
Dilemma bis heute nicht gefunden, und es stellt

12



sich die Frage, wer denn überhaupt an Frieden
im Sinne von Clara Ragaz interessiert ist.

Feministische
Friedenspolitik

heisst Care

Die gesellschaftlichen, wirtschaftlichen und
politischen Gegebenheiten haben sich seit
den Wirkungsjahren von Clara Ragaz sicher
verändert. Der Markt ist globalisierter und
schneller, nicht nur der Privatsektor, auch die
öffentlichen Dienste sind dereguliert. Rendite,
Profitmaximierung und Wachstum sind
wegleitend. Mit einem globalisierten Arbeitsmarkt
lässt sich zugunsten der Wirtschaft vieles
ausgleichen, er beflügelt aber die rassistische

und nationalistische Abschottungspolitik.
Gewinner sind die Rüstungs- und

Überwachungsindustrie sowie der Rohstoffmarkt.
Sicherheit scheint mit Waffen möglich. Die
soziale Sicherheit, die Sicherheit im Alltag,
ist nachgeordnet. Clara Ragaz sieht es genau
umgekehrt: Wenn die Sicherheit aller gewährleistet

ist, braucht es keinen Krieg, und Abrüstung

wäre endlich möglich. Heute formulieren

es feministische Friedensaktivistinnen
so: «Care-Arbeit ist eine der elementarsten
Formen gesellschaftlicher Teilhabe. Sie wird
meistens von Frauen geleistet, die damit das
Gefüge unserer Gesellschaft zusammenhalten
und täglich zu unserem Sicherheitsempfinden
beitragen. Für eine geschlechtergerechte Form
des Friedens müssen wir Care-Arbeit als
Friedensförderung anerkennen und gerechter
verteilen. Je besser die Bedingungen, unter denen
sie erbracht wird, desto eher durchbrechen wir
Gewaltstrukturen. »7

Care-Arbeit als Begriff existiert zu Zeiten
von Clara Ragaz nicht, mit ihrem Begriff der
«Kinderstube» kommt sie ihm nahe. Sie schreibt
in ihrem Vortrag Die Frau und derFriede:
«Entweder gilt das, was wir die Kinder lehren sollen,
Güte, Freundlichkeit, Liebe, Vertrauen, Grossmut,

Treue, Wahrhaftigkeit, auch im späteren
Leben und Zusammenleben, oder sonst hat es
auch für die Kinderstube nicht viel Wert; denn
der Kinderstube sind die Kinder bald entwachsen,

und was sollen sie dann mit diesen
Kinderstubenidealen anfangen, die ihnen im Lebenskampf

ja nur hinderlich sind?» Wie sie erkannt
hatte, sind gute Bedingungen für Care-Arbeit -
die personenbezogene Sorgearbeit, die meistens

zu Hause von Frauen unbezahlt geleistet
wird - ein zentraler Pfeiler der Friedenspolitik.

Nur wenn Sorgearbeit unter guten
Bedingungen erfolgen kann und den Frauen nicht
alle Zeit stiehlt, ist Friede möglich. Das gilt

heute immer noch. «Die Pflege- und
Betreuungsarbeit bietet also täglich den sozialen Kitt,
der Gesellschaften zusammenhält. Als solche
ist Care-Arbeit unersetzliche Friedensarbeit.
Trotzdem sind ein Grossteil der Care-Arbei-
ter*innen sozialer und wirtschaftlicher
Unsicherheit ausgesetzt und werden in Beratungsund

Entscheidungsbereichen oft systematisch
ignoriert. Solange die Care-Arbeit grösstenteils

an Frauen ausgelagert wird, bleibt jedes
Engagement zur Partizipation von Frauen ein
Lippenbekenntnis. »8

Care-Arbeit
als Nebenschauplatz

Feministische Friedenspolitik bezieht sich
heute auf die im Jahr 2000 verabschiedete
Resolution des UNO-Sicherheitsrates UNSCR
1325. Hier wird festgehalten, dass Frieden nur
möglich ist, wenn die Frauen in politischen
Entscheidungsprozessen gleichwertig beteiligt

sind. Die Schweiz verfolgt dieses Ziel
unermüdlich, allerdings eher auf Nebenschauplätzen,

wo zwar kleine Entscheide über einzelne
Projekte der Gewaltprävention oder zur Förderung

der Gleichstellung gefällt und Notlagen
von Frauen gelindert werden. Bei grossen
Budgetentscheiden werden Care-Bedürfnisse
indes kaum berücksichtigt, die Bedingungen
der alltäglichen Sorgearbeit kaum verbessert
und die Last der Frauen im Alltag kaum institutionell

aufgefangen - trotz Vorstössen für eine
neue, gendergerechte Politik der Nachkriegsund

Wiederaufbauwirtschaft.
Ist der Graben zwischen der marktbezogenen

Wirtschaft und den nicht kommodifi-
zierten Tätigkeiten im Sorgebereich gewachsen?

Clara Ragaz konnte kaum voraussehen,
wie die postfordistische Deregulierung und
Flexibilisierung die Care-Arbeit aus dem Blick
rückt, indem das, was nicht monetarisiert werden

kann, dem privaten Haushalt, also meist
den Frauen, überlassen wird. Für Clara Ragaz
stand aber schon damals fest: Nur wenn sich
die Bedingungen für die Sorgetätigkeiten
verbessern, wenn Frauen mehr Zeit für Bildung
und Teilnahme am öffentlichen Leben haben,
ändert sich etwas zum Guten: «Ich denke heute
an das ungeheure soziale Unrecht der Missachtung

der Frau, das sich in hundertfacher Gestalt
und Form äusserte, in der gewissenlosen
Ausbeutung ihrer Arbeitskraft, in der Minderbewertung

ihrer Arbeitsleistung, in der
Vorenthaltung öffentlicher Rechte.»9 Was ist neu in
der aktuellen Debatte?, müssen wir uns kritisch
fragen. Schon Clara Ragaz wusste, dass Krieg
Vernichtung bedeutet und jede Waffe tödlich ist,

Neue Wege 1.24 13



dass Waffengewalt die patriarchalen Werte und
Rollenbilder verstärkt. Die feministische
Friedenspolitik vertritt diese Positionen fast
einstimmig. Wie schon damals, als die Sozialdemokratie

in Zeiten des Zweiten Weltkriegs von
der Kriegseuphorie angesteckt ihre Position
betreffend Waffen änderte - was Clara Ragaz
zum Austritt aus der Partei bewog - stellt auch
heute die Frage der Waffengeschäfte die
feministische Bewegung vor eine Zerreissprobe.
Einigkeit besteht darin, dass Friedenspolitik

ohne Reflexion der makroökonomischen
Prozesse erfolglos bleibt und Care-Wirtschaft
die ihrer gesellschaftlichen Leistung entsprechende

Unterstützung bekommen muss.
Darüber zerbrechen sich die feministischen Frie-
densaktivist*innenheute die Köpfe: Es braucht
vielfältige Vernetzung, und es braucht
unterschiedliche Ansätze und Perspektiven, um
Friedensprozesse nachhaltig beeinflussen zu
können.

Heute ist die Datenlage besser, die
Kommunikation einfacher. Vielleicht geht es heute
mehr als früher um die Definitionsmacht von
Sicherheit. Sie liegt heute bei der militärischen
Version, was mitunter mit der Tatsache
zusammenhängt, dass Kriegsmaterialgeschäfte zu
den lukrativsten Wirtschaftszweigen gehören.
Die Narrative der Notwendigkeit, Armeebudgets

aufzustocken, flammen vor allem in Zeiten
von Krieg auf, das zeigt sich in den Texten von
Clara Ragaz ebenso wie heute : Bürgerinnen
sollen im Glauben an eine absolute nationale
Sicherheit gelassen werden. Eine feministische
Friedensaktivistin aus Belarus sagte dazu: «Je
mehr Waffen geliefert werden, desto prekärer
unsere Sicherheit.»10 Die Definitionsmacht
von Sicherheit ist umkämpft. In Clara Ragaz'
Worten : «Wir müssen kämpfen, und zwar einen
bitteren, schweren, harten Kampf kämpfen.
Keinen Kampf mit Kanone und Maschinengewehr,

Kriegsschiff und Militärluftschiff, aber
einen Kampf gegen Kanone und Maschinengewehr,

Kriegsschiff und Militärluftschiff. Und
ich glaube, dass der noch schwerer sein wird;
denn das sind Götter geworden, denen die Völker

ihre Geschicke anvertraut haben, und sie
angreifen, heisst heilige Güterangreifen.»11 •
O Annemarie Sancar, *1957, ist Sozialanthropologin. Sie

arbeitete für frieda (ehemals cfd) zu kritischer Öffent-
lichkeits- und Friedensarbeit, zehn Jahre war sie
Genderbeauftragte der DEZA, zwei Jahre beschäftigte sie
sich bei swisspeace mit der Umsetzung der UNSCR-
Resolution 1325 zu Frauen, Frieden und Sicherheit.
Die letzten drei Jahre als Arbeitnehmerin koordinierte

sie das feministische Netzwerk von FriedensFrauen
Weltweit. Sie engagiert sich transnational in feministischen

Netzwerken mit Schwerpunkt Friedenspolitik
und Gendergerechtigkeit.

1 Clara Ragaz: Die Frau und der Friede. In: Neue Wege
6.1915, S. 240-254. Lea Burger: Clara Ragaz: «Ist die
Frau Pazifistin»? In: Neue Wege 7/8.2021, S. 24-27.

2 Die Initiative dazu ging von führenden Persönlich¬
keiten der Frauenstimmrechtsbewegung aus. Die
WILPF ist als Teil der weiblichen Emanzipationsbewegungen

des 20. Jahrhunderts zu verstehen. Es
ging also nie nur um Frieden, sondern von Anfang
an auch um den Anspruch auf soziale Gerechtigkeit.

3 Heidi Meinzolt: Von der Vergangenheit lernen, von
der Gegenwart inspiriert und visionär für die Zukunft
bleiben. In: Women Vote Peace. Zurich Congress 1919.
Zürich 2019, S. 7-9.

4 Ruedi Epple: Vom «Settlement» zur «Anlaufstelle»,
der Gartenhof bis 1945. In: Boesch et a\:Haus Gartenhof

in Zürich, Raum für vernetzte Friedensarbeit,
S. 17-97. Zürich 2019.

5 Clara Ragaz: Ist die Frau Pazifistin? in: Neue Wege
10.1997, S. 278-279.

6 Care-Arbeit lässt sich nicht nach neoliberalen Wachs¬
tumsmodellen organisieren, die Rationalisierung ist
schwierig. Die Auslagerung in Billiglohnländer ebenfalls,

da es sich um personenbezogene Tätigkeiten
handelt. Heute lässt sich feststellen, dass Teile der
Care-Arbeit kommodifiziert worden sind, das heisst,
sie sind dem Markt unterworfen, müssen also Profit
erzeugen. Dabei handelt es sich um spezifische
Leistungen in der Pflege oder Betreuung, wo professionelles
Wissen gefragt und maschinelle Beschleunigung
zum Beispiel mittels Roboter nicht möglich ist.

7 KOFF, cfd, FriedensFrauen Weltweit, swisspeace
(Hrsg.): Kein Frieden ohne Care-Arbeit. Internationaler
Leitfaden für Geschlechtergleichstellung, Beiträge
der Zivilgesellschaft zur Umsetzung der UN-Agenda
für Frauen, Frieden und Sicherheit in der Schweiz.
Zürich 2021.

8 Ebd.

9 Clara Ragaz: Die Frau und der Friede. In: Neue Wege
6.1915, S. 240-254, hier S. 245/246.

10 Zitat aus einem Workshop zu Demilitarisierung und
Abrüstung im September 2023 in Bern, organisiert
von FriedensFrauen Weltweit.

11 Clara Ragaz: Die Frau und der Friede. In: Neue Wege
6.1915, S. 240-254, hier S. 252.

14 Neue Wege 1.24


	Kinderstubenmoral in Kriegszeiten

