
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 117 (2023)

Heft: 12

Artikel: Seifenblasen : Gedicht zur Zeit

Autor: Gisler Fischer, Esther

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1049932

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1049932
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Seifenblasen.
Gedicht zur Zeit

Esther Gisler Fischer

Zeit ist im biblischen Buch Kohelet
ein grosses Thema. Alles hat
seine Zeit, alles hat ein Ende. Alles
ist flüchtig, aber mit der Chance
auf einen grossen Moment.
Seifenblasen sind in diesem Text,
der auf einer Predigt basiert,
das Bild dafür.
Das hat er gesagt, der Prediger, Sohn von
David, der König in Jerusalem war:
Seifenblasen, Seifenblasen, hat er gesagt; Seifenblasen,

Seifenblasen ist alles. Was hast du von
allem, was du besitzt; wofür du dich abrackerst
unter der Sonne?

Die Worte Kohelets, des Sohnes Davids,
des Königs in Jerusalem.

Nichtig und flüchtig, sprach Kohelet,
nichtig und flüchtig, alles ist nichtig.

Welchen Gewinn hat der Mensch von
seiner ganzen Mühe und Arbeit
unter der Sonne?

(Kohelet, 1,1-2)

Das ist die Frage zu Beginn des biblischen
Buches Kohelet, das auch Prediger Salomos
genannt wird. Im Ersten Testament wird es
zu den Büchern der Weisheit gezählt. In der
Lutherbibel trägt das Buch den Titel Prediger
Salomo. Kohelet war wohl ein Sammler von
Sprichwörtern, die er verbesserte und in Form
brachte. Er trat in der Art griechischer
Wanderphilosophen öffentlich auf und versammelte
einen Schülefinnenkreis um sich.

Sind das die Worte eines depressiven
Pessimisten, wie Kohelet auch schon bezeichnet
worden ist? Oder ist er gar ein Prediger der
Lebensfreude, wie ihn andere sehen? Tatsache

ist, dass er sich Gedanken macht zur Zeit
und ihrem Gehalt. «Alles hat seine Zeit», sagt
er in diesem Abschnitt auch. Es handelt sich
um eines der berühmtesten und bekanntesten
Gedichte der Weltliteratur; das sogenannte
Zeitgedicht.

Kohelet stellt sich der Frage, was denn
bleibt zwischen dem ersten Schnaufer bei der
Geburt und dem letzten vor Eintritt des Todes.
Er ist sich der Endlichkeit des Lebens bewusst.

Unser irdisches
Leben: eine bemessene,

befristete Zeit
Die Zeit ist nach der ersten Schöpfungserzählung

im 1. Buch Mose, der Genesis, genauso
durch Trennung entstanden wie der Raum: Es
sind die Trennungen von Tag und Nacht, von
Jahreszeiten, von Arbeits- und Ruhezeiten. Zeit
kennt immer ein Vorher und ein Nachher und
ein Jetzt. Beim Raum ist es dasselbe: Da gibt
es ein Nebeneinander, ein Hintereinander und
ein Übereinander. Das bedeutet zum Beispiel:
Wo ich bin, kannst du nie sein.

Es gibt Begrenzung von allem, was auf
Erden ist. Kohelet sagt: Alles hat seine Stunde,
hebräisch seine «zman», alles hat sein zeitliches

Mass. Für alles Geschehen gibt es eine
bestimmte, eine bemessene Zeit, «eet» im
Hebräischen. Der jüdische Religionsphilosoph

Martin Buber übersetzte das mit «Frist».
Also ist jede Zeit befristet und trägt damit ein
Ende in sich. Dies erleben wir schmerzlich,
wenn wir erwartet oder unerwartet von einem
lieben Menschen Abschied nehmen müssen.
Die Zeit und die Ereignisse in der Zeit gehen
an keiner Person spurlos vorüber. Wir brauchen

Bilder von Hoffnung und Zuversicht,
die uns Kraft geben, mit Niederlagen fertig
zu werden oder einen geliebten Menschen
loszulassen.

Die Dichterin Hilde Domin schöpft Kraft
aus starken biblischen Bildern:

24 Neue Wege 12.23



Bitte

Wir werden eingetaucht
und mit dem Wasser der Sintflut

gewaschen,
wir werden durchnässt
bis auf die Herzhaut.

Der Wunsch nach der Landschaft
diesseits der Tränengrenze
taugt nicht,
der Wunsch, den Blütenfrühling

zu halten,
der Wunsch, verschont zu bleiben,
taugt nicht.
Es taugt die Bitte,
dass bei Sonnenaufgang die Taube
den Zweig vom Ölbaum bringe.
Dass die Frucht so bunt wie die Blüte sei,
dass noch die Blätter der Rose am Boden
eine leuchtende Krone bilden.

Und dass wir aus der Flut,
dass wir aus der Löwengrube und dem

feurigen Ofen
immer Versehrter und immer heiler
stets von Neuem
zu uns selbst
entlassen werden.

Glück hat ein Ende in sich, aber eben
das Unglück auch. Gott sei Dank.

Unser Leben
in der Zeit realisiert sich

in Gegensätzen
Zeit und Raum trennen. Sie bilden Gegensätze,
Pole, zwischen denen wir uns bewegen.

Kohelet betrachtet unser Leben in all seinen
Vollzügen in sieben Doppelstrophen. Sieben ist
die Vollkommenheitszahl. Sieben meint hier
das ganze Leben in all seinen Gegensätzen,
Grenzen, Abmessungen.

Für alles gibt es eine Stunde, und Zeit
gibt es für jedes Vorhaben unter
dem Himmel:

Zeit zum Gebären und Zeit zum Sterben,
Zeit zum Pflanzen und Zeit zum Ausreissen

des Gepflanzten,

Zeit zum Töten und Zeit zum Heilen,
Zeit zum Einreissen und Zeit zum

Aufbauen,

Zeit zum Weinen und Zeit zum Lachen,
Zeit des Klagens und Zeit des Tanzens,
Zeit, Steine zu werfen, und Zeit, Steine

zu sammeln,
Zeit, sich zu umarmen, und Zeit, sich aus

der Umarmung zu lösen,
Zeit zum Suchen und Zeit zum Verlieren,

Zeit zum Bewahren und Zeit zum
Wegwerfen,

Zeit zum Zerreissen und Zeit zum Nähen,
Zeit zum Schweigen und Zeit zum Reden,

Zeit zum Lieben und Zeit zum Hassen,
Zeit des Kriegs und Zeit des Friedens.

Kohelet sieht das Leben in seinem natürlichen
Verlauf, vom Geborenwerden bis zum Sterben,
vom Pflanzen bis zum Ausreissen. Auch die
Gewalt wird thematisiert, die in jedem Leben
steckt, und Wiedergutmachungsversuche werden

angesprochen: Töten und Heilen, Einreissen

und Bauen. Die Gefühle in der Tiefe der
Seele werden benannt: Weinen und Lachen,
Klagen und Tanzen. Der Mensch wird in seiner
Geschlechtlichkeit wahrgenommen, der Mensch
herzt und hört auf zu herzen. Steinewerfen oder
Sammeln sind hebräische Metaphern für männliches

und weibliches Begehren. Auch der Besitz
kommt in den Blick: Er wird gesucht oder verloren,

behalten oder weggeworfen. Schweigen und
Reden, das Zerreissen von Kleidern aus Empörung

oder Scham und das Wiederzusammennähen

beschreiben Kommunikationsstile. Und
es werden Beziehungserfahrungen geschildert:
Lieben und Hassen, Friede und Streit.

Am Schluss steht genauso wie am Anfang des
Gedichtes das Positive. «Frieden» meint heil
sein, ganz sein. Für Kohelet überwiegt im Leben
das, was Sinn macht, das Heilvolle. Trotzdem
gibt es die Gegensätze, zwischen denen wir uns
bewegen. Deshalb ist ihm neben der Strophenform

formal die Gegenüberstellung wichtig:
Denn in einem einzigen Augenblick können wir
nicht beides verwirklichen. Wir können nur weinen

oder lachen, lieben oder hassen, Leben heilen

und stärken oder Leben schädigen. Manchmal

erlebe ich den zu mir sprechenden Gott und
das andere Mal den schweigenden.

«Gott hat die Ewigkeit
in alles hineingelegt»

Es gilt, den Moment in der sich entziehenden
Zeit wahrzunehmen. Jetzt ist die Chance für
das Eine. Manches kann nur jetzt gewählt werden,

oder die Chance ist vorbei. Vieles findet
nur in diesem Augenblick statt. Dadurch wird

Neue Wege 12.23 25



es kostbar. Angesichts der knappen, verstreichenden

Stunden spielt die Intensität der
Wahrnehmung eine Rolle. Es gilt, nicht dem Leben
Jahre, sondern den Jahren Leben zu geben.
Kostbar ist der Augenblick. Im Griechischen
heisst ein solcher Moment intensiven Erlebens
«Kairos», im Gegensatz zu «Chronos», der Zeit,
die wie auf einer Uhr einfach vergeht. «Chronos»

bezieht sich auf die chronologische Zeit,
«Kairos» meint einen günstigen Zeitpunkt für
eine Handlung. In der griechischen Mythologie

wird der günstige Zeitpunkt als Gottheit
personifiziert, die beim Schopf gepackt werden

muss.
Die Frage, ob es gut oder schlecht ist, dass

wir nur eines tun oder eines aufnehmen können,

ist wohl die falsche. Es hat vieles Platz in
einem Leben; doch nicht gleichzeitig, sondern
hintereinander.

Unser zeitliches Leben und die Welt
enthalten immer etwas, das über sie hinausweist.
Und über meine eigene Reichweite hinaus gibt
es immer auch das, was ich als Mensch nicht
gestalten, aber wahrnehmen und nachvollziehen

kann. Zum Beispiel habe ich die Beziehung

zu einem Menschen nie in der Hand, weil
ich den anderen letztlich nicht gestalten kann,
auch nicht durch alle Liebe hindurch. Und
durch Druckmittel kann ich erst recht keine
Liebe erzeugen. Auch wenn ich manchmal mit
dem französischen Existenzialisten Jean-Paul
Sartre sagen möchte: «L'enfer, c'est les autres»,
«die Hölle, das sind die anderen», und dabei
meine lieben Mitmenschen für mein Unbehagen

verantwortlich mache. Dabei habe auch ich
meine Ecken und Kanten.

Auch meine Geburt und meinen Tod habe
ich nicht in der Hand und noch so vieles von
den im Zeitgedicht aufgezählten Lebensvollzügen

nicht. Dennoch kann ich darin Gottes
Wirken erfahren, der alles schuf und erhält
und so seine Spur hineinlegte. Einiges ist konkret

erkennbar; und daneben gibt es den nicht
einsehbaren Bereich, den ich nur in den
Wirkungen wahrnehmen kann. Aber auch darin
kann ich in der Zeit Gottes Ewigkeit begegnen.
Flüchtig, doch mitnichten nichtig. Wie Seifenblasen

eben.
Amen. ©

O Esther Gisler Fischer, *1968, ist Pfarrerin im Kirchen¬
kreis elf der Kirchgemeinde Zürich und Mitglied der
Redaktion der Neuen Wege.

Diesem Text liegt eine Predigt zugrunde, die sie am
21. November 2021 in Zürich-Seebach anlässlich des
Ewigkeitssonntags gehalten hat.

26 Neue Wege 12.23




	Seifenblasen : Gedicht zur Zeit

