
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 117 (2023)

Heft: 12

Artikel: Zeit haben

Autor: Schrupp, Antje

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1049930

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1049930
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zeit haben
Antje Schrupp

Viele Menschen verfügen nicht
wirklich über ihre Zeit. Die
Möglichkeiten, Zeit für sich selber,
Zeit für andere, in der Arbeit
erfüllte Zeit zu haben, sind ungleich
verteilt. Zeit ist aber - in Zeiten
der Carekrise und der Klimakatastrophe

- das entscheidende
Kriterium für gutes Leben und
gelingende Beziehungen.

Zeit, so könnte man meinen, haben wir alle.
Gleich viel. Exakt 24 Stunden am Tag. Und
wie lange wir leben, das wissen wir nicht.
Trotzdem scheint die Zeit ungerecht verteilt
zu sein. Schon in Michael Endes unendlicher

Geschichte wurde thematisiert, wie
die Reichen und Mächtigen anderen ihre
Zeit stehlen. Als Jugendliche habe ich mich
immer gefragt, wohin diese gestohlene Zeit
eigentlich verschwindet. Wie können die
grauen Männer die Zeit der anderen rauben,
wenn doch jeder Tag mit 24 Stunden von
Neuem beginnt?

Die Antwort fand ich viel später in Simone de
Beauvoirs posthum veröffentlichtem Roman
Die Unzertrennlichen. Dessen Protagonistin,
ein Alter Ego von Beauvoirs jung verstorbener
Jugendfreundin Zaza, wird von ihrer streng
katholischen Mutter permanent beschäftigt
gehalten, sodass ihr kaum eine freie Minute
bleibt für das, was sie selbst interessiert. Es ist
die Geschichte einer klugen und originellen
jungen Ffau, der es verwehrt wird, eine eigene
Persönlichkeit zu entwickeln, und die daran
zugrunde geht.

Alle Menschen haben 24 Stunden am Tag
Zeit. Aber für viele ist diese Zeit nicht ihre
eigene. Sie ist angefüllt mit Aufgaben und
Erwartungen, die sie nicht zurückweisen
können. Vor allem Frauen geht es so.

Zeitgerechtigkeit

Die Publizistin Teresa Bücker hat mit ihrem
Buch Alle_Zeit eine Debatte angestossen,
indem sie die Verteilung zeitlicher Ressourcen

als eine der grossen Ungerechtigkeitsachsen
von heute identifiziert. Natürlich verlaufen

diese Achsen nicht nur zwischen Frauen und
Männern, sondern auch entlang anderer
Unterschiede. Aber an der Geschlechterdifferenz
lässt sich besonders gut sehen, wie die Dynamik

funktioniert.
Männer haben trotz der relativ vielen

Lohnarbeit, die sie ausüben, mehr Freizeit als
Frauen, schreibt Bücker, denn: «Grob gesagt
haben Mädchen und Frauen stärker verinner-
licht, dass ihre Zeit gar nicht ihre eigene ist.
Deswegen gibt es auch diesen fürchterlichen
Begriff <Me-Time>, der suggeriert: Ich darfmir
eine Stunde pro Tag reservieren, um etwas für
mich zu tun, aber die restlichen dreiundzwanzig

Stunden gehören anderen Menschen. Wer
männlich sozialisiert wird, lernt eher: Meine
Zeit gehört mir, und vielleicht gebe ich mal
was ab.»

Natürlich kann niemand vollständig über
die eigenen 24 Stunden am Tag verfügen.
Menschen müssen schlafen, ihren Lebensunterhalt
sichern, ihre Umgebung wohnlich herrichten,
sich um körperliche und seelische Bedürfnisse
kümmern. Doch das heisst nicht, dass es nicht
mehr die eigene Zeit ist, die mit solchen Dingen
verbracht wird. Es gibt einen fundamentalen
Unterschied zwischen den Notwendigkeiten,
die daraus resultieren, dass wir körperliche
Wesen mit Bedürfnissen sind, und der
Unterwerfung unter andere, die uns vorschreiben
können, was wir zu tun haben. Der Kapitalismus

mag nicht perfekt sein, aber er ist nicht
dasselbe wie Sklaverei.

Neue Wege 12.23 15



Patriarchat und Sklaverei entstanden etwa zur
selben Zeit. Und beide hatten ein ähnliches
Ziel, nämlich die Arbeitskraft anderer
Menschen zu nutzen, sich deren Lebenszeit
anzueignen. Die englische Journalistin Angela Saini
gibt in ihrem Buch Die Patriarchen den Stand
der Forschung dazu wieder, wie sich diese
Ungleichheitsstrukturen in der Epoche
zwischen 10 000 und 3000 vor Christus herausbildeten.

Sklavinnen wurde ihre Zeit sehr direkt
geraubt - ihnen wurde rundheraus
vorgeschrieben, was sie zu tun und zu lassen haben.
Der Zeitraub von Menschen mit Uterus vollzog
sich indirekt über die symbolische Ordnung:
Sie wurden in eine eigene Kategorie namens
«Frauen» gesteckt und dazu genötigt, in immer
schnelleren Frequenzen Kinder zu gebären, die
sie dann versorgen mussten.

Sklaverei, also die direkte Verfügung mächtiger

Menschen über die Zeit anderer, ist bis
heute nicht von diesem Planeten verschwunden,

sondern ein bleibender Aspekt ungerechter
Herrschaftsverhältnisse weltweit. Doch

immerhin sind Sklaverei und Zwangsarbeit als
Unrecht erkannt, auch wenn daraus oft keine
konsequente Bekämpfung folgt. Die Verfügung

über die Zeit von Frauen geschieht
hingegen subtiler. Ihr liegt ein jahrtausendelanger
Prozess der Ideologisierung und Naturalisierung

zugrunde.
Die den Frauen zugeschriebenen Care-

Verantwortlichkeiten haben sich im Lauf
der Zeit erheblich ausgeweitet, sowohl was
die Tätigkeiten betrifft als auch in Hinblick
auf die Kategorie «Frau», die sich als soziales

Geschlecht von der tatsächlichen
Gebärfähigkeit gelöst hat. «Frauisierte» Menschen
sind nicht nur für die Versorgung eigener
Kinder zuständig, sondern auch für die von
alten und kranken Menschen, für die Sauberkeit

von Gebäuden und Wäsche, die Zubereitung

von Mahlzeiten und den Zusammenhalt
der Gemeinschaft. Die Sozialphilosophin
Kate Manne hat in ihrem Buch Down Girl. Die
Logik der Misogynie gezeigt, wie tief verwurzelt

bis heute die Vorstellung ist, dass Frauen
der Gesellschaft etwas schulden. Sie müssen
ständig Erwartungen erfüllen, sonst werden
sie - mal offen, mal subtil - bestraft.

und die Männer?

Zum Glück ist es Frauen seit der Emanzipation
bis zu einem gewissen Grad möglich, diesen

Zuschreibungen individuell zu entkommen
beziehungsweise sich zu verweigern. Es erfordert

allerdings ein dickes Fell, Kritik und
vorwurfsvolle Blicke an sich abprallen zu lassen.

Das viel grössere Problem ist aber, dass nun
unklar ist, wer die anfallende Arbeit erledigt.
Vor allem in Krisenzeiten verlassen sich auch
die emanzipiertesten und gleichstellungspolitisch

fortschrittlichsten Gesellschaften
darauf, dass die Frauen sich schon kümmern
werden, was zuletzt während der Coronapan-
demie frappierend sichtbar geworden ist. Aber
auch im normalen Alltag bleiben unverhältnismässig

viele Notwendigkeiten immer wieder
an Frauen hängen, weil es schlichtweg keine
Alternative gibt : Wenn ich mich nicht um meine
pflegebedürftige Tante im Heim kümmere, tut
es eben auch niemand sonst. Die Schweizer
Autorin Annette Hug hat das sehr treffend als
Ökonomie der Erpressung bezeichnet.

Aber trifft dieses Dilemma nicht auch Männer?

Sind nicht auch sie damit konfrontiert,
dass notwendige Arbeiten unerledigt bleiben
und sie aus Verantwortungsgefühl dann
einspringen müssen, auch wenn sie eigentlich gar
keine Zeit haben oder ihre Zeit lieber mit etwas
anderem verbringen würden? Ja, das kommt
vor. Strukturell - und damit auch statistisch -
ist es aber anders. In einem Internetforum
spottete einmal ein Blogger namens «Franklin»

über den Unmut von Feministinnen über
das geschlechtsspezifische Ungleichgewicht
bei der unbezahlten Fürsorgearbeit, indem er
schrieb : «Frauen müssen sich also um Kinder,
Alte und Haushalt kümmern (die Haustiere
haben sie dabei noch vergessen). Wer sagt
eigentlich, dass sie müssen? Wer zwingt sie
dazu? Das Patriarchat, verkörpert durch den
Herrn und Gebieter daheim?»

Differenz nicht
verschwunden

Ganz offensichtlich versteht Franklin das
Müssen in erster Linie als äusseren Zwang
und erkennt diesbezüglich eine geschlechtsspezifische

Differenz : Viele Frauen empfinden
Notwendigkeiten, die ihnen Pflichten auferlegen,

auch wenn kein äusserer Zwang existiert.
Eine Mutter «muss» sich nicht deshalb um
ihr Kind kümmern, weil irgendein Dritter sie
dazu zwingt, sondern weil die innere Logik der
Situation dies erforderlich macht. Jungen und
Männer hingegen lernen von klein auf, dass
sie bestimmte Dinge nicht tun müssen, weil
jemand anderes dafür verantwortlich ist. Mit
der Folge, dass sie gewisse Notwendigkeiten
nicht «sehen». Wegsehen muss genauso erlernt
werden wie Hinsehen.

Aber woher kommt diese Differenz und
warum ist sie nach fünfzig Jahren Emanzipation

und Gleichstellung zwar verwischt, aber

16 Neue Wege 12.23



Alle

Menschen

haben 24
Stunden
am Tag
Zeit.
Aber für
viele ^
Ist diese
Zeit nicht
ihre
eigene. I

noch lange nicht verschwunden? Ein Aspekt
könnte der Bedeutungsverlust der christlichen
Traditionen sein. Franklins Vorstellung, dass
der einzelne (männliche) Mensch frei über seine
eigene Zeit verfügen kann, ist relativ neu, eine
der Aufklärung und dem Zeitalter der bürgerlichen

Revolutionen geschuldete Idee. Die 1904
formulierte These des Soziologen Max Weber,
dass insbesondere die protestantische Arbeitsmoral

für die Entstehung des Kapitalismus
massgeblich gewesen sei, ist zwar so pauschal
nicht haltbar, richtig ist aber, dass lange Zeit
auch das Leben von Männern nicht einfach
deren individueller Gestaltung überlassen war.

Gott die Zeit stehlen

Ein guter Christ, schrieb etwa August Hermann
Francke, der theologische Gründungsvater des

Pietismus, möge «sein ganzes Leben Gott zu
Ehren und seinem Nächsten zum Dienst und
Nutzen führen». Die 1698 in Halle gegründeten

und heute noch existierenden Franckeschen
Stiftungen bildeten als gemeinwohlorientierte
kulturelle, wissenschaftliche und pädagogische

Institution einen klaren Gegenpol zu
individuellem Wohlstandsstreben. Vor der Aufklärung

gehörte auch die Zeit der Männer nicht
unbedingt ihnen selbst. Nutzloses Nichtstun
und Zeitverschwendung beider Geschlechter
galten als schädlich für die Gemeinschaft
und als Sünde: Faule Menschen «stehlen dem
lieben Gott die Zeit».

Dieser christliche Imperativ des «Tätig-sein-
Müssens für das Allgemeinwohl» ist heute
weitgehend einer neoliberalen Maxime gewichen:
«Ich mache nur, was sich für mich rechnet.»
Trotzdem prägt die Idee, dass «fromme»
Menschen ihre Zeit dem Nutzen der Welt zur Verfügung

stellen müssen, europäische Gesellschaften

nach wie vor. Die Philosophin Dorothee
Markert hat in ihrem Buch Lebenslänglich
besser eine direkte Linie von pietistischen
Traditionen zum moralisch durchtränkten politischen

Aktivismus späterer Zeiten gezogen. Ihr
ist aufgefallen, dass es grosse Parallelen
zwischen pietistischen Traditionen und sozialistischen

Bewegungen gibt. Beide ordnen das
persönliche Vergnügen dem Gemeinwohl unter,
rufen zu Verzicht und Einsatz für andere auf.

Dieser Umweg über den Sozialismus habe
es möglich gemacht, dass sich tiefe
Überzeugungen, die ihre Wurzeln im Pietismus
haben, heute vor allem in linken und aktivistischen

Milieus erhalten haben, schreibt Markert

- schliesslich geht es auch ihnen darum,
die Welt immer besser zu machen und dabei
selbst mit gutem Beispiel voranzugehen. Nicht

17



die berufliche Anstrengung fürs eigene
Fortkommen, sondern das Engagement für eine
bessere Welt steht für sie unter einem hohen
moralischen Imperativ. Die Dringlichkeit der
aktuellen politischen Probleme, vor allem der
kurze Zeithorizont, der bei der Bekämpfung
des Klimanotstands bleibt, befördert das alles
noch: Ist es denn nicht objektiv verwerflich,
faul auf dem Sofa zu liegen, während ringsherum

die Welt brennt?
Vielleicht ja nicht. Denn Faulheit und

Weltretten vertragen sich heute besser als früher.
Aktivitäten jeder Art verbrauchen schliesslich
C02, wie eine Grafik der deutschen Bundeszentrale

für politische Bildung zeigt: Egal ob
Reisen, Konsumieren oder Arbeiten - nichts
ist so umweltfreundlich wie einfach auf dem
Sofa zu bleiben. Statt schneller müssten wir
eigentlich mit allem langsamer machen: weniger

herstellen, weniger konsumieren, weniger
reisen. Die Nachhaltigkeitsforscherin Maja
Hoffmann von der Wirtschaftsuniversität Wien
hat berechnet, dass wir, um innerhalb des
verbleibenden C02-Budgets zu bleiben, maximal
sechs Stunden arbeiten dürfen - pro Woche.

Die jüngere Generation verhält sich bereits
entsprechend. In China macht der Begriff Tang
Ping («sich hinlegende Verweigerung») die
Runde. Er wurde zum Motto der Generation der
zwischen 1995 und 2010 Geborenen, von denen
immer mehr versuchen, durch Konsumverzicht
aus der harten Konkurrenz auf dem Arbeitsmarkt

auszusteigen - wer wenig braucht,
muss auch wenig arbeiten. In Europa und den
USA sind ähnliche Tendenzen zu beobachten.
Ökonomen haben das Phänomen als «The Big
Quit» bezeichnet: Junge Arbeitskräfte kündigen

Jobs in Berufen, die anstrengend sind und
wenig einbringen, sei es in Restaurants, als
Flugpersonal oder in der Krankenpflege.

Immer
weiterbrennen

Der Rückzug der jungen Generation aus dem
Hamsterrad der Betriebsamkeit ist auch eine
Reaktion darauf, dass der traditionelle Kapitalismus

seine Versprechen immer weniger
einhält. Weder bietet er den Leistungsbereiten faire
Aufstiegschancen, noch versorgt er die
Menschen verlässlich mit dem, was sie brauchen.
Notwendige Dienstleistungen wie Krankenpflege,

Instandhaltung öffentlicher Flächen
und eine gute Schulbildung für alle Kinder werden

nicht ausreichend erbracht. Wenn es sich
betriebswirtschaftlich «nicht mehr rechnet»,
wird auch an der Substanz gespart. Der Markt
regelt vieles eben nur schlecht.

Auf der anderen Seite bietet die Karriereleiter
selbst denen, die sie erfolgreich erklimmen,
nicht unbedingt Sinnerfüllung. Dafür gibt es
viel zu viele «Bullshit-Jobs», wie es der Anthropologe

David Graeber genannt hat: bürokratische

oder statusbezogene Arbeitsplätze, die
nicht dazu beitragen, der Welt etwas Gutes
zu tun. Auch Bullshit-Jobs stehlen Menschen
die Zeit, auch wenn sie mit Geld und Ansehen
belohnt werden. Trotzdem kann sich letzten
Endes nur eine Minderheit dem Imperativ zum
Fleiss entziehen, und viele arbeiten nicht
langsamer und weniger, sondern immer schneller
und mehr. Einer aktuellen Studie des deutschen
Bundesinstituts für Berufsbildung zufolge ist
in Deutschland ein Zehntel aller Beschäftigten
«arbeitssüchtig», was sich in exzessiv langen
Arbeitszeiten und übergrossem Arbeitspensum
äussert. Das Phänomen hat inzwischen sogar
einen Namen: Von «Burn-on» spricht man in
den Fällen, wo beruflicher Stress nicht - wie
beim «Burn-out» - in einen Zusammenbruch
führt, sondern über lange Strecken aufrechterhalten

werden kann.
Vielleicht betrachten wir all dies auch

grundlegend falsch. Die Philosophin Eva von
Redecker schlägt in ihrem Buch Bleibefreiheit

vor, Freiheit nicht nur räumlich, sondern
auch zeitlich zu verstehen. Also nicht nur die
Möglichkeit des Weggehens und Veränderns
als Freiheit zu verstehen, sondern auch die
Möglichkeit des Bleibens und Erhaltens. Freiheit,

so könnte man ihre These anschaulich
machen, besteht nicht darin, Raumschiffe zu
bauen, um im Fall der Erdüberhitzung zu anderen

Planeten aufbrechen zu können, sondern
darin, auch in dreissig, hundert oder dreihundert

Jahren noch auf der Erde leben zu können.

Freiheit zeigt sich nicht darin, dass ich
jederzeit spontan wählen kann, ob ich in New
York, Hongkong oder Kuala Lumpur leben
möchte, sondern dass ich in meiner vertrauten

Wohnung im Frankfurter Ostend bleiben
kann, so lange es mir gefällt, ohne Angst vor
steigenden Mietpreisen oder profitorientierten
Immobilienhaien haben zu müssen.

Freiheit heisst vor allem auch, genug Zeit
zu haben. Auf dem Sofa liegen zu bleiben, bis
man wirklich ausgeruht ist und bereit für neue
Abenteuer. Freiheit heisst auch: sich nicht
mehr Arbeit zu machen als nötig. Anstelle des
Begriffs der Reproduktion bringt von Redecker
den Begriff «Regeneration» ins Spiel. Denn,
so ihr Hinweis: Ein Grossteil der Arbeit, die
wir tun müssen, resultiert daraus, dass wir die
natürlichen Ressourcen der Erde schneller
verbraucht haben, als sie sich regenerieren können.

Würden wir die menschliche Existenz in

18 Neue Wege 12.23



die Zyklen der Natur einpassen, gäbe es viel
weniger zu tun. Wir könnten abwarten, bis
Früchte reif sind und Wunden heilen. Unsere
Arbeit würde darin bestehen, diese Zyklen zu
erleichtern, zu unterstützen, gegen Unwägbarkeiten

abzusichern — und nicht darin, sie
auszutricksen oder dagegenzuarbeiten.

Regeneration ist in der Tat ein sehr
passender Begriff, vor allem für Care-Tätigkei-
ten, wenn wir darunter nicht nur bestimmte
Branchen verstehen - Erziehung, Pflege,
Reinigung -, sondern eine Haltung, mit der wir die
Zeit, die wir auf dieser Erde haben, verbringen.
Care-Verantwortlichkeiten wahrzunehmen
bedeutet gerade nicht, möglichst viel in
möglichst kurzer Zeit zu schaffen, sondern Zeit zu
haben, oder besser: anderen Menschen Zeit zu
schenken. Nur nicht so, wie die Protagonistin
aus Simone de Beauvoirs Roman, unter Zwang
und bei Aufgabe der eigenen Persönlichkeit,
sondern in voller Freiheit und in dem Mass, wie
man es möchte und erübrigen kann.

Den Lauf der Zeit
begleiten

Zeit ist das vielleicht entscheidende Kriterium
für gutes Leben, wenn wir von gelingenden
Beziehungen her denken. Care heisst dabei
sein, zuschauen, begleiten. Dabei sein, wenn
ein Kind Hausaufgaben macht, um im Bedarfsfall

helfen zu können. Am Herd zu stehen und
zuzuschauen, wie die Zwiebeln ganz langsam
vor sich hin schmurgeln, ohne zu verbrennen,
mindestens zwanzig Minuten, besser dreissig,
denn nur so werden sie schmackhaft. Care
heisst, mit einem gehbehinderten Menschen
oder einem kleinen Kind für zweihundert
Meter eine halbe Stunde zu brauchen. Sicher,
wir müssen auch einkaufen, Toiletten säubern,
die Wohnung fegen. Aber die Perspektive wendet

sich: Es geht nicht darum, eine Arbeit zu
erledigen und nebenbei noch Zeit für ein kurzes

Gespräch und ein bisschen Händchenhalten

zu erübrigen. Sondern das Zentrale ist, für
eine andere Person Zeit zu haben. Gerne auch
so viel Zeit, dass sich dabei noch das eine oder
andere erledigen lässt.

Von Regeneration statt von Reproduktion
auszugehen bedeutet, die eigene Rolle darin
zu sehen, den Lauf der Zeit unterstützend zu
begleiten. Doch für ein zyklisches Verständnis

von Regeneration hat die gradlinige
Fortschrittsphilosophie, von der die abendländische

Kultur geprägt ist, kein Sensorium. Wir
haben die Kohle, die über Millionen von Jahren

entstanden ist, innerhalb von hundert Jahren

verpulvert und dabei die Erdatmosphäre

nachhaltig geschädigt. Wir waren zu schnell,
zu ungeduldig. Und nun bezahlen wir den
Preis : Je mehr sich die Erdtemperatur erhöht,
desto mehr Mühe und Arbeit wird es machen,
die Bedingungen für menschliches Überleben
aufrechtzuerhalten.

Wir alle haben dieselbe Zeit, 24 Stunden am
Tag. Was wir damit machen und wer darüber
verfügen darf, das ist eine der wichtigsten
politischen Fragen von heute. Q

O Antje Schrupp. *1964, ist promovierte Politikwissen-
schafterin, Theologin und Journalistin.
antjeschrupp.com

O Literatur
Teresa Bücker: Alle_Zeit. Berlin 2022.

Dorothee Markert: Lebenslänglich besser. Norderstedt
2010.

Eva von Redecker: Bleibefreiheit. Frankfurt am Main
2023.

Angela Saini: Die Patriarchen. München 2023.

Neue Wege 12.23 19




	Zeit haben

