
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 117 (2023)

Heft: 10-11

Artikel: "Ich bin, wenn Du bist" : Franz Hinkelammert (1931-2023)

Autor: Arntz, Norbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1049925

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1049925
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Ich bin,
wenn Du bist» :

Franz
Hinkelammert

(1931-2023)
Norbert Arntz

Der Ökonom und Befreiungstheologe

Franz Hinkelammert
ist am 16. Juli 2023 im Alter
von 92 Jahren in San José
(Costa Rica) gestorben. Ein
enger Weggefährte skizziert
vier Paradigmen seines
Lebenswegs und vier Paradigmen

seines Werks.

Letztlich wird erst im Tode sichtbar,
wer der Mensch Franz Hinkelammert
war, von dem wir uns jetzt verabschieden

mussten. Aber wir überlassen ihn
nicht dem verhängten Tod. In Franz
Hinkelammert steckt mehr, als wir uns
denken; er hat Spuren in vielen von uns
eingeprägt, die wir noch nicht voll erfasst
haben - auch durch seine Texte hier in
den Neuen Wegen. Deshalb verwandeln
wir den toten Franz in lebendige Erinnerung.

Schliesslich haben wir durch seinen
Lebensweg und seine Praxis gelernt, uns
jenem Teil der Geschichte zu stellen, in
dem es auf uns ankommt.

Paradigmen
des Lebensweges

Paradigma 1 :

Das Erbe zweier Väter

Von 1946 an - in der Nachkriegszeit,
er war gerade mal sechzehn Jahre alt -
gewinnt seine Generation immer mehr
Zugang zu jeder Art Literatur. Wie ein

Verrückter beginnt Hinkelammert alles zu
lesen, was ihm in die Finger fällt. Irgendwann

in dieser Zeit kommt er mit dem
Kommunistischen Manifest nach Hause.
Da drückt sein Vater (immerhin ein
konservativer Katholik) ihm eine Ausgabe
von Karl Marx Das Kapital in die Hand
mit der Bemerkung: «Das musst du sehr
aufmerksam lesen, sonst verstehst du
nicht, was vor sich geht!»

Die Problematik des Verhältnisses von
Theologie und Ökonomie wird praktisch
ein Leitfaden seiner Arbeit von Anfang an.
Sein Vater hatte ihn darauf aufmerksam
gemacht, dass keine Pädagogik,
Philosophie oder Theologie ohne die Ökonomie

zu verstehen sei. Von da an wird das
Wirtschaftsstudium die Ausgangsbasis
für seine Arbeit in der Philosophie, in
der Theologie.

Und Hinkelammert übt sich in einer
Denkweise, die sich nicht als interdisziplinär

versteht, sondern die Disziplinen
selbst in Frage stellt. Ironisch fragte er
eines Tages: «Ist Piaton nur ein Philosoph,
ist Aristoteles nur ein Philosoph, sind
Augustinus oder Thomas von Aquin nur
Theologen? Keiner von ihnen war Philosoph

oder Theologe im Sinne der heutigen
Disziplinen. Piaton entwickelte die erste
Theorie der gesellschaftlichen Arbeitsteilung.

Er war der Erste, der ein Gemeinwesen

entworfen hat. Was hat er da betrieben :

Soziologie, Wirtschaft oder Philosophie?
In der griechischen Kultur war die Philosophie

keine Disziplin, sondern bezeichnete
die Liebe zur Weisheit. Heute brauchen wir
wieder ein solches Verständnis. Denn man
kann nicht wirklich über ein reales und
konkretes Lebensproblem nachdenken,
wenn man es nicht gleichzeitig aus
verschiedenen Blickwinkeln betrachtet,
wirtschaftliche, politische, soziale, theologische

und andere Aspekte berücksichtigt.»

Paradigma 2:
Ironien des Schicksals

In Freiburg i. Br. und Hamburg studiert
Hinkelammert Wirtschaftswissenschaft
und Philosophie, in Münster beim Theologen

Josef Höffner, dem späteren Kölner
Kardinal, insbesondere die katholische
Soziallehre. Dem konservativen Höffner
verdankt er es, dass er sein Studium der
Nationalökonomie abschliessen kann.
Höffner stellt ihn als wissenschaftliche
Hilfskraft an.

34 Neue Wege 10/11.23



Nach dem Diplom ergreift er die Chance
eines Stipendiums am Osteuropa-Institut
in Berlin. Seine Doktorarbeit schreibt er
über die sowjetische Industrialisierung,
und zwar über die Rationalität, der man
im Industrialisierungsmodell der Jahre
1930 bis 1960 in der Sowjetunion zu
folgen suchte. Nach der Promotion wird er
als Forschungsassistent am Osteuropa-Institut

angestellt. Die Forschungsaufträge
bezahlt ironischerweise die Ford Foundation.

Einer dieser Aufträge besteht darin,
sich im Rahmen eines Projekts zur Kritik

des real existierenden Sozialismus
eingehend mit Karl Marx und marxistischen

Denkern zu beschäftigen. Mit Marx
entwickelt Hinkelammert nicht nur eine
Kritik der Planwirtschaft und der sowjetischen

Ideologie, sondern auch der
kapitalistischen Ideologie und der Modelle der
klassischen Ökonomie. Im Laufe seiner
Forschungen entdeckt er, dass der real
existierende Sozialismus und der Kapitalismus

zwei Herrschaftsprojekte sind, die
beide der modernen instrumentellen
Rationalität folgen. Seine These lautet, dass
in der Wirtschaftstheorie beider Seiten
Idealisierungen vorgenommen werden.
Das heisst: Die Ideologie des perfekten
Marktes verhält sich analog zur Ideologie

der perfekten Planung. Diese Arbeit
an der Ideologiekritik reflektiert er später

dann noch einmal neu auf der Basis
der Fetischismustheorie und weist die
Analogie zwischen dem Wachstumsfetischismus

im sowjetischen Denken und
dem Warenfetischismus nach, den Marx
erarbeitet hatte. Dadurch gerät er am
Osteuropa-Institut in einen heftigen Konflikt
sodass man ihn schliesslich entlässt.

Paradigma 3:
Chilenische Apokalypse

Den Ausweg bietet ihm ausgerechnet die
Konrad-Adenauer-Stiftung, die politische

Stiftung der CDU. Sie schlägt ihm
vor, nach Chile zu gehen, um dort einerseits

Bildungsarbeit im Rahmen der
Stiftung mitzugestalten und andererseits
einen Lehrstuhl für Wirtschaftssoziolo-
gie an der Katholischen Universität in
Santiago de Chile zu übernehmen. Zwei
Gründe hatten das Interesse der Adenauer-
Stiftung an Franz Hinkelammert geweckt:
Als Wirtschaftswissenschaftler hatte er
sowohl die Kirchliche Soziallehre intensiv

studiert als auch im Osteuropa-Institut

geforscht, also an einem antikommunistischen

Zentrum des Kalten Krieges. Im
Verständnis der Adenauer-Stiftung die
ideale Qualifikation für den Posten in
Chile, um den Marxismus zu bekämpfen.

In Santiago de Chile beteiligt sich
Hinkelammert neben den von der
Adenauer-Stiftung erteilten Aufträgen
sehr bald an der Gründung des Zentrums
für das Studium der nationalen Realität

(CEREN). Dessen Leiter, Jacques
Chonchol, wird 1970 Minister in der
linken Regierung von Salvador Allende.
Zugleich verbündet Hinkelammert sich
mit ILADES, dem von Jesuiten geleiteten

«Lateinamerikanischen Institut für
sozialwissenschaftliche Studien». Das
Institut ist befreiungstheologisch
orientiert; es fördert die Ausbildung von
Gewerkschaftsgruppen und
zivilgesellschaftlichen Bewegungen. Damals lernt
er Befreiungstheologen wie Gustavo
Gutiérrez, José Comblin, Ronaldo Munoz
oder Enrique Dussel kennen und beginnt,
die akademische Arbeit mit der sozialen
Arbeit zugunsten von Basisorganisationen

und ihren Führungsgestalten zu
verbinden. Der Kontakt mit den Aktiven der
sozialen Bewegungen wird in den folgenden

Jahrzehnten zu einem weiteren
Charakteristikum seines Engagements. Als
sich die chilenische Christdemokratie
spaltet und Hinkelammert beschliesst,
bei der Fraktion zu bleiben, die die Regierung

Allende unterstützt, entlässt ihn die
Adenauer-Stiftung.

Der mörderische Militärputsch vor
genau fünfzig Jahren in Chile 1973 zwingt
ihn schliesslich, in der deutschen
Botschaft Zuflucht zu suchen. Der deutsche
Botschafter in Chile rettet nicht nur sein
Leben und das von fast vierzig weiteren
Flüchtlingen, indem er ihnen Asyl bietet
und sich den Putschisten entgegenstellt.
Er stellt Hinkelammert Radio,
Schreibmaschine und Papier zur Verfügung,
damit er aufschreiben und analysieren
kann, was passiert. Der Botschafter gibt
ihm zu verstehen: «Ich habe etwas
gutzumachen; während der Nazizeit habe ich
in Japan allzu willfährig mit dem Naziregime

kollaboriert. Das soll mir nicht noch
einmal passieren.» Als eine Art
«Asylgefangener» in dieser Auslandsvertretung
hört Hinkelammert täglich das Radio der
Putschisten und registriert aufmerksam,
wie der Putsch von bestimmten kirchlichen

Kreisen theologisch gerechtfertigt

Neue Wege 10/11.23 35



wird. In der Folge entsteht sein Buch Die
Ideologie der Unterwerfung, mit dem
ausführlichen Kapitel über die «Theologie

des Völkermords». Ende September
1973 kommt der Vertreter der

deutschen Bundesregierung, Wischnewski,
nach Santiago und stellt dem Regime
die Bedingung, dass alle in die Botschaft
geflüchteten Deutschen problemlos Chile
verlassen könnten. Diese Bedingung
sollte es möglich machen, später wieder
legal ins Land zurückkehren zu können

«In diesem Umfeld mit seinem völlig

anderen Kontext», so erzählt Franz
Hinkelammert die chilenischen
Erfahrungen resümierend, «musste ich meine
gesamte Begrifflichkeit überarbeiten. In
dem beeindruckend vitalen intellektuellen

Klima Chiles wurde ich dazu
herausgefordert und zugleich befähigt. Hier
erlebte ich eine neuartige Ausbildung, für
die alle vorangegangenen Abschnitte nur
Vorstufen waren. Die Überarbeitung aller
Begriffe und Vorstellungen, die ich aus
meiner akademischen Ausbildung mitgebracht

hatte, führte natürlich einen
grundlegenden Perspektivwechsel herbei.»

Paradigma 4:
Ein «Thinktank» für

Befreiungsbewegungen
Die hier «erkämpften» Einsichten führen

Hinkelammert schliesslich auf
verschlungenen Wegen nach Costa Rica,
wo er zusammen mit dem
deutschbrasilianischen Befreiungstheologen
Hugo Assmann und dem ebenfalls
exilierten chilenischen Bibelwissenschaftler

Pablo Richard das ökumenische
Forschungsinstitut DEI (Departamento
Ecuménico de Investigaciones) gründet.

Das Team des DEI nimmt Kontakt zu
den Befreiungsbewegungen in
Zentralamerika auf und arbeitet mit ihnen
zusammen. Insbesondere unterstützt
es die Sandinisten in Nicaragua und die
salvadorianische Befreiungsfront. Beide
Organisationen, aber auch ähnliche
Bewegungen aus Kolumbien, Panama
oder Kuba, schicken Studierende und
interessierte Menschen zur Fortbildung
ans DEI. Das DEI wird zu einem «Thinktank»

für Befreiungsbewegungen. Das
Team kann sein Leitbild verwirklichen,
im Dialog mit Menschen zu stehen, die
aus Befreiungsbewegungen stammen.
Widerstands- und Befreiungserfahrungen

sollen gemeinsam artikuliert und reflektiert

werden.
Die Erfahrungen beim Militärputsch

in Chile drängen Hinkelammert im DEI
dazu, den theologischen Kern im
wirtschaftlichen - nicht nur im neoliberalen,
sondern auch im neoklassischen, marxistischen

und sowjetischen - Denken
aufzudecken und zugleich nach den gewalttätigen

Umformungen des Christentums
zu forschen. Daraus wird ein Lebensprogramm

(vgl. Die ideologischen Waffen des
Todes, Freiburg-Schweiz/Münster 1985).

Paradigmen,
die das gelebte Leben

zu denken gibt

Paradigma 1 :

Die Kritik der utopischen
Vernunft

Entsetzt von der chilenischen Apokalypse
und inspiriert vom Widerstand der
Befreiungsbewegungen in Mittelamerika setzt
Hinkelammert sich mit dem Anti-Utopis-
mus auseinander, der jegliche Alternative

verhindern will. Dieser denunziert
alles utopische Denken nach dem Motto:
«Wer den Himmel auf Erden erreichen
will, organisiert die Hölle.» Dagegen
schreibt Franz Hinkelammert den
Sozialwissenschaften und der Befreiungstheologie

ins Stammbuch: Wer den Himmel
auf Erden nicht erträumen kann, wird die
Hölle auf Erden für unvermeidlich halten!

(vgl. Kritik der utopischen Vernunft,
Luzern/Mainz 1994). Hinkelammert erinnert

daran, dass es sich bei jeder Utopie
um einen transzendentalen Begriff
handelt, der sich jeglicher Realisierbarkeit
entzieht, daher also nicht empirisch ist.
Die Kritik der utopischen Vernunft
diskutiert die Frage : Was verhindert denn
eigentlich, dass das bis an die Grenzen
Gedachte auch realisiert werden kann?
Die Antwort auf diese Frage lautet: die
Conditio humana, und zwar in dem Sinne,
dass es für unsere menschliche Existenz
universell gültige Unmöglichkeiten gibt.
Das heisst: Die Realität ist immer umfassender

als die Idee. Die Utopie also ist
wie der Horizont: Tust du zehn Schritte
auf ihn zu, entfernt er sich zehn Schritte;
tust du hundert Schritte auf ihn zu,
entfernt er sich hundert Schritte. Wozu dann
die Utopie? Sie lehrt uns gehen. Weder

36 Neue Wege 10/11.23



Sozial- und Wirtschaftswissenschaften
noch Befreiungstheologie dürfen also
dem Kurzschluss zwischen Utopie und
realer Praxis verfallen, nach dem Motto
«Ausserhalb der Kirche kein Heil» oder
«Ausserhalb des Marktes kein Heil».

Paradigma 2:
Das rebellische Subjekt
wider den totalen Markt

Als man uns glauben machen wollte, es
gebe keine Alternative, die Demokratie

müsse schliesslich marktkonform
sein, und als man unsere Seelen bereits
für unterworfen hielt, verkündet die
prophetische Stimme von Franz die Wiederkehr

des verdrängten Subjekts und dass
eine Welt möglich sei, in der alle Platz
haben: Er erinnert an das rebellische Subjekt

des Abraham, der sich weigert, das

eigene Kind dem Gott EL zu opfern (vgl.
Der Glaube Abrahams und der Ödipus des

Westens, Münster 1989). Und er erinnert
an den rebellischen Jesus im Welttheater

des Johannes-Evangeliums (vgl. Der
Schrei des Subjekts. Vom Welt-Theater
des Johannes-Evangeliums zu den
Hundejahren der Globalisierung, - Luzern
2001). Die Welt, in der alle Platz haben,
setzt also nicht auf institutionelle Logiken,

sondern auf den Realismus des
lebendigen Subjekts, das sich bewusst
ist: «Ich bin, wenn du bist!» Ein solcher
Realismus unterscheidet sich grundsätzlich

vom Realismus des ökonomischen
Wettbewerbs, in dem gilt: Ich kann leben,
wenn du stirbst. Das Befreiungsdenken
muss sich heute für diesen Realismus des

lebendigen Subjekts als Ausgangspunkt
entscheiden; nur von hier aus kann es
sich weiterentwickeln. Von diesem
Referenzpunkt aus muss es seine wirtschaftlichen

und gesellschaftlichen Analysen
betreiben sowie seinen Protest und seine
Widerstandsformen artikulieren.

Paradigma 3 :

Die Unterscheidung
der Götter

Durch das manchmal schmerzlich
einschneidende Denken von Franz
Hinkelammert zieht sich als feinsinniger
Leitfaden die Entlarvung aller Formen von
Fetischismus. Die von Karl Marx
eingeführte Methode der Realitätsanalyse
entwickelt Franz zu einer spirituellen

Herausforderung weiter. Es geht ja
schliesslich nicht um eine besonders
intelligente Art, das Leben anders zu interpretieren,

sondern um einen anderen Lebensstil.

Das körperlich-reale Leben ist für
alle zu sichern, sodass alle leben können.
Der Fetischismus dagegen sucht die Seelen

zu bezwingen, indem er falsche Götter
auf Erden produziert: Geld, Kapital und
Markt. Sie sollen die Menschen ohnmächtig

machen. Der Fetischismus erreicht
dann sein Ziel, wenn er den Lebenswillen

der Menschen untergräbt. Zum Besten
der Erbschaft von Franz Hinkelammert
gehört diese mühsame Übung der
Unterscheidung der Geister zwischen dem
Gott des Lebens und den irdischen Göttern

des Todes. Durch diese Unterscheidung

werden wir fähig, unseren Lebenswillen

zu entfesseln (vgl. Die Götzen der
Unterdrückung und der befreiende Gott,
Freiburg-Schweiz/Münster 1984).
Alternative Gruppen bestehen darauf, Wesen
und Würde des Menschen und damit die
Menschlichkeit zu retten. Sie argumentieren

häufig damit, dass das Leben vom
Gott des Lebens stammt. Folglich müssen
alle leben können, müssen alle die
Möglichkeit haben, über Arbeit und Einkünfte
zu verfügen, müssen alle das Recht haben,
dass die Natur respektiert wird. Denn
wenn die Natur nicht leben kann, kann
auch der Mensch nicht leben.

Paradigma 4:
Wider die herrschende

Gesetzlichkeit
Durch Franz Hinkelammert haben wir
eine unverzichtbare Quelle entdeckt, aus
der freiheitlicher Geist stets neu erweckt
werden kann. Er befreit Paulus von Tarsus

aus der Annektierung durch die imperiale

Kirche und entdeckt ihn als Begründer
eines kritischen Denkens. Paulus lässt

sein Denken von der Weisheit Gottes
bestimmen. Die Weisheit Gottes ist
Verrücktheit in den Augen der Welt: In der
Schwäche liegt die Kraft - die «Plebejer
und Verachteten» sind die Auserwählten -
das, was nicht ist, demaskiert das, was ist
(vgl. 1 Kor l,20f. und 1 Kor 3,18-19). Die
Weisheit Gottes erklärt die Weisheit der
Welt zur Verrücktheit. Sie befähigt dazu,
alle Fesseln abzustreifen, gegen
ungerechte Gesetze zu rebellieren, insbesondere

gegen sakralisierte, sowie daran zu
glauben, dass wir sind und sein werden,

Neue Wege 10/11.23 37



was wir individuell und gemeinschaftlich
wirklich wollen: «Da gibt es nicht mehr
Juden und Griechen, Sklaven und Freie,
Mann und Frau. Denn ihr alle seid einer
im Messias Jesus» (Gal 3,26-28). Mit dieser

Kennzeichnung der Gemeinde kritisiert

Paulus von Tarsus die herrschende
Gesetzlichkeit und verwandelt die Rede
Jesu vom Reich Gottes in die erste
Menschenrechtserklärung unserer Geschichte.
Sie kündigt alle Herrschafts- und
Ausbeutungsverhältnisse auf (vgl. DerFluch, der
auf dem Gesetz lastet - Paulus von Tarsus

und das kritische Denken, Luzern
2011, sowie Gott wird Mensch und der
Mensch macht die Moderne - Zur Kritik
der mythischen Vernunft in der
abendländischen Geschichte, Luzern 2021).

Spiritualität
des Aufstands für

das Leben
Das eigene Tun wird nicht dadurch sinnvoll,

dass man den Erfolg kalkuliert und
dass sich der Erfolg dann einstellt. Das
Tun hat seinen Sinn in sich selbst. Selbst
wenn man am Erfolgskriterium gemessen

scheitern sollte, bleibt das Tun sinnvoll.

Das gilt ja auch für das Leben und
Sterben Jesu. Jesus scheitert, ja, er wird
wegen seines Tuns und Treibens
hingerichtet. Wenn die Christinnen ihn
auferstehen lassen, behaupten sie, dass all sein
Tun in sich selbst sinnvoll war, dass also
das Scheitern das Tun nicht sinnlos macht.
Im Gedanken der Auferstehung offenbart

sich ein völlig neues Verhältnis zur
Welt: Nicht der Tod, das Leben hat das
letzte Wort. Wenn man die Auferstehung
als die Fortsetzung einer Konfliktsituation

begreift, die man in der Vergangenheit
verloren geben musste, aber immer

noch nicht aufgegeben hat, dann kann
das Anliegen wieder aufgegriffen werden.

Hier wird eine neue Kategorie von
Subjekt erfahren, die zur Auferstehung
drängt. Erinnerung der Toten hat also
nichts mit glorifizierendem Gedenken
zu tun, sondern mit dem Gedanken, dass
wir die Opfer auferstehen lassen müssen,
um gemeinsam mit ihnen zu kämpfen und
mit ihnen auch in unseren heutigen
Konflikten rechnen zu können. Sie werden
uns dazu provozieren, die Subjektivität
in Gemeinschaft zurückzugewinnen und
die Rationalität des Lebens wieder gelten

zu lassen - genauso, wie sie in den

grossen Utopien der Völker lebten - im
«buen vivir», dem «Guten Leben», das
sich zusammenfassen lässt in der
Einsicht: «Ich bin, wenn du bist!».

Das Erbe, das uns Franz Hinkelammert

hinterlässt, ist dieser «Humanismus
der Praxis». In der Tradition des rebellischen

Menschen aus Nazaret hat er sein
Leben dafür eingesetzt, dass der aus dem
Stoff der Erde geschaffene Mensch das
höchste Wesen für den Menschen wird. •
O Norbert Arntz, *1943, ist katholischer Pfarrer,

Er studierte Theologie und Sozialwissenschaften
in Münster, München, Lima und am DEI in
San José/Costa Rica. Von 1983 bis 1990 verbrachte
er eine «weltkirchliche Lehrzeit» beim Volk
der Quechua im südlichen Andenhochland Perus.
Zuletzt hat er mit dem Team des Instituts für
Theologie und Politik ITP in Münster zusammengearbeitet.

38 Neue Wege 10/11.23


	"Ich bin, wenn Du bist" : Franz Hinkelammert (1931-2023)

