
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 117 (2023)

Heft: 10-11

Artikel: Helmut Gollwitzer : Recht auf Frieden und Gewalt zur Befreiung

Autor: Amelung, Swantje

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1049924

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1049924
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Helmut
Gollwitzer:
Recht auf

Frieden und
Gewalt zur
Befreiung

Swantje Amelung

Der linke evangelische Theologe

Helmut Gollwitzer ist
vor dreissig Jahren gestorben.
Er hat sich ein Leben lang
mit den Bedingungen für
Frieden beschäftigt, lehnte
atomare Bewaffnung ab
und betrachtete staatliche
wie revolutionäre Gewalt
differenziert.

«Fighting for peace is like screwing for
virginity» (Für den Frieden zu kämpfen
ist wie für Jungfräulichkeit zu vögeln).
Dieser Satz steht mit dickem Filzstift
geschrieben an der Kabinenwand einer
Bibliothekstoilette der Universität
Osnabrück. Er wurde bereits Jahre vor Beginn
des Kriegs in der Ukraine dort verewigt.
In Hinblick auf den ukrainischen Frieden
macht die Aussage, dass es paradox ist,
Gewalt für Frieden einzusetzen, einen
eher undifferenzierten Eindruck. Mit
der Frage nach der Durchsetzung von
Frieden mit Gewaltmitteln beschäftigte
sich bereits Helmut Gollwitzer, ein
deutscher Theologe, der am 17. Oktober 1993
starb. War er als Theologe und Christ ein
radikaler Pazifist? Zu Lebzeiten erregte
er jedenfalls viel Aufmerksamkeit durch
sein politisches Engagement für den
Frieden: Gollwitzer begleitete die
Studentenbewegung der 1960er Jahre, lief
auf Demonstrationen mit und beteiligte
sich an Blockaden. Seine theoretische

Auseinandersetzung mit dem Thema
Frieden erlangt derzeit wieder besondere
Aktualität.

Ablehnung
von Atomwaffen

Geboren am 29. Dezember 1908, erlebte
Helmut Gollwitzer zwei Weltkriege mit.
Am Zweiten Weltkrieg war er als Sanitäter
beteiligt und wurde zunächst nach Frankreich,

dann an die Ostfront geschickt.
Aufgrund seiner Beteiligung empfand er
grosse Schuld und bewertete seinen
Aufenthalt in sowjetischer Gefangenschaft,
in die er 1945 geriet und aus der er erst
1949 entlassen wurde, als gerechte Strafe.
Seine Erlebnisse verarbeitete er in seinem
Werk... und führen, wohin du nicht willst,
welches tagebuchartig die Bedingungen
und Erfahrungen der Gefangenschaft
beschreibt. Diese Zeit prägte nachhaltig

nicht nur sein theologisches Denken,
sondern auch sein politisches Wirken. An
diesem Lebensabschnitt entzündete sich
Gollwitzers Engagement für Frieden und
seine Auseinandersetzung mit der
Verwirklichung von Frieden durch Einsatz
gerechter Gewaltmittel.

Mit dem Thema Frieden beschäftigte
sich Gollwitzer zu unterschiedlichen
Anlässen und in verschiedener Form: in
Reden, Predigten und Aufsätzen, aber
es findet auch in seine monografischen
Werke Eingang. Während seiner Professur
in Bonn von 1950 bis 1957 begann er sich
mit der Westorientierung und Remilitarisierung

der Bundesrepublik Deutschland
auseinanderzusetzen. Diese Auseinandersetzung

führte ihn letztendlich dazu, sich
gegen die atomare Bewaffnung auszusprechen

sowie dagegen zu protestieren. Für
seine Beteiligung an Sitzblockaden vor
Raketendepots wurde Gollwitzer wegen
Nötigung festgenommen und verurteilt.
Aber auch in Reden und Schriften wandte
er sich gegen Atomwaffen. 1957 hielt er
beispielsweise einen Vortrag in der Bonner
Evangelischen Studentengemeinde über
Die Christen und die Atomwaffen. Seine
oppositionelle Haltung gegen
Atomwaffen brachte ihm die Bezeichnung
«Atompazifist» ein. Während seiner
Professur in Berlin (1957-1975) verschärfte
sich seine Kritik an der Politik der
Bundesrepublik Deutschland. Er bemühte sich,
eine Vermittlerposition zwischen Ost und
West einzunehmen. Ab den 1960er Jahren

Neue Wege 10/11.23 31



stellte er sich als einer der wenigen
Professorinnen auf die Seite der Studentenrevolte

und sympathisierte mit dieser
jungen Bewegung. Er befürwortete ihren
Einsatz für die Demokratie und nahm an
Demonstrationen gegen den Vietnamkrieg

teil.
Nach Helmut Gollwitzer spielen

bei der Sicherung und Herstellung von
Frieden die Art der Gewaltmittel eine
entscheidende Rolle. Dies wird durch seine
strikte Ablehnung von Atomwaffen deutlich.

Dass Atomwaffen schützen und Frieden

garantieren, hält er für einen
Aberglauben, der dekonstruiert werden muss.
Die Forderung nach Frieden hängt für ihn
stets mit der Abkehr von atomarer Bewaffnung

zusammen. In Die Christen und die
Atomwaffen verneint er entschlossen
die Frage, «ob auch Atomkriegsleute in
seligem Stande sein können»1. Entscheidend

ist für ihn, dass ein Atomkrieg nicht
mehr den Prinzipien eines gerechten
Krieges entspricht, der die Durchsetzung
von Recht und Frieden zum Ziel hat, und
somit wider Gottes Willen ist. Er begründet:

Die Unterscheidung zwischen
kämpfenden Personen und der Zivilbevölkerung

ist unmöglich geworden, Frieden
als Ziel des Krieges kann nicht
weiterverfolgt werden, auch kommende
Generationen sowie die Umwelt leiden an den
Folgen, Verteidigungskriege gehören der
Vergangenheit an, und die Anwendung
von Atomwaffen bedeutet sowohl Mord
als auch Selbstmord. Gollwitzer kommt
zum Schluss, die Beteiligung christlicher
Personen an Entwicklung und Gebrauch
von Atomwaffen entschieden abzulehnen.

Recht auf Frieden

Was die Unmöglichkeit eines gerechten
Krieges für seine generelle Einstellung
zur westdeutschen Rüstung bedeutet, stellt
Gollwitzer in seinem Vortrag Ohne Waffen
leben auf dem 17. Deutschen Evangelischen

Kirchentag 1977 dar, in dem er auf
das Antimilitarismusprogramm der
Vollversammlung des Ökumenischen Rates
von 1975 reagiert. Den Begriff «Rüstungswahnsinn»

nimmt er hier wortwörtlich und
kommt deshalb zur Einsicht: «Entweder
wir schaffen die Rüstung ab, oder die
Rüstung schafft uns ab.»2 Die neue Aufgabe
der Kirche sieht er darin, für Unruhe,
Aufklärung und Aufrüttelung in der Bevölkerung

zu sorgen, Rüstung als Gefahr zu

entlarven, Politikerinnen zu unterstützen,
die sich gegen Rüstung aussprechen, und
letztendlich ohne Waffen zu leben.

Dass der Staat seiner Aufgabe, für
Recht und Frieden zu sorgen, durch
atomare Bewaffnung als Schutz vor
Bedrohungen gerecht wird, enttarnt Gollwitzer
als vermeintlich. In seinem Aufsatz Frieden

als Menschenrecht fragt er, ob Staaten

zu seiner Zeit überhaupt in der Lage
sind, das Recht auf Frieden zu verwirklichen.

Er stellt dabei fest, dass atomare
Bewaffnung Staaten omnipotent macht
und ihnen die Verfügungsgewalt über das
Leben verleiht. Sein Fazit: «Die Kriegs-
mittel sind totalitär und machen den Staat
selbst totalitär.»3 Das aktuelle Rüstungsstadium

schätzt Gollwitzer als antidemokratisch

und entpolitisierend für Staaten
ein. Das Recht auf Frieden sieht er nur
in einem «nachatomaren»4 Zustand
realisiert, für den er folgende Utopie
entwirft: Abbau der Klassengesellschaft,
eine Politik, die Menschheit allgemein
und subjektorientiert denkt, Partizipation

aller an der Gesellschaft Beteiligten.

Gerechter Krieg
und gerechte Revolution

Im Hinblick auf Atomwaffen verliert
nach Gollwitzer jegliche Kriegsführung
ihre Berechtigung. Zudem bewirkt
atomare Bewaffnung Entdemokratisierung
und Totalisierung staatlicher Strukturen.
Partizipation an atomarer Gewalt lehnt er
demnach prinzipiell ab. Diese prinzipielle
Ablehnung bedeutet allerdings nicht, dass
Gollwitzer generell als Pazifist bezeichnet

werden könnte. An der christlichen
Lehre vom gerechten Krieg hält er nach
wie vor fest: Diese Lehre schafft einen
Rahmen für kriegerische Auseinandersetzungen,

innerhalb dessen Gewaltanwendung

begrenzt und legitimiert wird.
Bedingung hierfür ist eine Aktualisierung
und Ergänzung um eine Lehre von gerechter

Revolution. In seinem Referat Die
Weltverantwortung der Kirche in einem
revolutionären Zeitalter auf der Synode
der Evangelischen Kirche in Deutschland
1968, welches die Beschlüsse der
Vollversammlung des Ökumenischen Rates
in Uppsala 1968 thematisiert, kritisiert
er die kirchliche Einstellung, die
herrschaftliche Gewalt rechtfertigt und
revolutionäre verwirft, und demaskiert diese
als klassengebunden. Deshalb spricht

32 Neue Wege 10/11.23



er sich für die Entwicklung einer Lehre
der gerechten Revolution aus, nach der
christliche Beteiligung auch an gewaltsamen

Revolutionen legitimiert wird. Eine
christliche Beteiligung sieht Gollwitzer
als gerechtfertigt, da der politische und
soziale Umbruch und nicht die Gewalt per
se stets Mittelpunkt von Revolutionen ist.

Auch in seinem Vortrag im Bayrischen
Rundfunk 1972 Zum Problem der Gewalt
in derchristlichen Ethik betont Gollwitzer,
dass er die Tradition des gerechten Krieges

nicht ablehnt, sondern neu formulieren

will. Dass Menschen stets in
Gewaltsystemen verfangen sind, hat er dabei
im Blick. Als problematisch sieht er
wie in Die Weltverantwortung der Kirche

in einem revolutionären Zeitalter
die Klassengebundenheit der Kirche,
die sich in der geschichtlichen Adaption
der Lehre vom gerechten Krieg offenbart:

So wurde christliche Beteiligung an
staatlicher Gewalt unter anderem dafür
legitimiert, um das Christentum in die
Klassengesellschaft zu integrieren und die
Interessen der Kirche abzusichern. Deshalb

lenkt er auch hier den Einsatz von
Gewalt auf Revolutionen: In der Formulierung

einer Lehre der gerechten Revolution

sieht er die Möglichkeit, staatliche
Gewalt von unten zu kontrollieren und
Gewalt somit zu demokratisieren. Revolution

sieht er als eine auch für christliche
Menschen gangbare Option. Und christliche

Beteiligung an Gewalt empfindet er
da als gerechtfertigt, wo sie der Demokratisierung

von Gewalt dient, die Ursachen
von Gewalt bekämpft und Menschen wie
Gesellschaft zu einer pazifistischen
Einstellung erzieht. Christliche Beteiligung
an insbesondere staatlicher Gewalt sieht
er also dann als legitimiert, «wenn sie ihr
Ziel klar im Auge hat und staatliche Gewalt
nicht einfach so, wie sie ist, hinnimmt»5.

Helmut Gollwitzers Auseinandersetzung

mit dem Frieden ist in erster Linie
gekennzeichnet durch seine Ablehnung
von atomarer Bewaffnung. Hoch aktuell

sind dabei seine Ansichten, die er
in der Diskussion dieses zeitgebundenen

Themas darlegt: Gollwitzer ist kein
prinzipieller Pazifist, sondern hält am
Prinzip des gerechten Krieges fest,
welches Verteidigungskriege beispielsweise
legitimiert. Er fordert dazu auf, dieses
Prinzip zu aktualisieren und um die Lehre
von gerechten Revolutionen zu ergänzen.

Im Mittelpunkt steht dabei, Gewalt,

die von oben kommt, zu reglementieren
und demokratisieren, sodass Recht und
Friede verwirklicht werden können, und
Gewalt von unten, die der Befreiung dient,
zu rechtfertigen. Gewalt, die allein der
Unterdrückung und Durchsetzung eigener

Privilegien dient, lehnt er somit ab,
wohingegen er Gewalt, die der Befreiung
und der Einsetzung von Recht und Frieden
dient, befürwortet. Entscheidend sind für
Gollwitzer also die Art der Gewaltmittel
sowie deren Ziel: Den Einsatz bestimmter
Gewaltmittel zur Sicherung und Durchsetzung

von Frieden erklärt er für legitim.
Zu seiner Zeit hätte unter der Behauptung
der Bibliothekstoilette, dass Gewalteinsatz

zur Herstellung von Frieden paradox

sei, ein langer Kommentar der
Differenzierung und Ablehnung gestanden, der
Gollwitzers Handschrift trägt. •
0 Swantje Amelung, *1995, ist Theologin und

promoviert derzeit an der Universität
Osnabrück über die Verbindung von Glauben
und politischer Aktion bei Dorothee Solle
und Helmut Gollwitzer.

1 Helmut Gollwitzer: Die Christen und die Atom¬
waffen, S.49.

2 Helmut Gollwitzer: Ohne Waffen leben, S.276.

3 Helmut Gollwitzer: Frieden als Menschenrecht,
S.240.

4 Ebd., S.243.

5 Helmut Gollwitzer: Zum Problem der Gewalt
in der christlichen Ethik, S. 121.

Literatur:
Helmut Gollwitzer: Die Weltverantwortung der
Kirche in einem revolutionären Zeitalter. In:
Helmut Gollwitzer, Andreas Pangritz (Hrsg.):

dass Gerechtigkeit und Friede sich küssen.
Aufsätze zur politischen Ethik, Bandl. Ausgewählte

Werke, Band 4. München 1988, S. 69-99.
Helmut Gollwitzer: Zum Problem der Gewalt
in der christlichen Ethik. In: Helmut Gollwitzer,
Andreas Pangritz (Hrsg.): ebd. S. 100-124.
Helmut Gollwitzer: Frieden als Menschenrecht.
In: Helmut Gollwitzer, Andreas Pangritz (Hrsg.):
ebd. S.226-243.
Helmut Gollwitzer: Die Christen und die
Atomwaffen. In: Helmut Gollwitzer, Andreas Pangritz
(Hrsg.): ...dass Gerechtigkeit und Friede sich
küssen. Aufsätze zur politischen Ethik, Band 2.
Ausgewählte Werke Band 5. München 1988,
S.48-63.
Helmut Gollwitzer: Ohne Waffen leben. In:
Helmut Gollwitzer, Andreas Pangritz (Hrsg.):
ebd. S.273-281.
Andreas Pangritz: «Derganz andere Gott will
eine ganz andere Gesellschaft». Das Lebenswerk
Helmut Gollwitzers (1908-1993). Stuttgart 2018.

Andreas Pangritz: Helmut Gollwitzers Friedensethik

und ihre Aktualität. In: Marco Hofheinz,
Frederike van Oorschot (Hrsg.): Christliche-
theologischer Pazifismus im 20. Jahrhundert.
Münster 2016, S. 213-229.

Neue Wege 10/11.23 33


	Helmut Gollwitzer : Recht auf Frieden und Gewalt zur Befreiung

