
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 117 (2023)

Heft: 10-11

Artikel: "Das Böse ist der Krieg"

Autor: Hui, Matthias / Gisler Fischer, Esther / Seifert, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1049923

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1049923
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Das Böse ist
der Krieg»

Neue Wege-Gespräch mit Friedrich Kramer
von Matthias Hui, Esther Gisler Fischer

und Kurt Seifert

entfernt. Wenn man diese Ziele konzertiert
angehen würde mit den Mitteln, die jetzt für
Rüstung und Sicherheit militärischer Art
eingesetzt werden, könnten sie erreicht werden.

Nw Sie sind seit Anfang 2022 Friedensbeauf¬
tragter des Rates der Evangelischen Kirche
in Deutschland (EKD). Als Sie gewählt
wurden, befand sich der Friedensbeauftragte

noch in der Mitte der Kirche. Fast alle
standen hinter dem Leitbild des gerechten
Friedens. Das hat sich aber mit dem Überfall

Russlands auf die Ukraine schlagartig
verändert. Eine pazifistische Haltung und
Friedensarbeit, wie sie der Friedensbeauftragte

versteht, waren plötzlich nicht mehr
mehrheitsfähig. Wie hat dieser Krieg, der
jetzt seit mehr als anderthalb Jahren
andauert, Ihr Verständnis der Aufgabe und
Ihre Rolle verändert?

Die Evangelische Kirche in
Deutschland hat einen Friedens-
beauftragten. Er versteht sich
als Pazifist, seine Friedensfahne
hängt auch in der Kirche im
Gegenwind. Ein Gespräch mit Landesbischof

Friedrich Kramer aus
Magdeburg.

ww Herr Kramer, haben Sie Angst vor der
Zukunft?

fk Ich habe ein Grundvertrauen, dass wir in
Gottes Hand sind. Aber ich mache mir Sorgen,
wie die Welt sich verändert. Ich mache mir Sorgen

über die Militarisierung, deren Zeuginnen
wir sind, und die entsprechenden Ausgaben
für Waffen statt für die grossen Nachhaltig-
keits- und Gerechtigkeitsfragen. Wir haben
uns als Weltgemeinschaft Ziele gesetzt, die
Nachhaltigkeitsziele der Agenda 2030, und
ich sehe mit Sorge, dass sie nicht eingehalten
werden. Das erste Ziel ist, den Hunger
abzuschaffen. Aber wir sind immer weiter davon

fk Erst einmal gab es eine grosse Krise, nachdem

die geistliche Leitung, der Rat der EKD,
Verständnis für die Unterstützung der Ukraine
mit Waffen geäussert hat. Es wurde deutlich,
dass eine Mehrheit des Rates fand, ihr
Friedensbeauftragter müsste eigentlich in ihrem
Sinn sprechen. Ich habe die Beauftragung für
den Frieden ganz nach vorne gestellt: Wir als
Kirche sind gerade in solchen Situationen
aufgerufen, zu Waffenlosigkeit, zu Gewaltlosig-
keit, zu Friedensinitiativen, zu diplomatischen
Initiativen aufzurufen. In der EKD gerieten wir
in eine schwierige Phase miteinander, weil
mein Auftrag natürlich auch darin besteht, für
die Gesamtkirche zu sprechen, was ich in
diesem Fall nicht mehr getan habe. Es ist uns -
der Ratsvorsitzenden, dem Rat und mir - aber
gelungen, eine Vereinbarung dahingehend zu
treffen, dass wir vielstimmig sprechen wollen.
Wir halten es aus, wir halten es auch öffentlich

aus, dass wir eine Differenz haben. Wir
wollen einander gelten lassen und nicht sagen
«Ein Christ, eine Christin kann sich nur so
entscheiden», sondern wir wissen, dass es um eine
schwierige Abwägung geht. Es ist unter uns
niemand Bellizist geworden und steht begeistert
für den Krieg. Die Verteidigung eines brutal
Überfallenen Landes ist plausibel und konform
mit dem Völkerrecht. Es gibt viele Argumente
für die militärische Verteidigung, die vielen
Menschen einleuchten.

NN In zahllosen Körperschaften, Organisationen,
Gruppen bis hin zu Freundeskreisen werden

solche Auseinandersetzungen geführt.
Oft ist das Auseinanderdriften in den
Fragen rund um den Krieg schmerzlich.

24 Neue Wege 10/11.23



Wie haben Sie es trotz klaren Positionen
geschafft, zu einem gemeinsamen Boden
beizutragen?

fk Als Friedensbeauftragter des Rates der EKD
fühle ich mich an das Leitbild des gerechten
Friedens und auch an die früheren Beschlüsse
der EKD-Synode dazu gebunden - es gibt bisher

keine anderen Beschlüsse. Vor diesem
Hintergrund halte ich es für richtig zu sagen,
Deutschland sollte sich nicht an Waffenlieferungen

beteiligen. Ich nehme dabei eine auf der
deutschen Geschichte basierende Position ein.
Damit sage ich nicht, dass sich die Ukraine nicht
verteidigen dürfe oder sich das Land einfach
ergeben müsse. Das Verteidigungsrecht der
Ukraine ist unbestritten. Unsere Frage ist, wie
wir uns als Deutschland in Europa verhalten.
Deutsche Politik ist angesichts der zwei
Weltkriege, die wir begonnen haben, gut beraten,
besonders achtsam und vorsichtig zu sein und
im Sinne von Neutralität in der Vermittlung und
Friedensförderung aktiv zu werden. Ich habe
aber gemerkt, dass das vielen nicht einleuchtet.
Aber wenn ich erkläre, dass ich Pazifist bin und
aus der DDR-Geschichte komme, kann
Respekt entstehen. Der Respekt vor der anderen
Meinung - in Verschiedenheit -, der wechselseitige

Wille, nicht in eine Kriegshaltung mit
entsprechender Kriegsrhetorik zu kommen,
die den anderen sofort abwertet, das ist die
Aufgabe. Daher war es mir auch so wichtig, in
der von mir einberufenen Friedenswerkstatt
alle massgeblichen Stakeholder der Evangelischen

Friedensarbeit und friedensethischen
Reflexion im Raum der EKD zu vereinen und in
einen direkten Austausch zu bringen. Gemeinsam

strengen wir nun ein umfassendes und par-
tizipatives Konsultationsverfahren an mit dem
Ziel, den gemeinsamen Boden in der Friedensethik

neu zu vermessen und in einem neuen
Grundlagenpapier festzuhalten. Insofern sind
wir in der EKD in einem konstruktiven Ver-
ständigungsprozess unterwegs.

Nw Wenn Sie als Friedensbeauftragter spre¬
chen, in welchem Namen ergreifen Sie das
Wort - im Namen der Kirche, im Namen
der Positionierungen der Kirche, gar im
Namen des Evangeliums, oder sprechen
Sie einfach in ihrem persönlichen Namen?

fk Ich verstehe mich als denjenigen, der beauftragt

ist, die Stimme des Friedens und der
Gewaltlosigkeit zu erheben. Dabei fühle ich
mich an das Leitbild des gerechten Friedens
der EKD gebunden. Es muss klar sein, dass

man die Frage der rechtserhaltenden Gewalt,

die im Leitbild als Massnahme nach strengen
Kriterien erlaubt ist, unterschiedlich diskutieren

kann. Wenn sich die Ukraine verteidigt,
handelt es sich um rechtserhaltende Gewalt,
und deshalb ist auch die Lieferung von Waffen
legitim. Wenn ich in der Öffentlichkeit Stellung

beziehe, versuche ich, die verschiedenen
Positionen differenziert darzustellen, fordere
aber auch, dass wir der Stimme für Gewaltlosigkeit

von Jesus zuhören müssen, selbst wenn
sie politisch nicht umsetzbar ist. Die Frage,
ob jetzt Zeit ist für Feindesliebe, kann
unterschiedlich beantwortet werden. Es gibt die
Haltung: Du kannst im Moment, in dem du
angegriffen wirst, nicht den Feind lieben, sondern
musst erst einmal den Nächsten schützen. Klar
ist auch: Wir können den brutal Überfallenen
nicht von der Seitenlinie, von einem sicheren
Ort aus empfehlen, sich weiter überfallen zu
lassen. Das funktioniert nicht und ist zynisch.
Aber wir auf der Seitenlinie können uns der
Feindesliebe verpflichtet fühlen und sagen:
Wir sind Jesu Nachfolgerinnen. Lasst uns auf
die Schrift hören, auch wenn sie keine
eineindeutige Antwort gibt.

nw Und Ihre persönliche Haltung?

fk Auch sie spielt eine Rolle. Ich verstehe mich
als leitenden Geistlichen, der immer auch für
jene spricht, die sich als Pazifistinnen
verstehen und in der Friedensbewegung unterwegs

sind. Ich merke, dass es viele Menschen
bestärkt und tröstet, wenn ich diese Position
öffentlich einnehme in einer Situation, in
der sie denken: Was ist eigentlich los mit der
Kirche, jetzt sprechen alle nur noch für Waffen?

Insofern ist meine Positionierung eine
Mischung aus allem. Deutlich ist: Ich bin nicht
die Stimme der evangelischen Kirche in
Friedensfragen, sondern ich bin die Stimme des
Friedensbeauftragten. Damit können viele
leben. Es ist eine Minderheitenmeinung mit
pazifistischem Hintergrund. Aber auch
pazifistische Gruppen sind gespalten in der Frage,
wie sie sich zum Krieg in der Ukraine verhalten

sollen. Was bei unserer Position klar ist:
Wir halten daran fest, dass zivile Konfliktbearbeitung

in jedem Fall bessere Ergebnisse
zeitigt als militärische Konfliktbearbeitung.
Wir sind betroffen und traurig und verzweifelt

angesichts der Tatsache, dass dieser Krieg
jetzt Zehntausende von Menschenleben kostet.

Wir betonen, dass dieser Krieg eine
weltweite Dimension hat, gerade in Bezug auf den
Hunger beziehungsweise die Verknappung von
Nahrungsmitteln. Der Krieg ist nicht nur eine
Frage der nationalen Verteidigung. Wir sind

Neue Wege 10/11.23 25



in einem Gesamtfeld unterwegs und sagen:
Sofort Schluss, aufhören! Das ist ein Krieg,
den Menschen auf der ganzen Welt mit ihrem
Leben bezahlen müssen.

nw Wir machen in den Kirchen die Erfahrung,
dass kaum vertiefte Diskussionen
stattfinden. Viele beziehen die plausible Position,
dass sich die Ukraine verteidigen müsse.
Andere Aspekte fallen oft unter den Tisch.
Erleben Sie das anders?

fk Ich habe mit verschiedenen anderen leitenden

Geistlichen in den Medien und auf Podien
sehr differenzierte Diskussionen geführt.
Dabei ist immer klar: Wir wollen gemeinsam,
dass Frieden wird. Die Einschätzungen gehen
an der Stelle auseinander, wo es um die militärische

Unterstützung und um die Aufgabe der
Kirche geht. Es gibt unterschiedliche Beurteilungen:

In einer Debatte sagte ein Bischofskollege,

man müsse den Bösen böse nennen.
Ich antwortete: Das Böse ist der Krieg. Man
darf den Feind nicht dämonisieren.
Wahrscheinlich ist in dieser Debatte beides richtig
und nichts schwarz-weiss. Ich bin als Landesbischof

unterwegs, halte Abendgebete und
diskutiere dann mit den Menschen anderthalb oder
zwei Stunden lang. Ich erfahre dort, dass auch
jahrzehntelang in der Friedensarbeit Aktive
verwirrt sind und nicht wissen, was sie sagen
sollen. Kürzlich entgegnete mir eine Frau, wir
könnten doch den Ukrainerinnen jetzt nicht
sagen, dass sie sich nicht verteidigen sollten.
Ich pflichtete ihr bei, indem ich ihr folgende
gemeinsame Formel anbot: Wir können uns
vielleicht darauf verständigen, dass
Waffenlieferungen immer falsch sind. Aber es könnte
in diesem konkreten Ausnahmefall vielleicht
falscher sein, keine Waffen zu liefern. Darüber
wollte sie nachdenken. Aber die Zerrissenheit
auf die primitive Frage Ja oder Nein zu
Waffenlieferungen zu reduzieren, geht nicht. Wer
dann gegen Waffenlieferungen ist, ist angeblich

für die Totalaufgabe der Ukraine, und wer
für Waffenlieferungen einsteht, ein Bellizist.
Es bewegt sich alles dazwischen.

nw Gibt es keine Klarheit mehr?

fk Nein, denn die geopolitische Lage ist komplex

und wird in unserer zunehmend
multipolaren Welt immer komplizierter. Ob Europa
allmählich auf Kriegswirtschaft umstellt, ist
perspektivisch eine zentrale Frage. Stecken wir
einen noch viel grösseren Teil unserer Ressourcen

in die Waffenproduktion, um der Ukraine
zu helfen? Die USA und Grossbritannien waren

von Anfang an die stärksten Unterstützer der
Ukraine, sie haben sich 1994 im Budapester
Memorandum auch dazu verpflichtet. Doch
wenn die US-Republikaner die Wahlen gewinnen,

könnte sich das ändern. Will dann Europa
die jetzige Rolle der USA als Waffenlieferant
einnehmen? Das halte ich für illusorisch.
Daher müssen wir heute an Verhandlungslösungen

arbeiten, damit das massenhafte,
irrsinnige Töten, das dank der nun auch
eingesetzten Streubomben ohnehin noch
Jahrzehnte andauern wird, zu einem Ende kommt.
Das bedeutet gerade nicht, gefühllos gegenüber

den ukrainischen Opfern und der bedrohten

Zivilbevölkerung zu sein. Als Chrisrinnen
ist es unsere Aufgabe, die Kriegsopfer in den
Blick zu nehmen - auf beiden Seiten. Wenn
man sieht, wie fürchterlich die russischen
Soldaten von ihrer Militärführung verheizt werden

und wie hemmungslos zivile Opfer in Kauf
genommen werden, ist jeder weitere Tag des
Krieges ein Wahnsinn. Klar scheint zu sein,
dass Initiativen zur Waffenruhe und zu
Verhandlungen von aussen kommen müssen. Seit
dem völkerrechtswidrigen Beschluss der
russischen Duma vom Oktober 2023, vier Regionen
der Ukraine zum eigenen Staatsgebiet zu erklären,

ist Russland aus seiner Sicht nicht mehr in
einem Überfallenen Land, aus dem es sich auch
wieder zurückziehen könnte. Damit sind beide
Länder im vaterländischen Verteidigungsmodus,

und keine Seite kann aufhören.

Nw Ist die Kritik berechtigt, in Westeuropa
seien sehr wenig Kenntnisse über die
historische Entwicklung in Osteuropa
sowie über die gesellschaftspolitischen
Entwicklungen der letzten Jahrzehnte
vorhanden?

fk Ich glaube, dass jetzt in der deutschen Politik
eine stärkere Wahrnehmung Osteuropas
stattgefunden hat. Man hat erstmals angefangen,
auch den Ängsten der Menschen in Osteuropa
ernsthaft zuzuhören, der Angst, die zum
Beispiel das Baltikum und auch Polen vor
Russlandhaben. Diese ist historisch begründet, weil
die Menschen dort immer wieder die Erfahrung
von bewaffneten Interventionen machen muss-
ten. Das interessierte die deutsche Aussenpolitik
bisher nur begrenzt.

Nw Eine andere Frage: Wie steht es mit den
direkten Beziehungen zu Kirchen in der
Ukraine?

fk Wir haben Kontakte zu lutherischen,
evangelischen Gemeinden. Sie sagen uns sehr klar,

26 Neue Wege 10/11.23



1 A gm 11 IWir haben nach
I * j/t ft f i4k/% l/%O jTT\ Jr \ifikj mmm I T mmm MWfll \m0 III mmm V V \mt I W \mf I 1

Weltkrieg eine
pazifistischeI

Weltordnung.
K>irn hrf\/prhnfpn

dass sie Waffen brauchen und unsere Diskussion

überhaupt nicht verstehen. Letztens nahm
ich in Wien an einer evangelischen Konferenz
teil. Dort sagte mir ein lutherischer Pfarrer aus
Odessa: «Bruder Kramer, ich bin sehr dankbar,

dass auch dank deutscher Waffen die
Luftverteidigung funktioniert und wir in Odessa
halbwegs normal schlafen können. Und ich
verstehe nicht, dass Sie so gegen Waffen sind,
das hat aber vermutlich mit uns nichts zu tun,
das sagen Sie wohl in die deutsche Diskussion
hinein.» Die ukrainischen Christen stehen zu
grossen Teilen hinter der bewaffneten
Verteidigung der Ukraine. Aber interessant war:
Er sagte auch, dass sie sich gegen Hass gegen
die Russen äussern würden und damit
teilweise angefeindet würden. Also sie nehmen
ihre kirchliche Aufgabe sehr wohl wahr und
kämpfen gegen Feindesbilder und Feindes-
hass. Dass die russisch-orthodoxe Kirche und
gerade der russische Patriarch in puncto Ruf
zum Frieden ein Totalausfall sind, ist
offensichtlich. Der Patriarch äussert sich in einer
Weise, die mit orthodoxer Theologie nur wenig
zu tun hat, denn die orthodoxe Kirche ist in der
Friedensethik eigentlich immer klar gewesen.
Sie sprach vom weltlichen Arm Jesu Christi,

das ist die staatliche Macht. Und dann gibt es
den geistlichen Arm, die Kirche, die den Auftrag

hat, im Sinne der Seligpreisungen gegen
Gewalt zu agieren. Deswegen haben orthodoxe

Kirchen früher Kriegshelden eine Zeit
lang sogar vom Abendmahl ausgeschlossen,
bis sie wieder feierlich aufgenommen wurden,
nachdem sie Busse abgelegt hatten. Wir pflegen

auch zu russischen Kirchen Beziehungen.
Es gab aus Deutschland aufgrund der langjährigen

Versöhnungsarbeit breite gesellschaftliche
Kontakte. Jetzt funktionieren diese

Projekte, Städtepartnerschaften, akademischen
Austausche kaum noch. Das halte ich für sehr
schwierig, weil man gerade in einer solchen
Situation mit Menschen, die guten Willens und
gesprächsfähig sind, reden muss. Wenn man
sie isoliert, hilft das in einer so aufgeheizten
Situation überhaupt nicht weiter.

wv Gibt es noch Friedensinitiativen vor Ort,
mit denen Sie in Verbindung stehen?

fk Wir hatten auf dem Kirchentag im Juni
dieses Jahres in Nürnberg ein sehr
interessantes Frauenprojekt der Mobilen
Akademie für Geschlechterdemokratie und

Neue Wege 10/11.23 27



Friedensförderung (OWEN) zu Gast. Das sind
Frauen, die schon seit vielen Jahren Biografie-
arbeit leisten, zusammen mit Frauen aus dem
Donbas, aus der übrigen Ukraine und aus Russland.

Sie haben sich jetzt im Krieg in der Türkei
getroffen. Es war, wie wir hörten, wahnsinnig
schwierig, überhaupt wieder ins Gespräch zu
kommen und an die alten persönlichen
Kontakte und Gesprächsfäden anzuknüpfen. Weil
der Krieg so unglaublich viel zerstört und ein
Produzent vermeintlich simpler Wahrheiten
ist, der es schwer macht, nach der Einteilung
von allem und jedem in «falsch/richtig» und
«Feind/Freund» wieder den normalen Blick
der Menschlichkeit einzunehmen. Friedensarbeit,

kaum sichtbar, kann hier Grossartiges
leisten. Aber es gibt nur wenige Verbindungen
nach Russland zu Friedensinitiativen. Gleichzeitig

verstehe ich, wenn die Ukrainerinnen
uns sagen, dass wir Waffen liefern müssten.
Wenn man einbringt, dass Jesus Christus doch
sagte, dass wir die Waffen weglegen sollten,
kann man ins Gespräch kommen. Sie bekräftigen

dann, dass das auch für sie gelte und sie
sich für Versöhnung einsetzen möchten, aber
jetzt sei die Zeit der Verteidigung, nicht die Zeit
der Friedensgespräche.

wv Sie berichten von einer Fraueninitiative.
Ist die Friedensfrage immer auch eine
Geschlechterfrage?

fk Davon bin ich fest überzeugt. Natürlich
haben wir Gleichberechtigung, es kämpfen
auch Frauen an der Front, die Rollenverhältnisse

sind nicht mehr starr wie einst. Aber wenn
der Krieg in das Familienleben greift, wird die
Plausibilität, sich fraglos militärisch zu verteidigen

und die Söhne in den Krieg zu schicken,
möglicherweise infrage gestellt. Frauen können

als Witwen und als Mütter für Friedensarbeit

zentral sein - wobei oft auch sie den
Krieg unterstützen und mittragen. Ein Jahr
nach dem russischen Überfall auf die Ukraine
war ich in einer kleinen Stadt in meiner Region
an einem Gedenktag mit dabei. Der Grundtenor

unter den anwesenden Ukrainerinnen
war: Schmerz und Verzweiflung, nicht
Heroismus. Die beiden Frauen, die den Anlass
leiteten, Hessen eine hohe Nachdenklichkeit und
Leidensbereitschaft spüren. Es gab eine kurze
Sequenz, wo ein Mann sagte, dass nichts
vergeben werden könne. Da kam Hass zum
Vorschein, ich bemerkte eine grosse Differenz
zur Rede der Frauen. Wo Frauen sich
organisieren, kann diese andere Rede eine Kraft
entfalten. Zwar können Fraueninitiativen wie
jene, die ich erwähnt habe, nicht von heute auf

morgen von unten her den Frieden herstellen.
Aber durch diese Arbeit bekommt das Erzählen

vom Wahnsinn dieses Krieges eine viel
grössere Plausibilität als der Diskurs, dass der
Krieg nötig sei.

n« Wir machen auch die Erfahrung, dass
neben der Waffenfrage andere Themen
eher selten in die öffentliche Debatte
einfliessen. Wie können die verschiedenen
Dimensionen von Friedensarbeit stärker
gewichtet werden?

fk Es gab ja auch in der Ukraine eindrucksvolle

zivile Widerstandsformen, Menschen
gingen auf die Strasse, als die Panzer kamen,
Menschen riefen gemeinsam «ihr gehört nicht
hierher», Strassenschilder wurden mit «Den
Haag», als Hinweis auf den Ort des Internationalen

Strafgerichtshofs, überklebt. Dass dies
reale Ansätze eines umfassenden Widerstandes

sein könnten, leuchtet den meisten
Menschen nicht ein. Was wäre passiert, wenn die
Ukraine sich nicht militärisch, sondern zivil
verteidigt hätte? Eine Ukrainerin aus den
russisch besetzten Gebieten, die am Aufbau von
zivilgesellschaftlichen Strukturen beteiligt
war, hat uns auf dem Kirchentag berichtet,
wie gerade in demokratischer Selbstorganisation

ausgebildete und organisierte Menschen,
auch die für die Ukraine engagierten kommunalen

Bürgermeister oder Stadträte oder Dorfräte,

von den Besatzungstruppen systematisch
gejagt, verfolgt, verschleppt und teilweise auch
umgebracht wurden. Wenn alles gewaltlos
hingenommen worden wäre, hätte sich in ihren
Augen dieser brutale Repressionsapparat
überallhin ausgedehnt. Wir wissen das nicht.

Die Grundfrage, inwieweit soziale und
zivile Verteidigung möglich sind, wenn man
militärisch angegriffen wird, ist schwer zu
beantworten. Das würde ein grosses
gesellschaftliches Übungsfeld bedeuten, das müsste
man trainieren. Die Bewegung Letzte Generation

von Klimaaktivist*innen, die sich auf der
Strasse festkleben, hält sich an das Prinzip
der absoluten Gewaltlosigkeit. Es wird nie auf
Schläge, Anschreien und anderes reagiert, die
Beteiligten lassen sich alles gefallen. Dadurch
sollen Menschen aufgerüttelt werden. Ob das
funktioniert, ist ein andere Frage, aber das
Vorgehen zeigt, dass es trainiert werden muss. Der
Krieg ist eben anders strukturiert, da können
Leute zwangsverpflichtet werden, Menschen
wird eine Waffe in die Hand gedrückt - da
kommen wir bezüglich Angst vor dem Sterben,

Töten und Getötetwerden in ganz archaische

Muster. Wir haben eine pazifistische

28 Neue Wege 10/11.23



Weltordnung, die nach dem Zweiten Weltkrieg
entstanden ist. Viele sagen zwar, sie funktioniere

nicht, aber trotzdem ist klar, dass Krieg
in unserer Welt verboten ist. Verteidigung ist so
lange möglich und erlaubt, bis nach Artikel 51

der UNO-Charta der Sicherheitsrat geeignete
Massnahmen zur Beendigung des Konflikts
ergreift. Wir müssen mehr tun, um wieder zu
zivilen Möglichkeiten zu kommen. Inder UNO
wird es um die Frage gehen müssen: Wie baut
man Frieden auf gegenüber Staaten, die stark
sind und sich mit dem Vetorecht über das Recht
stellen können? Das Recht muss stärker werden
als militärische Gewalt. Klar: Das ist ein ganz
dickes Brett. Deutschland und auch die Schweiz
und Österreich sollten bei der Beantwortung
dieser Frage eine wichtige Rolle spielen.

Nw Dass Sie das Thema des gewaltfreien
Widerstands aufwerfen, hat auch mit Ihrer
Biografie zu tun. Gewaltfreier Widerstand
ist nicht nur theoretische Vision, sondern
widerspiegelt ein Stück Erfahrung. Sie sind
in der DDR aufgewachsen, die kirchliche
Friedensbewegung spielte für Sie eine Rolle
und eben auch der Widerstand, der 1989
zur friedlichen Revolution führte. Entspricht
dieses Bild Ihrem eigenen Selbstverständnis

oder ist das ein Klischee, das Ihnen
angehängt wird?

fk Als wir in der friedlichen Revolution 1989
auf die Strasse gingen, wussten wir, dass brutale

Polizeigewalt möglich werden könnte. In
Berlin passierte das. Aber wir wussten auch,
dass wir uns davon nicht abschrecken lassen
würden, wir nahmen diese Reaktionen in Kauf,
weil wir ein grösseres Ziel der Veränderung vor
Augen hatten. Das ist auch in der Frage von
Krieg und Frieden zentral : Was ist mein letztliches

Ziel? Wenn ich auf Sieg und militärischen
Gewinn setze, ist das nichts, was perspektivisch

Frieden schaffen wird. Nur wenn man
auch Versöhnung zum Ziel hat und überlegt,
wie man dahin kommt, hat man eine Perspektive,

die einen anders auf den Weg bringt.
Wissenschaftliche Untersuchungen zu Konflikten
in verschiedenen Regionen der Welt zeigen,
dass zivile Konfliktbearbeitung nachhaltiger
ist und bessere Ergebnisse bringt als militärische.

Es ist immer besser, wenn ein Konflikt
nicht an die Schwelle gerät, wo die Beteiligten
für Gewalt optieren, weil der Dissens so riesig
scheint. Zivile Konfliktbearbeitung und
friedlicher, gewaltloser Widerstand haben für mich
auch eine zentrale geistliche Dimension. Und
auch eine demokratische: Demokratie ist per
se kriegsfeindlich. In der Demokratie muss ich

den anderen mit einer völlig unterschiedlichen
und auch abwegigen Meinung aushalten und
kann nicht zum Knüppel greifen. Aushalten,
diskutieren und Mehrheitsverhältnisse akzeptieren

ist in populistischen Zeiten nicht immer
einfach und teilweise unangenehm. Krieg ist
antidemokratisch - trotz des Widerspruchs,
dass eine Demokratie sich vielleicht verteidigen

muss. Aber wenn man das tut: Wie kommt
man wieder aus dem Krieg heraus? Die lang
anhaltenden Folgewirkungen von Krieg sind
antidemokratisch. Ja, meine Haltung hat mit
meinen biografischen Erfahrungen zu tun, ich
habe erlebt, wie eine gewaltfreie grundlegende
Veränderung der Gesellschaft möglich wurde.

fan Was kann Friedenstheologie in Friedens¬
prozesse einbringen? Was haben wir als
Christinnen unserer Gesellschaft zu bieten?

fk Für mich ist die Friedensfrage eine zutiefst
christologische Frage. Recht haben zu wollen
und andere so lange zu bedrängen, bis sie der
eigenen Idee zustimmen, ist eine der
Grundsünden des Menschen. Christus ist für unsere
Sünden gestorben und hat damit den Frieden
geschaffen, der mir ermöglicht, dem anderen
auch sein Recht zu lassen. Das ist nicht etwas,
was ich vermag, sondern was mir von Gott
angeboten und geschenkt wird. Müssen wir dem
Hass folgen? Diese Fragen sind auch Fragen der
geistlichen Reinheit und der Christusnachfolge.
Gleichzeitig ist klar, es braucht Mitgefühl und
Solidarität mit den Unterdrückten, Unterstützung

der Ausgegrenzten. Gewalt gegen
Minderheiten, Gewalt gegen Frauen muss Einhalt
geboten werden. Gleichzeitig steht die Frage
der Gerechtigkeit und des Rechtsbruchs vor
Augen. Diese Frage, vielleicht Gewalt zu
brauchen, um Gewalt einzudämmen und wieder
Recht herzustellen, steht friedensethisch immer
auch im Raum und ist nicht einfach zu
beantworten. Und trotzdem ist für mich klar, dass der
Weg, das Böse nicht mit Bösem zu beantworten,
sondern auf Hass mit Liebe zu antworten, eine
Herausforderung der Christusnachfolge ist.
Diesen Weg müssen wir als Kirche immer wieder

in die Gesellschaft einbringen. Gegen den
Stachel der Kriegsplausibilität und des Feindeshasses

müssen wir sagen: Nein! Wir können als
Christinnen sagen, dass Christus gesiegt hat.
Aber er hat keine Menschen umgebracht. Dieser
Weg hat aber umgekehrt ihm den Tod gebracht.
Diesem Christus nachzufolgen ist ein anderes
Gehen durch die Zeit.

fan Verstehen Sie Ihre Aufgabe als kirchlicher
Friedensbeauftragter auch im säkularen

Neue Wege 10/11.23 29



Raum? Versuchen Sie Positionen, die zwar
in der christlichen Theologie gründen
und auch institutionell in der Kirche
verwurzelt sind, in die gesellschaftliche
Debatte insgesamt einzubringen - etwa
die Stimme des Pazifismus, der nicht
nur auf religiöse Gruppen beschränkt ist?

fk Genau so sehe ich das. Der Krieg ist, wie
ich schon sagte, antidemokratisch, er will
keine Vielstimmigkeit. Das ist diese primitive
Kriegslogik, die nur Gewinner oder Verlierer
kennt, Feinde oder Freunde. Die Aufgabe der
Kirche ist es, im Krieg immer zum Frieden zu
rufen und gegen den Hass. Selbst wenn die
Verteidigung legitim ist. Christus fordert uns auf,
den Feinden eben nicht den Tod zu wünschen,
sondern Wege zu suchen, mit dem anderen
zu leben. Das heisst, dass wir dem Feind das
Lebensrecht nicht absprechen. Genau dies tut
aber der Krieg.

Nw Sie sind Bischof in der Evangelischen Kirche
in Mitteldeutschland, in Sachsen-Anhalt
und Thüringen. Dort ist die AfD sehr stark.
Was ist die Rolle der Kirche in einer
Gesellschaft, die innergesellschaftlich auch
von Hass und Nationalismus geprägt ist?
Gibt es eine Verbindungslinie zwischen
der Friedensaufgabe der Kirche und den
gesellschaftspolitischen Umständen,
die Sie vor Ort antreffen?

fk Das Verrückte ist, dass die AfD und die neue
Rechte jetzt Gewaltlosigkeit nach vorne stellen
und sich gegen den Krieg und gegen
Waffenlieferungen positionieren, mir also in vielem
zu entsprechen scheinen. Aber wir als Kirche
sehen uns ganz klar in einem Widerspruch
zur populistischen, menschenverachtenden
und bei uns in Thüringen ja auch fast schon
faschistischen Struktur der AfD. Manche
Parteimitglieder nehmen uns als Feind wahr.
Mit den einzelnen Menschen müssen wir reden,
das ist keine Frage, wir wollen versöhnend
unterwegs sein. Aber gleichzeitig werden wir
nichts unternehmen, um die AfD gesellschaftsfähig

zu machen. Also werden wir mit den
Spitzen der Partei nicht sprechen, solange sie
ihre menschenverachtenden Grundpositionen
etwa in Bezug auf Flüchtlingsfragen beibehalten.

Es liegen Welten zwischen uns in der
Einschätzung der Schöpfungsverantwortung, von
Migration und Flucht, auch der Demokratie:
Welche Gesellschaft wollen wir miteinander
gestalten? Die AfD ist ein Problem, weil viele
Menschen, die früher in der DDR im Widerstand

waren, hier von ihr sehr konservative

Positionen übernehmen. Es ist für uns oft bitter,

dass Menschen, die in der DDR für Gerechtigkeit

und Freiheit eingetreten sind, jetzt der
AfD das Narrativ abkaufen, wir seien eine
Kirche, die nur für Ökologie einstehe und wolle,
dass immer mehr Flüchtlinge kämen. Daher
ist es für uns wichtig, mit den Menschen ins
Gespräch zu gehen und für Nächstenliebe und
für Menschenfreundlichkeit zu werben. •
O Friedrich Kramer, *1964, ist evangelischer Theologe

und Pfarrer. Er ist seit 2019 Landesbischof der
Evangelischen Kirche in Mitteldeutschland mit Sitz in
Magdeburg und seit Januar 2022 zusätzlich
Friedensbeauftragter des Rates der Evangelischen Kirche
in Deutschland (EKD).
evangelische-friedensarbeit.de

30 Neue Wege 10/11.23


	"Das Böse ist der Krieg"

