
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 117 (2023)

Heft: 9

Buchbesprechung: Lesen

Autor: Dietschy, Beat / Duchrow, Ulrich

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Lesen

Befreiung
anders

Beat Dietschy

Dass «das Alte stirbt und das Neue
nicht zur Welt kommen kann»,
wie es der italienische Philosoph
Antonio Gramsci formulierte, ist
spätestens seit der Aufklärung
und der Französischen Revolution
kennzeichnend für die Krisenhaftigkeit

der Moderne. Die Befreiungen,

die die Moderne
hervorgebracht hat, hätten sich früher
oder später ins Gegenteil
verkehrt, sagt der Frankfurter Philosoph

Christoph Menke. Das gelte
für alle Befreiungsversuche, die
politischen, ökonomischen wie
kulturellen: «Wir leben in einer
Zeit gescheiterter Befreiungen.»
Wer nach diesem Eingangssatz
seiner umfangreichen Theorie
der Befreiung erwartet, dass der
Autor eine umfassende Analyse
der vielgestaltigen
Emanzipationsbewegungen bringe, wird
enttäuscht. Was Menke untersucht,
ist die Dialektik der Befreiung:
Wie kommt es, dass Befreiung
«durch sich selbst» in Herrschaft
umschlägt? Mit dieser an die
Dialektik derAufklärung erinnernden

Fragestellung wird das gängige

Verständnis von «frei sein
können» problematisiert. Befreiungen

sind zweideutig und in sich
widersprüchlich. Es geht also «um
den Kampf, den die Befreiung
gegen sich selbst führen muss, wenn
sie Herrschaft bekämpfen will».

Im ersten Teil des Buches
wird das herrschende - westliche

- Modell hinterfragt, das in
Befreiung die Tat eines selbst-
bewussten und autonom
handelnden Subjekts sieht. Es setzt
auf «Emanzipation des Bewusst-
seins». Der eigenen Handlungsmacht

bewusst zu werden, schafft
jedoch Knechtschaft nicht ab.
In der griechischen Antike war
Freien die Macht gegeben,
andere zu versklaven. Die Moderne

bringt ein Subjekt hervor, das

sich gegen alles richtet, was
abhängig macht und die eroberte

Freiheit bedroht. Es reproduziert

Herrschaft - über sich und
andere, weil es auf Selbstbefreiung

pocht und Selbstverantwortung

und -erhaltung als Befreiung
vom Sozialen propagiert.

Diesem Modell, das im
Neoliberalismus eines Friedrich Hayek
kulminiert, stellt Menke ein ganz
anderes gegenüber, das er
«Ästhetik der Befreiung» nennt. Es

geht von der paradoxalen Erfahrung

aus, dass der Akt der Befreiung

nicht von uns selbst bewirkt
wird, sondern von aussen kommt
und uns unerwartet widerfährt.
Diese Umkehr der Perspektive
wird als Wirklichkeitserfahrung
der Faszination im Surrealismus
thematisiert. Vor allem aber wird
sie anhand der biblischen
Exoduserzählung als «Auszug aus der
herrschenden sittlichen Ordnung»
expliziert. Hier kommt - als
Gegenpol zum Modell der
Selbstbehauptung - die Sicht der
Versklavten ins Spiel. Menke führt
sie mit Frantz Fanon, dem
Vordenker der Entkolonialisierung,
ein, am Exodus führt er sie breiter
aus. Die Israelitinnen erfahren
nach ihrem Auszug aus Ägypten
wie die Schwarzen nach der
Abschaffung der Sklaverei, dass diese

sich trotz und durch die rechtliche

Emanzipation fortsetzt.
Denn als befreite Subjekte haben
sie eine Identität, die aus Gewohnheiten

besteht. Gewohnheit aber
knechtet. So verinnerlicht gerade
die «Befreiung zum Subjekt» die
Knechtschaft.

Christoph
Menke

Theorie der

Befreiung

Christoph
Menke: Theorie
der Befreiung.
Suhrkamp
Verlag, Berlin
2022. 720 S.

Den Ausweg sieht Menke im
«Neuanfangen», wenn «neu»
heisst: «jenseits meiner
Fähigkeiten, meiner Gewohnheiten».
In diesem Sinn macht auch Mose
eine Erfahrung der «Faszination»,

die ihn überwältigt und aus
seiner gewohnten Welt heraus-
reisst. Er erblickt den Dornbusch,

«der brennt, ohne zu verbrennen».

Es ist nicht seine
Einbildungskraft - die Faszination geht
vom Objekt aus, das ihn anzieht
Und «entsubjektiviert», sodass er
die Stimme hört, die ihn ruft, die
ihn befreit und ihm die Befreiung
des Volks gebietet.

Das Gebot jedoch, das
Gesetze der Befreiung hervorbringt,

wird ebendadurch
vergessen. Das führt der zweite Teil
des Buchs aus, der vom Scheitern
beider Modelle radikaler Befreiung

handelt. Hayeks Programm
der Selbstverwirklichung (ver-)
endet in einer tödlichen
Selbsterhaltungssteigerung. Die religiöse
Befreiung, die ihre Veränderungskraft

aus der Unterwerfung unter
ein transzendentes Gebot erhält,
führt mit ihrer radikalen Trennung

von Gott und Welt zu einer
«Entsakralisierung» diesseitiger
Mächte, zum Auszug des Mose
aus der ägyptischen
Gerechtigkeitsordnung, die vom gottgleichen

Herrscher ausging. Weil
aber das Gebot im Zuge der
Befreiung verschwindet, ist es
erinnernd zu wiederholen. Auch das
herrschaftskritische Gebot kann
als Gesetz wieder ins Autoritäre

und in die Krise der Religion
umschlagen.

Im dritten Teil wird diese aus
dem Scheitern geborene Einsicht
reflektiert: Die flüchtige Erfahrung

vom Befreitwerden in der
Faszination muss über sich
hinausgehen und zur Entscheidung
für eine Befreiung der Befreiung
werden. Angesichts der
Verselbständigung des Ökonomischen ist
es für Menke wichtig, der eigenen
Erfahrung zu vertrauen : «Im
Vertrauen auf die Erfahrung zu denken

heisst, die Befreiung in der
Faszination so zu verstehen, dass
sie uns sagt, was unser < Sein>,
unsere Existenz ausmacht.»#

O Beat Dietschy, *1950, ist
Philosoph, Theologe und
Publizist und Mitglied
der Neue Wegr-Redaktion.

36 Neue Wege 9.23



Lesen

Theologie
im

Kapitalo-
zän

Ulrich Duchrow

Das neue Buch des deutsch-US-
amerikanischen Theologieprofessors

Jörg Rieger, Theology in
the Capitalocene, wirft wohl die
fundamentale Frage für Theologie

heute auf: Wie lässt sich die
biblische Botschaftvon Befreiung
und Gerechtigkeit in einem Kontext

sagen, der dadurch
gekennzeichnet ist, dass die herrschende

Zivilisation - nicht nur die
Wirtschaftsweise - die
Lebensbedingungen der Menschheit
systematisch zerstört? Der Historiker

Jason W. Moore, der Ökonom
Elmar Altvater und andere halten
für diesen Kontext den Begriff
«Kapitalozän» für angemessener
als den Begriff «Anthropozän».
Denn heute gestalten die
Menschen nicht als Freie und
Verantwortliche ihre eigene Zukunft.
Sondern sie haben einen
Funktionsmechanismus eingesetzt, der
zwanghaft Wachstum hervorruft :

das Kapital. Als Motor der
Wirtschaft bestimmt es nicht nur
Produktion und Konsum, sondern
auch das Denken : Profitmaximie-
rung für die Einzelnen
(Eigentümerinnen). Marx nannte dies den
Fetischismus der Waren, des Geldes

und des Kapitals - ein Götze,
der regiert und Menschenopfer
fordert. Dieser Wachstumszwang
zerstört die begrenzte Erde, die
unendliches Wachstum nicht aushält

- am deutlichsten wird das in
der Klimakatastrophe sichtbar.

Jörg Rieger bietet zu dieser
Erkenntnis des Wachstumszwangs
im Kapitalozän, die sich inzwischen

verbreitet, einen spezifischen

Zugang. Er nimmt zum
einen materialistische Traditionen

wieder auf, weil er die Frage der
Macht in den idealistischen
Traditionen der Theologie vernachlässigt

sieht und gerade diese eine
Mitverantwortung für die heutige
Situation tragen. Die Dimension
der Macht verortet Jörg Rieger
zum anderen in der Produktionssphäre.

Er wendet sich dabei
gegen die Ansätze, die Lösungen
vor allem beim Konsumverhalten
verorten. Die Produktion ist im
Kapitalismus zentral bestimmt
von Ausbeutung der Arbeitenden

und der Natur durch die Ka-
pitaleigner*innen: Der
Funktionsmechanismus des Kapitals hat
Akteur*innen. So wird der
Begriff der Klassen erneut zentral.
Rieger knüpft damit auch an die
Occupy-Wallstreet-Bewegung an,
die die 99 Prozent dem einen Prozent

der im Finanzkapitalismus
Herrschenden gegenüberstellt.
Er wirft der Theologie vor, diese

Kategorien der materiell
begründeten Macht - auch in ihren
Gottesbildern - völlig vernachlässigt

zu haben. Mit der
Wiederaneignung der Kategorien von
Produktion, Arbeit und Klassen
wird der zentrale Zusammenhang

der sozialen und der
ökologischen Problematik deutlich.
Die obszöne Auseinanderentwicklung

von Arm und Reich im
neoliberalen Kapitalismus ist nur
die andere Seite der dramatischen
Zerstörung der Natur.

Die Verwendung der Kategorien

von Produktion, Arbeit und
Klassen macht es möglich, die
Fragen der Identität nicht mehr
gegen die Fragen der Klassen
auszuspielen. Vielmehr lässt sich so
zeigen, wie die Fragen des
Rassismus und des Sexismus mit der
Klassenfrage verbunden sind.
Rieger beleuchtet dabei insbesondere

die Situation der Schwarzen
Frauen in den USA.

Wer kann in dieser
lebensgefahrlichen Situation heute Gegenmacht

bilden? In Jörg Riegers
materialistischer Analyse kommt die
zentrale Kategorie der Solidarität

zum Tragen. Dies allerdings
nicht im moralischen Sinn,
sondern bezogen auf die realen
Bedingungen der Produktionssphäre.

Die Solidarität, die im Raum
der realen Macht wurzelt, nennt
Rieger «tiefe Solidarität» (deep
solidarity). Nur sie hat die Kraft,

Gegenmacht für das Leben zu
bilden und die gegenwärtige Macht
der herrschenden Klasse zu
brechen. Damit ist deutlich, dass es
die zentrale politische Strategie
sein muss, Bündnisse zwischen
sozialen Bewegungen und den
Selbstorganisationen der
arbeitenden Bevölkerung zu schliessen
(dazu vgl. Jörg Rieger/Rosemarie
Henkel-Rieger: Gemeinsam sind
wir stärker. «Tiefe Solidarität»
zwischen Glauben und Arbeit.
Hamburg 2018). In diesem Pro-
zess können die biblischen
Traditionen des sklavenbefreienden
Gottes voll entfaltet werden.

|7| Joerg Rieger:
Theology in the

Theology in the Capitalocene

Capitalocene.
Ecology, Identity,

Class, and
Solidarity.
Fortress Press,
Minneapolis
2022, 257 S.

Daran anknüpfend vermittelt Jörg
Rieger die gegenwärtige Diskussion

in den USA zur Frage: Wie
können Reparationen der weissen
Herrenmänner für die ehemals
versklavten afrikanischen
Amerikanerinnen um- und
durchgesetzt werden?

Das Buch ist für alle, die
präzise Analysen und Strategievorschläge

suchen, eine grosse
Anregung. Man könnte auf diesem
Boden konkrete Perspektiven
entwickeln, wie durch politische
Intervention in den kapitalistischen
Markt die Wirtschaft konkret am
Bedarf statt an der Profitmaxi-
mierung orientiert werden kann -
durch Eingriffe in die Eigentums-,
Geld- und Arbeitsordnung. #
O Ulrich Duchrow, *1935, ist

Theologe. An der Universität
Heidelberg lehrt er
Befreiungstheologie aus ökumenischer
Perspektive.
ulrich-duchrow.de

Neue Wege 9.23 37


	Lesen

