Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 117 (2023)

Heft: 7-8

Artikel: Darth Vader und die verletzliche Seite der Macht
Autor: Schoénbeck, Julia

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1049910

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1049910
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Darth Vader
und die

verletzliche
Seite der Macht

Julia Schénbeck

Dass eine Heldenfigur in den
beriihmten Star-Wars-Filmen eine
Behinderung hat, dieser Um-
stand aber unsichtbar zu bleiben
scheint, sagt viel iiber den gesell-
schaftlichen Umgang mit Be-
hinderung aus. Was briuchte es —
auch in den Kirchen — fiir das
Gelingen von Inklusion? Und was
hat die Theologie da beizutragen?

Ich glaube, wenn mich das nichste Mal jemand
mit diesem mitleidig-erschrockenen Blick
fragt, was mir denn passiert sei, werde ich
etwas von Kampf mit dem Erzfeind murmeln.
Mein Gehstock wiirde sowieso gut zu einem
Schurkenimage passen, so jedenfalls habe
ich es in Filmen gesehen. Behinderung ist in
Filmen und Serien immer noch wenig repra-
sentiert, und wenn, dann meist dargestellt
als Folge von Unfillen. Bei Darth Vader, der
bekannten Figur aus den Star-Wars-Filmen, die
auf die dunkle Seite der Macht wechselt, kann
man nicht von einem Unfall sprechen. Er wurde

Neue Wege 7/8.23

im Kampf verletzt. Infolgedessen musste er
lebensrettende Operationen durch einen Robo-
ter iiber sich ergehen lassen, trigt mehrere
Prothesen und den beriihmten Helm mit Beat-
mung. In erster Linie dient der Helm aber als
Maske. Er versteckt die Narben, wird erginzt
durch Mantel und Handschuhe, sodass kein
Stiick Haut, keine Narbe, keine Spur Verletz-
lichkeit mehr zu sehen sind. Von Reha ist nicht
die Rede. Gleich nachdem er das Bewusstsein
zuriickerlangt, demonstriert er seine Macht,
die stirker zu sein scheint als je zuvor. Anakin
ist tot — sagt er selbst {iber sein fritheres Ich.

Darth Vader ist behindert. Was bedeutet es,
dass mir dieser Fakt so viele Jahre entgangen
ist? Wenn ich dariiber nachdenke, ist die Behin-
derung eigentlich offensichtlich. Und doch hat
er es erfolgreich geschafft, diesen Umstand zu
verstecken. Er ist Darth Vader. Und die Macht
ist stark in ihm. Eine Behinderung passt nicht
zu diesem Image.

Wir assoziieren Behinderung mit Schwi-
che. Wir nennen sie Handicap oder Einschrin-
kung. Oder wir reden sie schon mit Euphemis-
men wie «anders begabt» oder «Menschen mit
besonderen Bediirfnissen». Aber wie kann
einer der grossten Filmschurken, die wir ken-
nen, eine Behinderung haben, ohne dass wir es
merken? Sein Verstecken hatte Erfolg. Er ver-
steckt sie vor aller Augen — seine Behinderung
und seine Menschlichkeit.

Ambivalenz
der Sichtbarkeit

Die Diskriminierung behinderter und chro-
nisch kranker Menschen wird Ableismus (von
engl. to be able, also «fihig sein») genannt.
Ableismus setzt eine Norm korperlicher und
psychischer Leistungsfihigkeit. Menschen, die
durch eine Krankheit oder Behinderung dieser
Norm nicht entsprechen kénnen, erleben Vor-
urteile, Ausgrenzung, Barrieren und Diskrimi-
nierung. So scheint es kein Wunder, dass sich
Betroffene manchmal dafiir entscheiden, eine
Behinderung, so gut es geht, zu verstecken.
Sichtbarkeit ist ambivalent. Behinderungen
kénnen sichtbar und unsichtbar sein. Unsere
Vorstellung von Behinderung ist haufig durch
sichtbare Formen bestimmt. Wir denken an
Rollstiihle, vielleicht noch an blinde Menschen
mit Langstock oder Menschen mit Down-
syndrom. Dass Behinderungen auch ganz
anders aussehen kénnen und oft auch unsicht-
bar sind, bleibt vielen Menschen unbekannt.
Die Diskriminierungserfahrungen von Men-
schen mit sichtbaren und unsichtbaren Behin-
derungen sind hiufig sehr unterschiedlich.

25



Die Sichtbarkeit einer Behinderung kann den
Vorteil haben, sich weniger erkldren zu miis-
sen. So kann ein Gehstock, der eine Gehbehin-
derung sichtbar macht, dazu fiihren, sich fiir
die Frage nach einem Sitzplatz im Bus nicht
mehr rechtfertigen zu miissen, wihrend Men-
schen mit unsichtbarer Behinderung hiufig auf
Unverstandnis stossen und ihnen ihre Behin-
derung abgesprochen wird. So schlimm kdnne
es ja nicht sein, man sehe schliesslich nichts.

Sichtbarkeit sucht man sich in den meisten
Fillen jedoch nicht aus. Man kann sie nicht
abstellen. Und so kann sie eben auch bedeu-
ten, immer wieder auf dieses eine Merkmal
reduziert zu werden, weil es hervorsticht.
Behinderung ist hiufig kein Teil unserer Seh-
gewohnheiten. Im Alltag vieler Menschen
taucht das Thema Behinderung nicht auf. So ist
es nur logisch, dass sie uns auffillt, wenn wir
sie sehen. Andere Merkmale und Eigenschaf-
ten einer Person geraten in den Hintergrund.
Man nennt das «Auffilligkeitsverzerrung»
oder «Salienzeffekt»!. Dieser Effekt gehort
zu den «unconscious bias», den unbewuss-
ten Denkmustern. Das menschliche Gehirn ist
darauf angewiesen, solche Muster zu bilden,
um die Komplexitit der Eindriicke verarbeiten
zu konnen, denen wir tiglich ausgesetzt sind.
Um handlungsfihig zu bleiben, bilden wir
Kategorien und Muster, in die wir Situationen,
Menschen, Eindriicke einsortieren, sodass wir
schneller reagieren konnen. Doch Kategorien
haben immer Grenzen. Zu vereinfachen, ist
gleichzeitig ihre grosste Stiarke und Schwiche.

Im Fall des Salienzeffektes konzentrieren
wir uns unbewusst auf ein hervorstechendes
Merkmal. Menschen mit sichtbarer Behinde-
rung begegnet dieser Effekt hdufig im Alltag:
Individuelle Interessen, Erfahrungen, Kom-
petenzen geraten in den Hintergrund. Auch
in Bewerbungsprozessen stehen deshalb viele
vor der Frage, ob sie eine vorhandene Behin-
derung angeben oder nicht — jedenfalls dann,
wenn diese nicht offen sichtbar ist. Zu gross
ist die Angst, dass einem eigene Kompetenzen
abgesprochen werden.

Das biblische Bild
~von Behinderung

Durch die Geschichte hindurch finden wir
eine Vielzahl an Deutungen von Behinde-
rung. Schon in biblischen, ersttestamentli-
chen Texten ist das Bild keineswegs einheit-
lich: Neben Deutungen als Strafe oder Priifung
durch Gott werden Menschen mit Behinderung
Unreinheit und Kultunfdhigkeit zugeschrieben
sowie Hilflosigkeit und Schutzbediirftigkeit.

26

Behinderung ist individuell und bedeutet
Leid. Dariiber steht die Aussicht auf Heilung
in der Endzeit. Im Zweiten Testament begeg-
nen Behinderung und Krankheit besonders in
Heilungsgeschichten. Bei genauer Betrachtung
lassen sich auch andere Figuren entdecken:
Mose, dessen schwere Sprache als Sprachbe-
hinderung gedeutet werden kann und dem sein
Bruder assistiert, statt ihn zu ersetzen, oder
auch der auferstandene Christus, der Thomas
seine verwundeten Hinde hinhéilt. Und auch in
Heilungsgeschichten lassen sich alternative,
inklusive Lesarten entdecken: Wirkt Jesus hier
nicht auch an den Umstehenden? In einer Zeit,
in der Menschen mit Behinderung als unrein
galten, geht er auf sie zu, beriihrt sie, ja legt den
Finger direkt in die Wunden. Es sind nicht nur
Erzdhlungen von Heilung Einzelner, sondern
Erzdhlungen, die das Konstrukt Behinderung
ins Wanken bringen.

Wenn wir mit dem evangelischen Theolo-
gen Ulrich Bach sagen, Anthropologie miisse
alle Menschen einschliessen, dann diirfen wir
Behinderung weder ausklammern noch sie zum
Anlass nehmen, Menschen ein unterschied-
liches Mass an Wert zuzumessen.? Um die
Gleichwertigkeit zu begriinden, unterscheidet
der evangelische Theologe Karl Ernst Nipkow
zwei Moglichkeiten: die Angleichung nach
unten und oben.? Die Angleichung nach unten
beruht auf dem Gedanken, dass alle Menschen
gleich seien in ihrer Begrenztheit, Unvoll-
kommenbheit. Sie beruht auf Erfahrungen von
Krankheit, Schmerzen, von Korperlichkeit all-
gemein und begrenzten Fahigkeiten.

Diese Erfahrungen sind uns gemein. Und
doch wiirde ich sagen: Behinderung ist keine
uns allen gemeinsame Erfahrung. Besonders
nicht mit der heutigen Definition von Behin-
derung, die auch Diskriminierung, das Behin-
dert-Werden einschliesst. Behinderung geht
tiber die individuelle Erfahrung hinaus. Sie
ist strukturell, kontext-, umweltabhingig. Die
Angleichung nach unten funktioniert also nur,
wenn wir differenzieren. Angleichung darf
nicht bedeuten, dass wir Diskriminierungser-
fahrungen unsichtbar machen. Dann ist es, als
obich einer BIPoC (Black, Indigenous, Person
of Color) sage: Ich sehe keine Hautfarben. Der
Gedanke, dass alle Menschen gleich sind, ist
grundsitzlich gut, aber Vielfalt wertzuschitzen
heisst nicht, Unterschiede auszublenden. Dann
sprechen wir Menschen ihre Lebensrealitit ab.
Wir sind gleichwertig, mit den Unterschieden.

Auf der anderen Seite steht die Anglei-
chung nach oben. «Die Wiirde des Menschen
istunantastbar», heisst es im deutschen Grund-
gesetz. Bedingungslose Menschenwiirde ist ein

Neue Wege 7/8.23



Unsere Vorstel-
lung von Be-
hinderung ist

haufi

durch

sichtbare For—

Beispiel fiir Angleichung nach oben, die die
Gleichwertigkeit aller Menschen ausdriickt.
Theologisch gesprochen gilt das ebenso fiir
die Gleichwertigkeit der Menschen als Eben-
bilder Gottes. Hier wird die Gleichwertigkeit
losgelost von individuellen Eigenschaften
oder Fiahigkeiten, sondern sie wird von Gott
aus gedacht, der eine Beziehung zum Men-
schen aufbaut, sich ihm zuwendet und damit
bedingungslose Gleichwertigkeit ermdglicht.
Es sind dann nicht mehr Eigenschaften wie
«der aufrechte Gang», die iiber das Mensch-
sein entscheiden.

Der evangelische Theologe Wolfhard
Schweiker schreibt dazu: «Kein Mensch muss
eine bestimmte Eigenschaft aufweisen, um
seine Gottebenbildlichkeit nachweisen zu kon-
nen. Und keine Eigenschaft kann ihn von der
Zugehorigkeit zum Menschsein oder von der
Teilhabe an menschlichen Gemeinschaften
exkludieren. Umgekehrt gibt es auch kein
empirisches Merkmal, das seine Wiirde sichern
koénnte. Es geniigt einzig, Mensch (Homo
sapiens) zu sein.»*

Inklusive Anthropologie und Theologie
brauchen Sichtbarkeit. Nur wenn wir Behin-
derung als Teil menschlicher Erfahrung

Neue Wege 7/8.23

annehmen, als Mo6glichkeit menschlicher
Identitit respektieren, und auch verstehen,
welche strukturellen und gesellschaftlichen
Erfahrungen damit verbunden sind, kénnen
wir Menschen mit Behinderung in unserer
Gesellschaft inklusiv sichtbar machen: nicht
als «die anderen», nicht mit Fingerzeigen, son-
dern als Menschen.

Zwischen Inspiration
und Mitleid

In einem Comic-Video von Ralph Ruthe, das
in Kooperation mit «Aktion Mensch» entstan-
den ist, steht eine Frau mit Langstock in der
Nihe einer Ampel und wartet. Ein Passant
bemerkt sie, schnappt sie und bringt sie auf
die andere Strassenseite. Gonnerhaft ruft er ihr
zu: «Ich helfe doch gern!» Er bemerkt leider
nicht, dass sie gar nicht vorhatte, die Strasse
zu liberqueren.’

Was hier als eher lustiges Beispiel daher-
kommt, ist fiir viele Menschen mit Behinde-
rung Realitdt und Alltag. Mit einem schnel-
len Blick meinen andere, genau zu wissen,
was ihnen fehlt, was sie brauchen oder unbe-
dingt tun sollten. Das reicht von ungefragten

27



medizinischen Ratschligen iiber das sehr weit
verbreitete «Hast du es schon mal mit Yoga ver-
sucht?» bis hin zum Absprechen von Fahigkei-
ten, Wiinschen, Zielen. Es ist ganz hiufig da,
zwischen den Zeilen, im Unterton oder Nach-
klang. « Wow, und du willst trotzdem Pastorin
werden?» oder — mein liebstes Beispiel: Das
«Ich bete fiir dich», ausgesprochen von abso-
lut Fremden, meistens begleitet von einem sehr
mitleidenden Blick.

Nicht nur Bedarfe, Méngel, Selbstdeutun-
gen werden Menschen mit Behinderung haufig
von aussen zugesprochen, auch Fahigkeiten
und Unfdhigkeiten werden erfasst, in Formu-
lare oder gedankliche Schubladen eingetragen
und an der Norm eines physischen und psychi-
schen Idealstandards des Menschen gemessen.

Wir neigen dazu, Fahigkeiten in eine Wertig-

keit einzuteilen, die gewissen Normen ent-
spricht. Normen, die wir hdufig nicht reflek-
tieren. Es schiitzt davor, in das Gegeniiber und
die klare Trennung Helfender und Hilfsbediirf-
tiger zu verfallen.

Beim Thema Inklusion verweisen wir in der
Kirche hdufig schnell auf Diakonie und Caritas.
Wir denken an Fiirsorge. Und auch wenn Pflege
und Ahnliches eine hohe Relevanz haben, ist
Inklusion doch ein Querschnittsthema und

Grundauftrag der Kirche. Wie konnte es nicht
unser Anspruch sein, inklusiv Kirche zu sein,
alle Menschen in den Blick zu nehmen und
ihnen gleiche Teilhabechancen zu ermogli-
chen? Wichtig ist, auch dabei nicht in unbe-
wusste Vorurteile zu verfallen und Behinderung
etwa mit Hilfsbediirftigkeit gleichzusetzen.

Vorurteile gegeniiber Menschen mit Behin-
derung konnen aber schnell ins Gegenteil
verfallen. Wie oft sehen wir in den Medien
die Held*innengeschichten behinderter
Menschen, die mit so viel Lebensfreude
und Tapferkeit ihren Alltag meistern, oder
sagen — gut gemeint — zu Eltern behinderter
Kinder den bekannten Satz «Also ich kénnte
dasjanicht!» Repridsentation sieht anders aus.
Auch hier zeigen wir lediglich das Bild, das zu
unseren Vorstellungen passt und machen jede
Individualitdt und auch strukturelle Benach-
teiligung oder Fragen nach politischer Verant-
wortung unsichtbar.

Sichtbar sein und
sichtbar machen
Hineni. Das hebraische Wort «Hier bin ich!»

spricht Mose, als er vor Gott steht. Hier bin ich.
«Du siehst mich, Gott!», spricht Hagar auf der

Wie sieht echte
Reprasenta-
ion in den
Medien, der
irche und
er Politik aus?



Fluchtund gibt Gott damit einen ersten Namen:
Gott, der*die mich sieht. Wahrhaft gesehen
werden, wahrgenommen und anerkannt wer-
den klingt schon und schmerzhaft zugleich.
Sich zeigen, beobachtet werden, zu sich ste-
hen hat immer auch eine verletzliche Seite.
Zwischenmenschliche Blicke sind nicht immer
gerecht oder gnidig. Hineni ist Ausdruck die-
ser Verletzlichkeit, der Entscheidung, sich zu
zeigen. Die ultimative Sichtbarkeit. Mose wird
von Gott im Dornbusch beauftragt, das israeli-
tische Volk aus der Sklaverei und aus dem Land
zu fiihren. Und er zeigt sich, legt alles offen. Er
spricht seine Zweifel aus, seine Angst. Er halt
sich fiir nicht gut genug, nennt seine schwere
Sprache, sein Stottern (die genaue Ubersetzung
variiert). Gott sieht sie und stellt ihm seinen
Bruder an die Seite, statt ihn zu ersetzen. Sie
finden eine LOsung statt einen Ersatz.

Was braucht es, damit ich heute Hineni
sagen kann? Vor Gott, vor dem Spiegel, vor
anderen? Was braucht es, damit Menschen
Behinderung als Teil ihrer Identitdt denken
koénnen, ohne vollkommen in ihr aufzuge-
hen oder sie zu verstecken? Was braucht es,
damit wir {iber Diskriminierung offen spre-
chen kOonnen, Barrieren sichtbar machen und
anfangen, beides abzubauen? Wie sieht echte
Reprisentation in den Medien, der Kirche und
der Politik aus?

Drei Gedanken zum Schluss, die nur ein
Anfang sind:

1. Barrieren sichtbar machen: Eine Vielzahl
von Barrieren kann Menschen von der
Teilhabe abhalten. Dabei sind bekannte
Barrieren wie etwa Treppen, fehlende Auf-
ziige, schmale und schwere Tiiren gemeint,
aber auch fehlende taktile Leitsysteme,
Texte in schwieriger Sprache oder Gross-
veranstaltungen ohne Gebirdensprach-
dolmetschung. Dabei kann Transparenz
ein wichtiger erster Schritt sein: Wenn wir
Barrieren benennen und sichtbar machen,
indem wir sie beispielsweise auf der Web-
site des Gebdudes oder der Veranstaltung
beschreiben, helfen wir Menschen einzu-
schitzen, ob sie teilnehmen kénnen, ohne
vorher nachfragen zu miissen und einen
organisatorischen Mehraufwand zu haben.
Gleichzeitig hilft die Auseinandersetzung
und Aufzdhlung dieser Barrieren, im nichs-
ten Schritt an ihrem Abbau zu arbeiten.

2. Eigene Sehgewohnheiten weiten: Auch per-
sonlich konnen wir dazu beitragen, unsere
Sehgewohnheiten zu veriandern. Soziale
Medien ermoglichen es uns, eine Vielfalt an

Neue Wege 7/8.23

Perspektiven wahrzunehmen —wenn wir es
wollen. Sie geben uns die Chance, gezielt
marginalisierten Menschen zuzuh6ren und
zu folgen, besonders wenn sie uns im All-
tag bislang wenig begegnen. Nur im Dialog
kénnen wir gemeinsam Losungen fiir Bar-
rieren und Diskriminierung finden. Es gilt
der Grundsatz: «Nichts iiber uns ohne uns.»

3. NeueGeschichtenerzihlen: Repriasentation
spielt eine grosse Rolle fiir Menschen mit
und ohne Behinderung. Dafiir brauchen wir
neue Geschichten, die intersektionale Viel-
falt abbilden und Individualitét zulassen,
statt Stereotype fortzusetzen. So konnte
irgendwann auch ein gefallener Jedi-Ritter
und Vollstrecker des intergalaktischen
Bosen wie Darth Vader zu seiner Behin-
derung stehen, ohne dass dadurch irgend-
jemand seine Macht infrage stellen wiirde
oder er als Bosewicht an Glaubwiirdigkeit
verlieren wiirde.

«Ich finde IThren Mangel an Glauben beklagens-
wert.» — Darth Vader.® @

QO Julia Schénbeck, *1997, studiert Evangelische Theo-
logie in Gottingen und arbeitet als Studentische Mit-
arbeiterin fiir Offentlichkeitsarbeit und Inklusion im
Hildegardis-Verein, der sich fiir Bildungsgerechtig-
keit einsetzt. Sie engagiert sich in Social Media und
ihrem Blog fiir eine inklusive Kirche. Sie ist Mitglied im
Expert*innenbeirat Inklusive Kirche der EKD.

lauterleise.de

anti-bias.eu/wissen/biases-von-a-z.

2 Ulrich Bach: Theologie nach Hadamar als Theologie
der Befreiung. Neukirchen 1997.

3 Karl Ernst Nipkow: Menschen mit Behinderung nicht
entwiirdigend ausgrenzen! Zur theologischen Be-
griindung und pddagogischen Verwirklichung einer
«Inklusiven Piddagogik». theologie-online.uni-
goettingen.de/akt/nipkow.htm.

4  Wolfhard Schweiker: Dialog-Tage fiir Religions- und
Forderpddagogik Grenzen akzeptieren oder iiberwin-
den? docplayer.org/44122506-Handreichung-dialog-
tage-fuer-religions-und-foerderpaeda gogik-grenzen-
akzeptieren-oder-ueberwinden.html.

5 Ralph Ruthe/Aktion Mensch: 5 Situationen, die Menschen
ohne Behinderung nie erleben. youtube.com/
watch?v=bSwV6IEwPfU.

6  Zitat der Figur Anakin Skywalker/Darth Vader
in Star Wars.

29






	Darth Vader und die verletzliche Seite der Macht

