
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 117 (2023)

Heft: 7-8

Artikel: Darth Vader und die verletzliche Seite der Macht

Autor: Schönbeck, Julia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1049910

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1049910
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Darth Vader
und die

verletzliche
Seite der Macht

Julia Schönbeck

Dass eine Heldenfigur in den
berühmten Star-Wars-Filmen eine
Behinderung hat, dieser
Umstand aber unsichtbar zu bleiben
scheint, sagt viel über den
gesellschaftlichen Umgang mit
Behinderung aus. Was bräuchte es -
auch in den Kirchen - für das
Gelingen von Inklusion? Und was
hat die Theologie da beizutragen?

Ich glaube, wenn mich das nächste Mal jemand
mit diesem mitleidig-erschrockenen Blick
fragt, was mir denn passiert sei, werde ich
etwas von Kampf mit dem Erzfeind murmeln.
Mein Gehstock würde sowieso gut zu einem
Schurkenimage passen, so jedenfalls habe
ich es in Filmen gesehen. Behinderung ist in
Filmen und Serien immer noch wenig
repräsentiert, und wenn, dann meist dargestellt
als Folge von Unfällen. Bei Darth Vader, der
bekannten Figur aus den Star-Wars-Filmen, die
auf die dunkle Seite der Macht wechselt, kann
man nicht von einem Unfall sprechen. Er wurde

im Kampf verletzt. Infolgedessen musste er
lebensrettende Operationen durch einen Roboter

über sich ergehen lassen, trägt mehrere
Prothesen und den berühmten Helm mit
Beatmung. In erster Linie dient der Helm aber als
Maske. Er versteckt die Narben, wird ergänzt
durch Mantel und Handschuhe, sodass kein
Stück Haut, keine Narbe, keine Spur Verletzlichkeit

mehr zu sehen sind. Von Reha ist nicht
die Rede. Gleich nachdem er das Bewusstsein
zurückerlangt, demonstriert er seine Macht,
die stärker zu sein scheint als je zuvor. Anakin
ist tot - sagt er selbst über sein früheres Ich.

Darth Vader ist behindert. Was bedeutet es,
dass mir dieser Fakt so viele Jahre entgangen
ist? Wenn ich darüber nachdenke, ist die
Behinderung eigentlich offensichtlich. Und doch hat
er es erfolgreich geschafft, diesen Umstand zu
verstecken. Er ist Darth Vader. Und die Macht
ist stark in ihm. Eine Behinderung passt nicht
zu diesem Image.

Wir assoziieren Behinderung mit Schwäche.

Wir nennen sie Handicap oder Einschränkung.

Oder wir reden sie schön mit Euphemismen

wie «anders begabt» oder «Menschen mit
besonderen Bedürfnissen». Aber wie kann
einer der grössten Filmschurken, die wir kennen,

eine Behinderung haben, ohne dass wir es
merken? Sein Verstecken hatte Erfolg. Er
versteckt sie vor aller Augen - seine Behinderung
und seine Menschlichkeit.

Ambivalenz
der Sichtbarkeit

Die Diskriminierung behinderter und chronisch

kranker Menschen wird Abieismus (von
engl, to be able, also «fähig sein») genannt.
Abieismus setzt eine Norm körperlicher und
psychischer Leistungsfähigkeit. Menschen, die
durch eine Krankheit oder Behinderung dieser
Norm nicht entsprechen können, erleben
Vorurteile, Ausgrenzung, Barrieren und Diskriminierung.

So scheint es kein Wunder, dass sich
Betroffene manchmal dafür entscheiden, eine
Behinderung, so gut es geht, zu verstecken.

Sichtbarkeit ist ambivalent. Behinderungen
können sichtbar und unsichtbar sein. Unsere
Vorstellung von Behinderung ist häufig durch
sichtbare Formen bestimmt. Wir denken an
Rollstühle, vielleicht noch an blinde Menschen
mit Langstock oder Menschen mit Down-
syndrom. Dass Behinderungen auch ganz
anders aussehen können und oft auch unsichtbar

sind, bleibt vielen Menschen unbekannt.
Die Diskriminierungserfahrungen von
Menschen mit sichtbaren und unsichtbaren
Behinderungen sind häufig sehr unterschiedlich.

Neue Wege 7/8.23 25



Die Sichtbarkeit einer Behinderung kann den
Vorteil haben, sich weniger erklären zu müssen.

So kann ein Gehstock, der eine Gehbehinderung

sichtbar macht, dazu führen, sich für
die Frage nach einem Sitzplatz im Bus nicht
mehr rechtfertigen zu müssen, während
Menschen mit unsichtbarer Behinderung häufig auf
Unverständnis stossen und ihnen ihre
Behinderung abgesprochen wird. So schlimm könne
es ja nicht sein, man sehe schliesslich nichts.

Sichtbarkeit sucht man sich in den meisten
Fällen jedoch nicht aus. Man kann sie nicht
abstellen. Und so kann sie eben auch bedeuten,

immer wieder auf dieses eine Merkmal
reduziert zu werden, weil es hervorsticht.
Behinderung ist häufig kein Teil unserer
Sehgewohnheiten. Im Alltag vieler Menschen
taucht das Thema Behinderung nicht auf. So ist
es nur logisch, dass sie uns auffällt, wenn wir
sie sehen. Andere Merkmale und Eigenschaften

einer Person geraten in den Hintergrund.
Man nennt das «Auffälligkeitsverzerrung»
oder «Salienzeffekt»1. Dieser Effekt gehört
zu den «unconscious bias», den unbewuss-
ten Denkmustern. Das menschliche Gehirn ist
darauf angewiesen, solche Muster zu bilden,
um die Komplexität der Eindrücke verarbeiten
zu können, denen wir täglich ausgesetzt sind.
Um handlungsfähig zu bleiben, bilden wir
Kategorien und Muster, in die wir Situationen,
Menschen, Eindrücke einsortieren, sodass wir
schneller reagieren können. Doch Kategorien
haben immer Grenzen. Zu vereinfachen, ist
gleichzeitig ihre grösste Stärke und Schwäche.

Im Fall des Salienzeffektes konzentrieren
wir uns unbewusst auf ein hervorstechendes
Merkmal. Menschen mit sichtbarer Behinderung

begegnet dieser Effekt häufig im Alltag:
Individuelle Interessen, Erfahrungen,
Kompetenzen geraten in den Hintergrund. Auch
in Bewerbungsprozessen stehen deshalb viele
vor der Frage, ob sie eine vorhandene
Behinderung angeben oder nicht - jedenfalls dann,
wenn diese nicht offen sichtbar ist. Zu gross
ist die Angst, dass einem eigene Kompetenzen
abgesprochen werden.

Das biblische Bild
von Behinderung

Durch die Geschichte hindurch finden wir
eine Vielzahl an Deutungen von Behinderung.

Schon in biblischen, ersttestamentli-
chen Texten ist das Bild keineswegs einheitlich:

Neben Deutungen als Strafe oder Prüfung
durch Gott werden Menschen mit Behinderung
Unreinheit und Kultunfähigkeit zugeschrieben
sowie Hilflosigkeit und Schutzbedürftigkeit.

Behinderung ist individuell und bedeutet
Leid. Darüber steht die Aussicht auf Heilung
in der Endzeit. Im Zweiten Testament begegnen

Behinderung und Krankheit besonders in
Heilungsgeschichten. Bei genauer Betrachtung
lassen sich auch andere Figuren entdecken:
Mose, dessen schwere Sprache als
Sprachbehinderung gedeutet werden kann und dem sein
Bruder assistiert, statt ihn zu ersetzen, oder
auch der auferstandene Christus, der Thomas
seine verwundeten Hände hinhält. Und auch in
Heilungsgeschichten lassen sich alternative,
inklusive Lesarten entdecken: Wirkt Jesus hier
nicht auch an den Umstehenden? In einer Zeit,
in der Menschen mit Behinderung als unrein
galten, geht er auf sie zu, berührt sie, ja legt den
Finger direkt in die Wunden. Es sind nicht nur
Erzählungen von Heilung Einzelner, sondern
Erzählungen, die das Konstrukt Behinderung
ins Wanken bringen.

Wenn wir mit dem evangelischen Theologen

Ulrich Bach sagen, Anthropologie müsse
alle Menschen einschliessen, dann dürfen wir
Behinderung weder ausklammern noch sie zum
Anlass nehmen, Menschen ein unterschiedliches

Mass an Wert zuzumessen.2 Um die
Gleichwertigkeit zu begründen, unterscheidet
der evangelische Theologe Karl Ernst Nipkow
zwei Möglichkeiten: die Angleichung nach
unten und oben.3 Die Angleichung nach unten
beruht auf dem Gedanken, dass alle Menschen
gleich seien in ihrer Begrenztheit, Unvoll-
kommenheit. Sie beruht auf Erfahrungen von
Krankheit, Schmerzen, von Körperlichkeit
allgemein und begrenzten Fähigkeiten.

Diese Erfahrungen sind uns gemein. Und
doch würde ich sagen: Behinderung ist keine
uns allen gemeinsame Erfahrung. Besonders
nicht mit der heutigen Definition von
Behinderung, die auch Diskriminierung, das Behin-
dert-Werden einschliesst. Behinderung geht
über die individuelle Erfahrung hinaus. Sie
ist strukturell, kontext-, umweltabhängig. Die
Angleichung nach unten funktioniert also nur,
wenn wir differenzieren. Angleichung darf
nicht bedeuten, dass wir Diskriminierungserfahrungen

unsichtbar machen. Dann ist es, als
ob ich einer BIPoC (Black, Indigenous, Person
of Color) sage : Ich sehe keine Hautfarben. Der
Gedanke, dass alle Menschen gleich sind, ist
grundsätzlich gut, aber Vielfalt wertzuschätzen
heisst nicht, Unterschiede auszublenden. Dann
sprechen wir Menschen ihre Lebensrealität ab.
Wir sind gleichwertig, mit den Unterschieden.

Auf der anderen Seite steht die Angleichung

nach oben. «Die Würde des Menschen
ist unantastbar», heisst es im deutschen Grundgesetz.

Bedingungslose Menschenwürde ist ein

26 Neue Wege 7/8.23



Unsere Vorstellung

von
Behinderung ist
häufig durch
sichtbare
Formen hoctimmt

Beispiel für Angleichung nach oben, die die
Gleichwertigkeit aller Menschen ausdrückt.
Theologisch gesprochen gilt das ebenso für
die Gleichwertigkeit der Menschen als
Ebenbilder Gottes. Hier wird die Gleichwertigkeit
losgelöst von individuellen Eigenschaften
oder Fähigkeiten, sondern sie wird von Gott
aus gedacht, der eine Beziehung zum
Menschen aufbaut, sich ihm zuwendet und damit
bedingungslose Gleichwertigkeit ermöglicht.
Es sind dann nicht mehr Eigenschaften wie
«der aufrechte Gang», die über das Menschsein

entscheiden.
Der evangelische Theologe Wolfhard

Schweiker schreibt dazu: «Kein Mensch muss
eine bestimmte Eigenschaft aufweisen, um
seine Gottebenbildlichkeit nachweisen zu können.

Und keine Eigenschaft kann ihn von der
Zugehörigkeit zum Menschsein oder von der
Teilhabe an menschlichen Gemeinschaften
exkludieren. Umgekehrt gibt es auch kein
empirisches Merkmal, das seine Würde sichern
könnte. Es genügt einzig, Mensch (Homo
sapiens) zu sein.»4

Inklusive Anthropologie und Theologie
brauchen Sichtbarkeit. Nur wenn wir
Behinderung als Teil menschlicher Erfahrung

annehmen, als Möglichkeit menschlicher
Identität respektieren, und auch verstehen,
welche strukturellen und gesellschaftlichen
Erfahrungen damit verbunden sind, können
wir Menschen mit Behinderung in unserer
Gesellschaft inklusiv sichtbar machen: nicht
als «die anderen», nicht mit Fingerzeigen,
sondern als Menschen.

Zwischen Inspiration
und Mitleid

In einem Comic-Video von Ralph Ruthe, das
in Kooperation mit «Aktion Mensch» entstanden

ist, steht eine Frau mit Langstock in der
Nähe einer Ampel und wartet. Ein Passant
bemerkt sie, schnappt sie und bringt sie auf
die andere Strassenseite. Gönnerhaft ruft er ihr
zu: «Ich helfe doch gern!» Er bemerkt leider
nicht, dass sie gar nicht vorhatte, die Strasse
zu überqueren.5

Was hier als eher lustiges Beispiel
daherkommt, ist für viele Menschen mit Behinderung

Realität und Alltag. Mit einem schnellen

Blick meinen andere, genau zu wissen,
was ihnen fehlt, was sie brauchen oder unbedingt

tun sollten. Das reicht von ungefragten

Neue Wege 7/8.23 27



medizinischen Ratschlägen über das sehr weit
verbreitete «Hast du es schon mal mit Yoga
versucht?» bis hin zum Absprechen von Fähigkeiten,

Wünschen, Zielen. Es ist ganz häufig da,
zwischen den Zeilen, im Unterton oder
Nachklang. «Wow, und du willst trotzdem Pastorin
werden?» oder — mein liebstes Beispiel: Das
«Ich bete für dich», ausgesprochen von absolut

Fremden, meistens begleitet von einem sehr
mitleidenden Blick.

Nicht nur Bedarfe, Mängel, Selbstdeutungen

werden Menschen mit Behinderung häufig
von aussen zugesprochen, auch Fähigkeiten
und Unfähigkeiten werden erfasst, in Formulare

oder gedankliche Schubladen eingetragen
und an der Norm eines physischen und psychischen

Idealstandards des Menschen gemessen.
Wir neigen dazu, Fähigkeiten in eine Wertigkeit

einzuteilen, die gewissen Normen
entspricht. Normen, die wir häufig nicht reflektieren.

Es schützt davor, in das Gegenüber und
die klare Trennung Helfender und Hilfsbedürftiger

zu verfallen.
Beim Thema Inklusion verweisen wir in der

Kirche häufig schnell auf Diakonie und Caritas.
Wir denken an Fürsorge. Und auch wenn Pflege
und Ähnliches eine hohe Relevanz haben, ist
Inklusion doch ein Querschnittsthema und

Grundauftrag der Kirche. Wie könnte es nicht
unser Anspruch sein, inklusiv Kirche zu sein,
alle Menschen in den Blick zu nehmen und
ihnen gleiche Teilhabechancen zu ermöglichen?

Wichtig ist, auch dabei nicht in unbe-
wusste Vorurteile zu verfallen und Behinderung
etwa mit Hilfsbedürftigkeit gleichzusetzen.

Vorurteile gegenüber Menschen mit
Behinderung können aber schnell ins Gegenteil
verfallen. Wie oft sehen wir in den Medien
die Held*innengeschichten behinderter
Menschen, die mit so viel Lebensfreude
und Tapferkeit ihren Alltag meistern, oder
sagen - gut gemeint - zu Eltern behinderter
Kinder den bekannten Satz «Also ich könnte
das ja nicht!» Repräsentation sieht anders aus.
Auch hier zeigen wir lediglich das Bild, das zu
unseren Vorstellungen passt und machen jede
Individualität und auch strukturelle
Benachteiligung oder Fragen nach politischer
Verantwortung unsichtbar.

Sichtbar sein und
sichtbar machen

Hineni. Das hebräische Wort «Hier bin ich!»
spricht Mose, als er vor Gott steht. Hier bin ich.
«Du siehst mich, Gott!», spricht Hagar auf der

Wie sieht echte
Repräsentation

in den
Medien, der
Kirche und
der Politik aus?



Flucht und gibt Gott damit einen ersten Namen :

Gott, der*die mich sieht. Wahrhaft gesehen
werden, wahrgenommen und anerkannt werden

klingt schön und schmerzhaft zugleich.
Sich zeigen, beobachtet werden, zu sich
stehen hat immer auch eine verletzliche Seite.
Zwischenmenschliche Blicke sind nicht immer
gerecht oder gnädig. Hineni ist Ausdruck dieser

Verletzlichkeit, der Entscheidung, sich zu
zeigen. Die ultimative Sichtbarkeit. Mose wird
von Gott im Dornbusch beauftragt, das israelitische

Volk aus der Sklaverei und aus dem Land
zu führen. Und er zeigt sich, legt alles offen. Er
spricht seine Zweifel aus, seine Angst. Er hält
sich für nicht gut genug, nennt seine schwere
Sprache, sein Stottern (die genaue Übersetzung
variiert). Gott sieht sie und stellt ihm seinen
Bruder an die Seite, statt ihn zu ersetzen. Sie
finden eine Lösung statt einen Ersatz.

Was braucht es, damit ich heute Hineni
sagen kann? Vor Gott, vor dem Spiegel, vor
anderen? Was braucht es, damit Menschen
Behinderung als Teil ihrer Identität denken
können, ohne vollkommen in ihr aufzugehen

oder sie zu verstecken? Was braucht es,
damit wir über Diskriminierung offen sprechen

können, Barrieren sichtbar machen und
anfangen, beides abzubauen? Wie sieht echte
Repräsentation in den Medien, der Kirche und
der Politik aus?

Drei Gedanken zum Schluss, die nur ein
Anfang sind:

1. Barrieren sichtbar machen: Eine Vielzahl
von Barrieren kann Menschen von der
Teilhabe abhalten. Dabei sind bekannte
Barrieren wie etwa Treppen, fehlende
Aufzüge, schmale und schwere Türen gemeint,
aber auch fehlende taktile Leitsysteme,
Texte in schwieriger Sprache oder
Grossveranstaltungen ohne Gebärdensprach-
dolmetschung. Dabei kann Transparenz
ein wichtiger erster Schritt sein: Wenn wir
Barrieren benennen und sichtbar machen,
indem wir sie beispielsweise auf der Website

des Gebäudes oder der Veranstaltung
beschreiben, helfen wir Menschen
einzuschätzen, ob sie teilnehmen können, ohne
vorher nachfragen zu müssen und einen
organisatorischen Mehraufwand zu haben.
Gleichzeitig hilft die Auseinandersetzung
und Aufzählung dieser Barrieren, im nächsten

Schritt an ihrem Abbau zu arbeiten.

2. Eigene Sehgewohnheiten weiten : Auch per¬
sönlich können wir dazu beitragen, unsere
Sehgewohnheiten zu verändern. Soziale
Medien ermöglichen es uns, eine Vielfalt an

Perspektiven wahrzunehmen - wenn wir es
wollen. Sie geben uns die Chance, gezielt
marginalisierten Menschen zuzuhören und
zu folgen, besonders wenn sie uns im Alltag

bislang wenig begegnen. Nur im Dialog
können wir gemeinsam Lösungen für
Barrieren und Diskriminierung finden. Es gilt
der Grundsatz : «Nichts über uns ohne uns.»

3. Neue Geschichten erzählen: Repräsentation
spielt eine grosse Rolle für Menschen mit
und ohne Behinderung. Dafür brauchen wir
neue Geschichten, die intersektionale Vielfalt

abbilden und Individualität zulassen,
statt Stereotype fortzusetzen. So könnte
irgendwann auch ein gefallener Jedi-Ritter
und Vollstrecker des intergalaktischen
Bösen wie Darth Vader zu seiner
Behinderung stehen, ohne dass dadurch
irgendjemand seine Macht infrage stellen würde
oder er als Bösewicht an Glaubwürdigkeit
verlieren würde.

«Ich finde Ihren Mangel an Glauben beklagenswert.»

— Darth Vader.6 #
O Julia Schönbeck, *1997, studiert Evangelische Theo¬

logie in Göttingen und arbeitet als Studentische
Mitarbeiterin für Öffentlichkeitsarbeit und Inklusion im
Hildegardis-Verein, der sich für Bildungsgerechtigkeit

einsetzt. Sie engagiert sich in Social Media und
ihrem Blog für eine inklusive Kirche. Sie ist Mitglied im
Expert*innenbeirat Inklusive Kirche der EKD.
lauterleise.de

1 anti-bias.eu/wissen/biases-von-a-z.
2 Ulrich Bach: Theologie nach Hadamar als Theologie

der Befreiung. Neukirchen 1997.

3 Karl Ernst Nipkow: Menschen mit Behinderung nicht
entwürdigend ausgrenzen! Zur theologischen
Begründung und pädagogischen Verwirklichung einer
«InklusivenPädagogik», theologie-online.uni-
goettingen.de/akt/nipkow.htm.

4 Wolfhard Schweiker: Dialog-Tage für Religions- und
Förderpädagogik Grenzen akzeptieren oder überwinden?

docplayer.org/44122506-Handreichung-dialog-
tage-fuer-religions-und-foerderpaeda gogik-grenzen-
akzeptieren-oder-ueberwinden.html.

5 Ralph Ruthe/Aktion Mensch: 5Situationen, dieMenschen
ohne Behinderung nie erleben, youtube.com/
watch?v=bSwV61EwPfU.

6 Zitat der Figur Anakin Skywalker / Darth Vader
in Star Wars.

Neue Wege 7/8.23 29




	Darth Vader und die verletzliche Seite der Macht

