
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 117 (2023)

Heft: 7-8

Artikel: Jesus Christus als "behinderter Gott"?

Autor: Schüssler, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1049908

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1049908
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jesus Christus
als «behinderter

Gott»?
Werner Schüssler

Die US-amerikanische Autorin
Nancy L. Eiesland schrieb mit
ihrem Buch Der behinderte Gott
ein Grundlagenwerk zur Theologie

der Behinderung. In deren
Zentrum steht Jesus als
beeinträchtigter und inkarnierter, also
verkörperter Gott. Und die
deutliche Kritik an einer kirchlichen

Theologie, die Menschen
behindert. Werner Schüssler hat
das Buch übersetzt.

Der Ausdruck «der behinderte Gott», der uns
heute im Rahmen einer «Theologie der
Behinderung» immer wieder begegnet, geht auf
Nancy L. Eieslands Buch The Disabled God
von 1994 zurück.1 Dieses Symbol von Jesus
Christus als behindertem Gott hat im
US-amerikanischen Kontext einen grossen Einfluss auf
viele Menschen mit Behinderung ausgeübt,
und fast in jedem nach 1994 erschienenen Beitrag

zum Thema «Religion und Behinderung»

ist ein Hinweis auf diese Schrift zu finden. Im
deutschen Sprachraum ist Eiesland vor allem
bekannt geworden aufgrund ihres Beitrags
Dem behinderten Gott begegnen. Theologische
und soziale Anstösse einer Befreiungstheologie

der Behinderung aus dem Jahr20012, aus
dem auch Auszüge in das Handbuch Integrative

Religionspädagogik von 2002 übernommen

wurden3. The Disabled God wurde hierzulande

allerdings kaum rezipiert, was zum einen
an der nicht leichten Zugänglichkeit des Texts
liegt und zum anderen an der doch oft recht
komplizierten Ausdrucksweise der Autorin.

Wie ein Schaffens¬
imperativ

Wie kommt nun aber ein Philosophieprofessor
dazu, diesen Klassiker theologischer Disability

Studies ins Deutsche zu übersetzen4? Die
Antwort darauf ist einfach: weil seine jüngste
Tochter Riana (*1992) eine Behinderung hat,
das Downsyndrom. Es muss wohl schon zwölf
Jahre her sein, als ich in einer Sonntagspredigt
vom «behinderten Gott» und damit verbunden
den Namen von Nancy L. Eiesland ein erstes
Mal gehört habe. Nach dem Gottesdienst ging
ich zum Pfarrer und fragte nach, was es mit
diesem Begriff auf sich habe. Einige Jahre später,
im Januar 2016, hatte Riana mit dem inklusiven
Tanzensemble «BewegGrund Trier», dem sie
schon lange angehört, im luxemburgischen
Kulturzentrum «Banannefabrik» eine Aufführung.

Als Riana in diesem Rahmen, sich den
Blicken von siebzig Zuschauertinnen aussetzend,
ein sehr ausdrucksstarkes Solo zu einem
traurigen jüdischen Violinstück tanzte, schoss mir
ein Gedanke wie ein Blitz durch den Kopf: Du
musst das Buch von Eiesland ins Deutsche
übersetzen. Ich habe das in dieser Situation geradezu

als einen «Schaffensimperativ» erlebt.
Als meine deutsche Übersetzung von

Eieslands Buch 2018 herausgekommen ist, war ich
dann doch sehr überrascht über die Resonanz,
die die Publikation schon nach kurzer Zeit
erfuhr. Bald erschienen zahlreiche Rezensionen,

ich selbst wurde und werde immer noch
zu Vorträgen und Buchbeiträgen im Rahmen
theologischer Disability Studies eingeladen,
und bereits 2020 kam die Übersetzung in
einer zweiten Auflage heraus. Das Buch findet
inzwischen sogar in der Arbeitshilfe der
Deutschen Bischofskonferenz Leben und Glauben
gemeinsam gestalten. Kirchliche Pastoral im
Zusammenwirken von Menschen mit und ohne
Behinderungen Erwähnung.

Nancy L. Eiesland wusste aus eigener Erfahrung

nur allzu gut, was es heisst, behindert

Neue Wege 7/8.23 11



zu sein. Sie wurde 1964 in North Dakota mit
einer angeborenen Knochenkrankheit geboren,

die unzählige Operationen und
Klinikaufenthalte schon in der Kindheit erforderlich
machte und später dazu führte, dass sie auf
einen Rollstuhl angewiesen war. Auf Anraten
ihrer Mentorin Rebecca S. Chopp griff sie 1991
im Rahmen ihrer theologischen Masterarbeit
das Thema Behinderung auf, aus der dann der
Klassiker The Disabled God hervorgegangen
ist. Die bekannte amerikanische Theologin
Elisabeth Schüssler Fiorenza bezeichnete das
Buch einmal als ein «must read» für alle Theo-
log*innen und Pfarrer*innen. Nach ihrer
Promotion war Eiesland bis zu ihrem allzu frühen
Tod im Jahr 2009 an der Emory University
als Professorin für Religionssoziologie tätig;
sie war verheiratet und hatte eine Tochter.

Behindernde
Theologie

Die Geschichte des Zusammenspiels von
Kirche und Menschen mit einer Behinderung
charakterisiert Eiesland in ihrem Buch zu
Rechtals im besten Fall «zweideutig»: «Anstatt
Menschen mit Behinderung zu bestärken,
hat die Kirche nicht selten gesellschaftliche

Strukturen und Einstellungen unterstützt, die
diese wie Objekte des Mitleids und der
Bevormundung behandelt haben. Für viele behinderte

Personen ist die Kirche wie eine <Stadt
auf dem Berg> [vgl. Matthäus 5,14] gewesen -
zu der sie körperlich keinen Zugang hatten und
die für sie sozial alles andere als gastfreundlich

war.»5 Um diese Situation grundsätzlich
aufzubrechen und Menschen mit Behinderung

als historische Akteur*innen und
theologische Subjekte wahrzunehmen, muss eine
Theologie für Menschen mit Behinderung nach
Eiesland «einen beidseitigen Zugang» ermöglichen:

«Personen mit Behinderung müssen
einen Zugang zum sozial-symbolischen Leben
der Kirche und die Kirche muss einen Zugang
zum sozial-symbolischen Leben von Personen
mit Behinderung erlangen.»6 Dabei stützt sich
Eiesland auf das soziologische Minderheitenmodell,

demzufolge Personen mit Behinderung

nicht aufgrund physischer, psychischer
oder emotionaler Merkmale ausgezeichnet
sind, die ihnen gemeinsam sind, sondern
dadurch, dass sie «von <einstweilen körperlich
gesunden> Personen für eine unterschiedliche
Behandlung»7 ausgesondert werden.

Ausgehend von den Narrativen zweier
Frauen mit Behinderung sucht Eiesland

Der behinderte Gott
ist nicht nur der Eine
aus dem Himmel,
sondern die
Offenbarung des wahren
Menschseins.



dreierlei deutlich zu machen : Erstens schliesst
auch ein gewöhnliches Leben immer schon
Kontingenz und Schwierigkeiten mit ein.
Zweitens stellt Verkörperung eine soziale
Leistung dar, was bedeutet, dass Behinderung
nicht schon per se mit «Unvollkommenheit»
gleichzusetzen ist. Und drittens ist
Behinderung als Teil eines gewöhnlichen Lebens
anzusehen.8

Unter der Überschrift «Behindernde
Theologie» macht Eiesland anhand biblischer
Stellen deutlich, dass Behinderung «religiös
nie neutral» war, sondern «immer durchtränkt
mit theologischer Bedeutsamkeit». Sie macht
in diesem Zusammenhang auf drei biblische
Motive aufmerksam, die die theologischen
Hürden veranschaulichen, auf die Menschen
mit Behinderung stossen, wenn sie innerhalb
der christlichen Gemeinschaft Inklusion und
Gerechtigkeit suchen.

Das erste Motiv, die Verbindung von moralischer

Unreinheit, also Sünde, und körperlicher
Behinderung, durchzieht die hebräische Bibel
wie ein roter Faden (vgl. Leviticus 21,17-23);
aber auch das Neue Testament kennt solche
Anklänge (vgl. Lukas 5,18 26; Johannes 5,14).
Körperliche Behinderung, so Eiesland, wird
hiernach als ein «Zerrbild des göttlichen
Ebenbildes» angesehen und kommt einer
«Entweihung heiliger Dinge» gleich. Wer Gott
repräsentierte, musste Vollkommenheit und
Ganzheit verkörpern. Allerdings durchbricht
Jesus diesen Tun-Ergehen-Zusammenhang in
Johannes 9,1-3.

Das zweite Motiv ist das «Ideal tugendhaften
Leidens», verkörpert zum Beispiel durch

Hiob, wonach man vorübergehende Gebrechen

erdulden muss, um himmlischen Lohn
zu erlangen. Eiesland bezeichnet diese
Auffassung als «eine gefährliche Theologie»,
denn: «Dafür benutzt, um die Anpassung an
ungerechte soziale Situationen zu begünstigen

und die Akzeptanz von Ausgrenzung
unter Personen mit Behinderung zu unterstützen,

hat sie unsere Passivität und Resignation

befördert und Depression als eine
angemessene Antwort auf eine <göttliche Prüfung>
institutionalisiert. »9

Das dritte Motiv, nämlich die wohltätige
Spende, führt auch nicht selten zu Ausgrenzung,

versagt diese doch in der Regel darin,
«Würde oder gar eine angemessene Versorgung

zu gewährleisten»10. Selbst
kirchlichkaritatives Handeln führt so oft ungewollt zu
umgebungsbedingter und sozialer Ausgrenzung

von Menschen mit Behinderung - statt
zur Wiederherstellung von sozialer und
religiöser Teilhabe.

«Seht meine Hände
und Füsse»

Wie kam Eiesland zu diesem Symbol von Jesus
Christus als «behindertem Gott», das für
Menschen mit Behinderung eine befreiende
Wirkung haben kann, können diese sich doch mit
einem absolut vollkommenen Gott oft nur
sehr schwer identifizieren? Als Eiesland einmal

wieder das «Shepherd Center» in Atlanta,
eine Rehabilitationsklinik für Menschen mit
Rückenmarks- und Gehirnverletzungen,
aufsuchen musste, gestaltete sie mit ihren Mit-
patient*innen eine Bibelstunde. Dabei waren
die gemeinsamen Zweifel, ob Gott sich wirklich

um sie sorgen würde, ein Thema. Und auf
ihre Frage hin, ob sie sagen könnten, wie sie
wissen könnten, ob Gott mit ihnen sei und
ihre Erfahrungen verstehen würde, kam ein
längeres Schweigen auf. «Dann sagte ein junger

afro-amerikanischer Mann: <Wenn Gott in
einem mundgesteuerten Rollstuhl sässe, dann
würde er uns vielleicht verstehen.)»11

Einige Wochen später las Eiesland dann
Lukas 24,36-39, wo der Auferstandene den
Jüngern erscheint: «Während sie noch darüber

redeten, trat Jesus selbst in ihre Mitte. [...]
Sie erschraken und hatten grosse Angst, denn
sie meinten, einen Geist zu sehen. Da sagte er
zu ihnen: <Was seid ihr so bestürzt? Warum
lasst ihr in eurem Herzen solche Zweifel
aufkommen? Seht meine Hände und meine Füsse
an: Ich bin es selbst. Fasst mich doch an, und
begreift: Kein Geist hat Fleisch und Knochen,
wie ihr es bei mir seht.>»

Eiesland kommentiert diese Stelle in Der
behinderte Gott so: «Hier ist der auferstandene

Christus, der die inkarnatorische
Verkündigung bewahrheitet, dass Gott mit uns
ist, so wie wir verkörpert sind, und dass
alle menschliche Bedingtheit und das ganze
menschliche gewöhnliche Leben in Gott
einbezogen ist. Indem er seinen erschrockenen
Freunden seine beeinträchtigten Hände und
Füsse vorzeigt, wird der auferstandene Jesus
offenbar als der behinderte Gott. Jesus, der
auferstandene Erlöser, fordert die bestürzten
Gefährten auf, in den Malen der Beeinträchtigung

ihre eigene Verbundenheit mit Gott
zu erkennen, ihre eigene Erlösung. Dadurch
wird der behinderte Gott auch zum Offenbarer

einer neuen Mitmenschlichkeit. Der
behinderte Gott ist nicht nur der Eine aus
dem Himmel, sondern die Offenbarung des
wahren Menschseins, indem auf diese Weise
das Faktum unterstrichen wird, dass das volle
Menschsein mit der Erfahrung von Behinderung

völlig in Einklang steht.»12

Neue Wege 7/8.23 13



Die Erfahrung in der Rehabilitationsklinik,
verbunden mit der Lektüre von Lukas 24, wurde
somit für Eiesland zum Schlüsselerlebnis, eine
«Befreiungstheologie der Behinderung» zu
entwickeln, in deren Zentrum das Symbol von
Jesus Christus als dem behinderten Gott steht.
Eiesland resümiert: «Jesus Christus stellt als
behinderter Gott ein symbolisches Idealbild
zur Verfügung und öffnet die Tür für die
theologische Aufgabe, christliche Symbole,
Metaphern, Rituale und Lehren neu zu durchdenken,
um sie für Menschen mit Behinderung zugänglich

zu machen und die einseitige Ausrichtung
auf körperlich Gesunde zu beseitigen.»13

Ein totaler
Perspektivwechsel

Ohne von Eiesland gehört zu haben, hat die
Landauer Künstlerin Madeleine Dietz (*1953)
im Jahr 2000 mit einem Bild, das den Titel
«Madonna mit dem Kinde» trägt, für viel
Aufsehen gesorgt. Hierbei handelt es sich um eine
künstlerische Verfremdung des Gemäldes «Die
Madonna mit dem Kinde» von Joos van Cleve
aus dem Jahr 1520. In ihrem Computerprint
auf Leinwand hat Madeleine Dietz statt des
Jesuskindes ein Kind mit Downsyndrom auf
den Schoss der Muttergottes gesetzt, das den
Betrachterinnen eine gelbe Spielente
entgegenstreckt. Bei manchen Gläubigen hat das zu
vehementen Protesten geführt. Dabei wollte
die Künstlerin, die selbst eines ihrer Kinder
aufgrund einer Behinderung bald nach der
Geburt verloren hat, nur darauf aufmerksam
machen, dass Menschen mit Behinderung die
gleiche Würde zukommt wie Nichtbehinderten.

Eine katholische Ordensschwester hat zu
diesem Bild von Madeleine Dietz mir gegenüber

einmal gesagt: «Für mich zeigt ein
solches Bild, wie <Inkarnation> gemeint ist.
Eigentlich ist es ja ein totaler Perspektivwechsel,

aber ich frage mich oft, wie viele Christen
im Lauf der christlichen Jahrhunderte und bis
heute diesen Perspektivwechsel wirklich
vollzogen haben. Das gilt auch für mich selber. Ich
müsste mir auf dem Schoss Mariens an gewissen

Tagen eine psychisch oder auch demenziell
erkrankte Schwester vorstellen, die an den
Nerven zehrt... Ich glaube, um den Perspektivwechsel

zu vollziehen, muss man selbst ziemlich

an Grenzen gekommen sein.»
Eiesland fordert mit ihrer Schrift die

Kirchen auf, etwas zu riskieren: «Auf eine
Veränderung zuzugehen, ist riskant. Jedoch
zu verharren, wo wir sind, ist tödlich.
Hoffnungslosigkeit für Menschen mit Behinderungen

und für chronisch Kranke nimmt kein

Risiko auf sich. »14 In diesem Sinne mag es nach
Eiesland auch riskant sein, dem behinderten
Gott zu begegnen. Und doch muss die Kirche
«sich selbst riskieren, wenn sie Gerechtigkeit
verwirklichen will»15. #
O Werner Schüssler. *1955, ist seit 1999 Professor für

Philosophie an der Theologischen Fakultät Trier.
Er lebt zusammen mit seiner Frau und der gemeinsamen

Tochter Riana in der Nähe von Trier. Zuletzt sind
von ihm erschienen: Vom Ich, der Liebe und dem Tod.
Was unser Menschsein letztlich ausmacht. Würzburg
2022; Gott unter Anklage. Von Hiob bis COVID 19.

Würzburg 2023.

1 Vgl. Nancy L. Eiesland: The Disabled God. Toward
a Liberatory Theology ofDisability. Foreword by
Rebecca S. Chopp. Nashville/TN 1994.

2 Vgl. Nancy L. Eiesland: Dem behinderten Gott begegnen.
Theologische und soziale Anstösse einer Befreiungstheologie

der Behinderung. In: Stephan Leimgruber/
Annebelle Pithan / Martin Spiekermann (Hrsg.):
Der Mensch lebt nicht vom Brot allein. Forum für Heiland

Religionspädagogik. Münster 2001. S. 7-25.
3 Vgl. Nancy L. Eiesland : Der behinderte Gott.

In: Handbuch Integrative Religionspädagogik.
Reflexionen und Impulse für Gesellschaft, Schule und
Gemeinde. Hgg. von Annebelle Pithan, Gottfried Adam
u. Robert Kollmann. Gütersloh 2002, S. 119-120.

4 Vgl. Nancy L. Eiesland: Der behinderte Gott. Anstösse
zu einer Befreiungstheologie der Behinderung. Übersetzt

und eingeleitet von Werner Schüssler. Würzburg
2018.

5 Ebd. S. 22.

6 Ebd. S. 23

7 Ebd. S. 28

8 Ebd. S. 56 f.
9 Ebd. S. 90.
10 Ebd.
11 Nancy L. Eiesland: Encountering the Disabled God:

biblesociety.org.uk/uploads/content/bible_in_
transmission/files/2004_spring/BiT_Spring_2004_
Eiesland.pdf (Übersetzung des Autors).

12 Nancy L. Eiesland: Der behinderte Gott. Anstösse
zu einer Befreiungstheologie der Behinderung. S. 126.

13 Ebd. S. 132.

14 Nancy L. Eiesland: Dem behinderten Gott begegnen.
S. 23.

15 Ebd. S. 25.

14 Neue Wege 7/8.23






	Jesus Christus als "behinderter Gott"?

