Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 117 (2023)

Heft: 7-8

Artikel: Jesus Christus als "behinderter Gott"?
Autor: Schissler, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1049908

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1049908
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Jesus Christus
als «behinderter
Gott»?

Werner Schissler

Die US-amerikanische Autorin
Nancy L. Eiesland schrieb mit
ihrem Buch Der behinderte Gott
ein Grundlagenwerk zur Theo-
logie der Behinderung. In deren
Zentrum steht Jesus als beein-
trachtigter und inkarnierter, also
verkorperter Gott. Und die
deutliche Kritik an einer kirchli-
chen Theologie, die Menschen
behindert. Werner Schiissler hat
das Buch iibersetzt.

Der Ausdruck «der behinderte Gott», der uns
heute im Rahmen einer «Theologie der Behin-
derung» immer wieder begegnet, geht auf
Nancy L. Eieslands Buch The Disabled God
von 1994 zuriick.! Dieses Symbol von Jesus
Christus als behindertem Gott hat im US-ame-
rikanischen Kontext einen grossen Einfluss auf
viele Menschen mit Behinderung ausgeiibt,
und fast in jedem nach 1994 erschienenen Bei-
trag zum Thema «Religion und Behinderung»

Neue Wege 7/8.23

ist ein Hinweis auf diese Schrift zu finden. Im
deutschen Sprachraum ist Eiesland vor allem
bekannt geworden aufgrund ihres Beitrags
Dem behinderten Gott begegnen. Theologische
und soziale Anstosse einer Befreiungstheo-
logie der Behinderung aus dem Jahr 20012, aus
dem auch Ausziige in das Handbuch Integra-
tive Religionspddagogik von 2002 ibernom-
men wurden3. The Disabled God wurde hierzu-
lande allerdings kaum rezipiert, was zum einen
an der nicht leichten Zuginglichkeit des Texts
liegt und zum anderen an der doch oft recht
komplizierten Ausdrucksweise der Autorin.

Wie ein Schaffens-
imperativ ...

Wie kommt nun aber ein Philosophieprofessor
dazu, diesen Klassiker theologischer Disabil-
ity Studies ins Deutsche zu iibersetzen*? Die
Antwort darauf ist einfach: weil seine jlingste
Tochter Riana (*1992) eine Behinderung hat,
das Downsyndrom. Es muss wohl schon zwolf
Jahre her sein, als ich in einer Sonntagspredigt
vom «behinderten Gott» und damit verbunden
den Namen von Nancy L. Eiesland ein erstes
Mal gehort habe. Nach dem Gottesdienst ging
ich zum Pfarrer und fragte nach, was es mit die-
sem Begriff auf sich habe. Einige Jahre spiter,
im Januar 2016, hatte Riana mit dem inklusiven
Tanzensemble «BewegGrund Trier», dem sie
schon lange angehdrt, im luxemburgischen
Kulturzentrum «Banannefabrik» eine Auffiih-
rung. Als Riana in diesem Rahmen, sich den Bli-
cken von siebzig Zuschauer*innen aussetzend,
ein sehr ausdrucksstarkes Solo zu einem trau-
rigen jiidischen Violinstiick tanzte, schoss mir
ein Gedanke wie ein Blitz durch den Kopf: Du
musst das Buch von Eiesland ins Deutsche {iber-
setzen. Ich habe das in dieser Situation gera-
dezu als einen «Schaffensimperativ» erlebt.

Als meine deutsche Ubersetzung von Eies-
lands Buch 2018 herausgekommen ist, war ich
dann doch sehr {iberrascht iiber die Resonanz,
die die Publikation schon nach kurzer Zeit
erfuhr. Bald erschienen zahlreiche Rezensio-
nen, ich selbst wurde und werde immer noch
zu Vortrigen und Buchbeitragen im Rahmen
theologischer Disability Studies eingeladen,
und bereits 2020 kam die Ubersetzung in
einer zweiten Auflage heraus. Das Buch findet
inzwischen sogar in der Arbeitshilfe der Deut-
schen Bischofskonferenz Leben und Glauben
gemeinsam gestalten. Kirchliche Pastoral im
Zusammenwirken von Menschen mit und ohne
Behinderungen Erwihnung.

Nancy L. Eiesland wusste aus eigener Erfah-
rung nur allzu gut, was es heisst, behindert

1



zu sein. Sie wurde 1964 in North Dakota mit
einer angeborenen Knochenkrankheit gebo-
ren, die unzidhlige Operationen und Klinik-
aufenthalte schon in der Kindheit erforderlich
machte und spiter dazu fiihrte, dass sie auf
einen Rollstuhl angewiesen war. Auf Anraten
ihrer Mentorin Rebecca S. Chopp griff sie 1991
im Rahmen ihrer theologischen Masterarbeit
das Thema Behinderung auf, aus der dann der
Klassiker The Disabled God hervorgegangen
ist. Die bekannte amerikanische Theologin
Elisabeth Schiissler Fiorenza bezeichnete das
Buch einmal als ein «must read» fiir alle Theo-
log*innen und Pfarrer*innen. Nach ihrer Pro-
motion war Eiesland bis zu ihrem allzu frithen
Tod im Jahr 2009 an der Emory University
als Professorin fiir Religionssoziologie titig;
sie war verheiratet und hatte eine Tochter.

Behindernde
Theologie

Die Geschichte des Zusammenspiels von
Kirche und Menschen mit einer Behinderung
charakterisiert Eiesland in ihrem Buch zu
Recht als im besten Fall «zweideutig» : «Anstatt
Menschen mit Behinderung zu bestirken,
hat die Kirche nicht selten gesellschaftliche

Strukturen und Einstellungen unterstiitzt, die
diese wie Objekte des Mitleids und der Bevor-
mundung behandelt haben. Fiir viele behin-
derte Personen ist die Kirche wie eine «Stadt
auf dem Berg> [vgl. Matthius 5,14] gewesen —
zu der sie korperlich keinen Zugang hatten und
die fiir sie sozial alles andere als gastfreund-
lich war.»% Um diese Situation grundsitzlich
aufzubrechen und Menschen mit Behinde-
rung als historische Akteur*innen und theo-
logische Subjekte wahrzunehmen, muss eine
Theologie fiir Menschen mit Behinderung nach
Eiesland «einen beidseitigen Zugang» ermog-
lichen: «Personen mit Behinderung miissen
einen Zugang zum sozial-symbolischen Leben
der Kirche und die Kirche muss einen Zugang
zum sozial-symbolischen Leben von Personen
mit Behinderung erlangen.»® Dabei stiitzt sich
Eiesland auf das soziologische Minderheiten-
modell, demzufolge Personen mit Behinde-
rung nicht aufgrund physischer, psychischer
oder emotionaler Merkmale ausgezeichnet
sind, die ihnen gemeinsam sind, sondern
dadurch, dass sie «von <einstweilen korperlich
gesunden> Personen fiir eine unterschiedliche
Behandlung»” ausgesondert werden.
Ausgehend von den Narrativen zweier
Frauen mit Behinderung sucht Eiesland

Der behinderte Gott
ist nicht nur der Eine
aus dem Himmel,
sondern die Offen-
barung des wahren
Menschseins.



dreierlei deutlich zumachen: Erstens schliesst
auch ein gewohnliches Leben immer schon
Kontingenz und Schwierigkeiten mit ein.
Zweitens stellt VerkOérperung eine soziale
Leistung dar, was bedeutet, dass Behinderung
nicht schon per se mit «Unvollkommenheit»
gleichzusetzen ist. Und drittens ist Behin-
derung als Teil eines gewOhnlichen Lebens
anzusehen.8

Unter der Uberschrift «Behindernde Theo-
logie» macht Eiesland anhand biblischer
Stellen deutlich, dass Behinderung «religios
nie neutral» war, sondern «immer durchtriankt
mit theologischer Bedeutsamkeit». Sie macht
in diesem Zusammenhang auf drei biblische
Motive aufmerksam, die die theologischen
Hiirden veranschaulichen, auf die Menschen
mit Behinderung stossen, wenn sie innerhalb
der christlichen Gemeinschaft Inklusion und
Gerechtigkeit suchen.

Das erste Motiv, die Verbindung von morali-
scher Unreinheit, also Siinde, und korperlicher
Behinderung, durchzieht die hebriische Bibel
wie ein roter Faden (vgl. Leviticus 21,17—-23);
aber auch das Neue Testament kennt solche
Anklinge (vgl. Lukas 5,18 26; Johannes 5,14).
Korperliche Behinderung, so Eiesland, wird
hiernach als ein «Zerrbild des gottlichen Eben-
bildes» angesehen und kommt einer «Ent-
weihung heiliger Dinge» gleich. Wer Gott
reprasentierte, musste Vollkommenheit und
Ganzheit verkorpern. Allerdings durchbricht
Jesus diesen Tun-Ergehen-Zusammenhang in
Johannes 9,1-3.

Das zweite Motiv ist das «Ideal tugendhaf-
ten Leidens», verkorpert zum Beispiel durch
Hiob, wonach man voriibergehende Gebre-
chen erdulden muss, um himmlischen Lohn
zu erlangen. Eiesland bezeichnet diese Auf-
fassung als «eine gefidhrliche Theologie»,
denn: «Dafiir benutzt, um die Anpassung an
ungerechte soziale Situationen zu begiins-
tigen und die Akzeptanz von Ausgrenzung
unter Personen mit Behinderung zu unterstiit-
zen, hat sie unsere Passivitit und Resigna-
tion beférdert und Depression als eine ange-
messene Antwort auf eine «géttliche Priifung»
institutionalisiert.»®

Das dritte Motiv, namlich die wohltétige
Spende, fiihrt auch nicht selten zu Ausgren-
zung, versagt diese doch in der Regel darin,
«Wiirde oder gar eine angemessene Versor-
gung zu gewiahrleisten»!. Selbst kirchlich-
karitatives Handeln fiihrt so oft ungewollt zu
umgebungsbedingter und sozialer Ausgren-
zung von Menschen mit Behinderung — statt
zur Wiederherstellung von sozialer und reli-
gioser Teilhabe.

Neue Wege 7/8.23

«Seht meine Hiande
und Fiisse»

Wie kam Eiesland zu diesem Symbol von Jesus
Christus als «behindertem Gott», das fiir Men-
schen mit Behinderung eine befreiende Wir-
kung haben kann, konnen diese sich doch mit
einem absolut vollkommenen Gott oft nur
sehr schwer identifizieren? Als Eiesland ein-
mal wieder das «Shepherd Center» in Atlanta,
eine Rehabilitationsklinik fiir Menschen mit
Riickenmarks- und Gehirnverletzungen, auf-
suchen musste, gestaltete sie mit ihren Mit-
patient*innen eine Bibelstunde. Dabei waren
die gemeinsamen Zweifel, ob Gott sich wirk-
lich um sie sorgen wiirde, ein Thema. Und auf
ihre Frage hin, ob sie sagen konnten, wie sie
wissen konnten, ob Gott mit ihnen sei und
ihre Erfahrungen verstehen wiirde, kam ein
lingeres Schweigen auf. «Dann sagte ein jun-
ger afro-amerikanischer Mann: «<Wenn Gott in
einem mundgesteuerten Rollstuhl sdsse, dann
wiirde er uns vielleicht verstehen.»»!!

Einige Wochen spiter las Eiesland dann
Lukas 24,36—39, wo der Auferstandene den
Jiingern erscheint: «Wihrend sie noch darii-
ber redeten, trat Jesus selbst in ihre Mitte. [...]
Sie erschraken und hatten grosse Angst, denn
sie meinten, einen Geist zu sehen. Da sagte er
zu ihnen: <Was seid ihr so bestiirzt? Warum
lasst ihr in eurem Herzen solche Zweifel auf-
kommen? Seht meine Hiande und meine Fiisse
an: Ich bin es selbst. Fasst mich doch an, und
begreift: Kein Geist hat Fleisch und Knochen,
wie ihr es bei mir seht.>»

Eiesland kommentiert diese Stelle in Der
behinderte Gott so: «Hier ist der auferstan-
dene Christus, der die inkarnatorische Ver-
kiindigung bewahrheitet, dass Gott mit uns
ist, so wie wir verkorpert sind, und dass
alle menschliche Bedingtheit und das ganze
menschliche gewohnliche Leben in Gott ein-
bezogen ist. Indem er seinen erschrockenen
Freunden seine beeintrachtigten Hinde und
Fiisse vorzeigt, wird der auferstandene Jesus
offenbar als der behinderte Gott. Jesus, der
auferstandene ErlGser, fordert die bestiirzten
Gefdhrten auf, in den Malen der Beeintrach-
tigung ihre eigene Verbundenheit mit Gott
zu erkennen, ihre eigene Erlosung. Dadurch
wird der behinderte Gott auch zum Offen-
barer einer neuen Mitmenschlichkeit. Der
behinderte Gott ist nicht nur der Eine aus
dem Himmel, sondern die Offenbarung des
wahren Menschseins, indem auf diese Weise
das Faktum unterstrichen wird, dass das volle
Menschsein mit der Erfahrung von Behinde-
rung vollig in Einklang steht.»12

13



Die Erfahrung in der Rehabilitationsklinik,
verbunden mit der Lektiire von Lukas 24, wurde
somit fiir Eiesland zum Schliisselerlebnis, eine
«Befreiungstheologie der Behinderung» zu
entwickeln, in deren Zentrum das Symbol von
Jesus Christus als dem behinderten Gott steht.
Eiesland resiimiert: «Jesus Christus stellt als
behinderter Gott ein symbolisches Idealbild
zur Verfiigung und 6ffnet die Tiir fiir die theo-
logische Aufgabe, christliche Symbole, Meta-
phern, Rituale und Lehren neu zu durchdenken,
um sie fiir Menschen mit Behinderung zugang-
lich zu machen und die einseitige Ausrichtung
auf korperlich Gesunde zu beseitigen.»!3

Ein totaler
Perspektivwechsel

Ohne von Eiesland gehort zu haben, hat die
Landauer Kiinstlerin Madeleine Dietz (*1953)
im Jahr 2000 mit einem Bild, das den Titel
«Madonna mit dem Kinde» tragt, fiir viel Auf-
sehen gesorgt. Hierbei handelt es sich um eine
kiinstlerische Verfremdung des Gemildes «Die
Madonna mit dem Kinde» von Joos van Cleve
aus dem Jahr 1520. In ihrem Computerprint
auf Leinwand hat Madeleine Dietz statt des
Jesuskindes ein Kind mit Downsyndrom auf
den Schoss der Muttergottes gesetzt, das den
Betrachter*innen eine gelbe Spielente entge-
genstreckt. Bei manchen Gldubigen hat das zu
vehementen Protesten gefiihrt. Dabei wollte
die Kiinstlerin, die selbst eines ihrer Kinder
aufgrund einer Behinderung bald nach der
Geburt verloren hat, nur darauf aufmerksam
machen, dass Menschen mit Behinderung die
gleiche Wiirde zukommt wie Nichtbehinderten.

Eine katholische Ordensschwester hat zu
diesem Bild von Madeleine Dietz mir gegen-
iber einmal gesagt: «Fiir mich zeigt ein sol-
ches Bild, wie «Inkarnation> gemeint ist.
Eigentlich ist es ja ein totaler Perspektivwech-
sel, aber ich frage mich oft, wie viele Christen
im Lauf der christlichen Jahrhunderte und bis
heute diesen Perspektivwechsel wirklich voll-
zogen haben. Das gilt auch fiir mich selber. Ich
miisste mir auf dem Schoss Mariens an gewis-
sen Tagen eine psychisch oder auch demenziell
erkrankte Schwester vorstellen, die an den
Nerven zehrt ... Ich glaube, um den Perspektiv-
wechsel zu vollziehen, muss man selbst ziem-
lich an Grenzen gekommen sein.»

Eiesland fordert mit ihrer Schrift die
Kirchen auf, etwas zu riskieren: «Auf eine
Veridnderung zuzugehen, ist riskant. Jedoch
zu verharren, wo wir sind, ist todlich. Hoff-
nungslosigkeit fiir Menschen mit Behinde-
rungen und fiir chronisch Kranke nimmt kein

14

Risiko auf sich.»!* In diesem Sinne mag es nach
Eiesland auch riskant sein, dem behinderten
Gott zu begegnen. Und doch muss die Kirche
«sich selbst riskieren, wenn sie Gerechtigkeit
verwirklichen will»". @

QO Werner Schiissler, *1955, ist seit 1999 Professor fiir
Philosophie an der Theologischen Fakultit Trier.
Er lebt zusammen mit seiner Frau und der gemeinsa-
men Tochter Riana in der Ndhe von Trier. Zuletzt sind
von ihm erschienen: Vom Ich, der Liebe und dem Tod.
Was unser Menschsein letztlich ausmacht. Wiirzburg
2022; Gott unter Anklage. Von Hiob bis COVID 19.
Wiirzburg 2023.

1 Vgl. Nancy L. Eiesland: The Disabled God. Toward
a Liberatory Theology of Disability. Foreword by
Rebecca S. Chopp. Nashville/TN 1994,

2 Vgl. Nancy L. Eiesland: Dem behinderten Gott begegnen.
Theologische und soziale Anstdsse einer Befreiungs-
theologie der Behinderung. In: Stephan Leimgruber/
Annebelle Pithan / Martin Spiekermann (Hrsg.):

Der Mensch lebt nicht vom Brot allein. Forum fiir Heil-
und Religionspddagogik. Miinster 2001. S. 7-25.

3 Vgl. Nancy L. Eiesland: Der behinderte Gott.
In: Handbuch Integrative Religionspddagogik. Refle-
xionen und Impulse fiir Gesellschaft, Schule und Ge-
meinde. Hgg. von Annebelle Pithan, Gottfried Adam
u. Robert Kollmann. Giitersloh 2002, S. 119-120.

4 Vgl. Nancy L. Eiesland: Der behinderte Gott. Anstosse
zu einer Befreiungstheologie der Behinderung. Uber-
setzt und eingeleitet von Werner Schiissler. Wiirzburg
2018.

5 Ebd.S.22.
6 Ebd.S.23

7 Ebd.S.28
8 Ebd.S.56f.
9 Ebd. S.90.
10 Ebd.

11 Nancy L. Eiesland: Encountering the Disabled God:
biblesociety.org.uk/uploads/content/bible_in_
transmission/files/2004_spring/BiT_Spring_2004_
Eiesland.pdf (Ubersetzung des Autors).

12 Nancy L. Eiesland: Der behinderte Gott. Anstosse
zu einer Befreiungstheologie der Behinderung. S. 126.

13 Ebd. S. 132.

14 Nancy L. Eiesland: Dem behinderten Gott begegnen.
S. 23.

15 Ebd. S. 25.

Neue Wege 7/8.23









	Jesus Christus als "behinderter Gott"?

