Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 117 (2023)

Heft: 4

Rubrik: Mystik ist Widerstand : sieben Stimmen zu einem Zitat von Dorothee
Solle

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Mystik ist
Widerstand

Sieben Stimmen
ZU einem
Zitat von

Dorothee Solle

Neue Wege 4.23

Ich versuche die Unterscheidung zwi-
schen mystischem Innen und politischem
Aussen aufzuheben um des Innen willen.
Alles Innere ist zu verdussern, sonst
verdirbt es wie das auf Vorrat gesammelte
Manna in der Wiste. Keine Gottes-
erfahrung lasst sich so privatisieren, dass
sie Besitz der Besitzer, Privileg der Musse-
habenden, esoterischer Bereich der
Eingeweihten bleibt. Suche ich nach Be-
griffen, die die mdégliche Weltbeziehung
der Mystiker benennen, so stosse ich
auf eine Reihe verschiedener Moglich-
keiten, die zwischen dem Riickzug von
der Welt und ihrer revolutionaren Veran-
derung anzusiedeln sind. Aber ob es
sich um den Riickzug, die Verweigerung,
die Nichtlbereinstimmung, die Abwei-
chung, den Dissens, die Reform, den
Widerstand, die Rebellion oder die Revo-
lution handelt — in all diesen Formen
steckt ein Nein zu dieser Welt, wie sie
jetzt ist. [...] Denn wer will, dass die Welt
so bleibt, wie sie ist, hat schon in ihre
Selbstzerstdorung eingewilligt und so die
Gottesliebe mit ihrem Ungenligen am
Gegebenen verraten.

Dorothee Solle: Mystik und Widerstand.
«Du stilles Geschrei». Hamburg 1997, S. 18.

Mystik, die
zum Handeln
ermachtigt

Swantje Amelung

Das erste Mal bin ich in einem Seminar zu isla-
mischer und christlicher Mystik in Kontakt mit
Dorothee Solle gekommen. Thr Name wurde
im Zusammenhang mit feministischer Mystik
und politischem Handeln erwihnt. Mich hat
diese Kombination damals so sehr begeistert,
dass ich meine Masterarbeit iiber die Verbin-
dung von Mystik und Widerstand bei Dorothee
Solle geschrieben habe. Auf den ersten Blick
ist es dabei nicht offensichtlich, wie mystische
Tendenzen mit politischem Aktivismus zusam-
mengebracht werden kdnnen.

31



Das Zitat zeigt, wie Solle die mystische Fokus-
sierung auf das Innere mit politischer Betei-
ligung verbindet. Die Entpolitisierung der
Mystik in Form von politischer Apathie will sie
iiberwinden. Stattdessen sieht sie die Notwen-
digkeit, dass sich das mystische Innenleben
in politischer Aktion dussert. Die Methoden
der Beteiligung, die S6lle nennt, bewegen sich
dabei auf einem Spektrum des Nein zum Status
quo und somit auch zum Stillstand. Hier wird
ihre Tendenz zur Demokratisierung deutlich:
Sie fordert nicht eine bestimmte Art des poli-
tischen Aktivismus, sondern gesteht jeder Per-
son zu, das zu leisten, wozu sie imstande ist.
Entscheidend ist fiir S6lle die Einstellung zur
gegenwartigen gesellschaftspolitischen Situ-
ation. Eine affirmative Haltung gleicht ihrer
Ansicht nach einem Verrat an Gott und der Welt.

Solles Appell verlangt mit der Ablehnung
des gegenwirtigen Zustandes zwar eine
bestimmte politische Positionierung, ist gleich-
zeitig aber sehr niedrigschwellig. Zudem wohnt
ihr eine antreibende Kraft inne. Mystik for-
dert nach Soélle Verdnderung und verdndern-
des Handeln. Hier wird deutlich, was Solles
Position stark macht: Sie zeichnet Mystik als
Motor und Motivator verindernden Handelns.
Fiir sie muss Mystik klassenlos und demokra-
tisch sein: Solle pladiert fiir eine Mystik, die
fiir alle zugdnglich ist und nicht zum Besitz
bestimmter Gruppierungen gemacht wird, son-
dernjede Person zum Handeln erméchtigt. Was
offenbleibt, ist die Frage nach dem konkreten
Handeln. Was ich in welcher Situation wie tun
kann, muss immer wieder neu entschieden und
ausgehandelt werden. Hierin liegt die Heraus-
forderung, da Solles Theologie iiber eine Rich-
tungsweisung hinaus kein konkretes Handeln
vorschreibt.

Durch Sélles Position habe ich mich zu
ehrenamtlichem Engagement herausfordern
lassen. Nach Abschluss meiner Masterarbeit
begann ich bei der Osnabriicker Tafel zu arbei-
ten. Fiir das Dabeibleiben bietet S6lles Theolo-
gie Orientierung: Trotz der aktuellen Lebens-
mittelknappheit und der damit verbundenen
Frustration auf allen Seiten lasse ich mich
immer wieder neu von der Einsicht motivieren,
dass meine Arbeit Anteil hat an der Kritik und
gleichzeitigen Verinderung des Status quo. @

O Swantje Amelung, *1995, promoviert derzeit an der
Universitdt Osnabriick iiber die Verbindung von Glau-
ben und politischer Aktion bei Dorothee Sé6lle und
Helmut Gollwitzer. Nebenbei arbeitet sie ehrenamt-
lich bei der Osnabriicker Tafel und organisiert ge-
meinsam mit anderen Studierenden und Lehrperso-
nen Events fiir Schiiler*innen.

32

Ein Nein,
das nach
Ja schmeckt

Fulbert Steffensky

Ich bin mit Herz und Gemiit katholisch (obwohl
in der protestantischen Kirche beheimatet).
Dorothee war Protestantin, ebenfalls mit Herz
und Gemiit. Meine katholische Gefahr: Ich
finde immer noch etwas zu loben und zu preisen,
wo kaum noch etwas zu preisen ist. Dorothees
Neigung: Dass sie iiber das grosse propheti-
sche Nein nicht hinauskommt. Sie hat mir, dem
Kryptokatholiken, gelegentlich die Verschleie-
rung und Beschonigung der Welt vorgeworfen.
Ich habe ihr, der Protestantin, gesagt: Prophe-
tin, sage deine Wahrheit so, dass sie eine Ver-
lockung zur Lebensschonheit ist. In deinem
prophetischen Nein muss das Ja Gottes erkenn-
bar bleiben. Ich habe ihr den Satz von Hélder
Camara vorgehalten: «Herr, lehre mich ein
Nein sagen, das nach Ja schmeckt.» Da es aber
derzeit so viele Ja-Ja-Propheten gibt, méchte
ich keines von Dorothees Neins vermissen.

Ubrigens, sie war eine widerspruchsvolle
Theologin. Wer weiss, wie sie die Biaume, das
Wasser, die Sonnenaufginge geliebt hat; wie
sehr sie Gedichte, das Gewitter und den Wein
geliebt hat; wie sehr sie die Liebe, das Gebet
und die Musik geliebt hat, der hort aus ihrer
Lebensmelodie das grosse Ja, das die puren
Propheten nur gramlich betrachten. Ein Bei-
spiel fiir das Lob des Lebens aus dem Tage-
buch der Sechzehnjidhrigen: «Ganz tief innen
weiss ich, dass Musik und die Natur die Ele-
mente meines Lebens sind. Musik muss man
irgendwie im Blut haben und ganz fest wissen,
wie unverlierbar sie fiir mich ist, wie sie ein-
fach zu mir geho6rt. Tone, Tone, Tone. Ich kann
mir nichts Schoneres denken, als Musiklehre-
rin zu werden und jungen Menschen diese Welt
zu erschliessen ... Man darf nicht {iber den Lie-
dern stehen, man muss sie leben.» @

QO Fulbert Steffensky, *1933, ist Professor fiir Religions-
padagogik an der Universitdt Hamburg. Er war mit
Dorothee Solle verheiratet von 1969 bis zu ihrem Tod
2003.

Neue Wege 4.23



Immer
Stiickwerk

Sarah Jadger

Dieses Zitat aus dem spiteren Werk Dorothee
Solles zeigt paradigmatisch ihre beiden Grund-
ansitze: tiefe innere Erfahrungen von Spi-
ritualitdt ebenso wie die Aufgabe, die Welt
(politisch) zu gestalten und auf diese Weise
mitzubauen am Reich Gottes. Beides ldsst sich
fiir sie nicht voneinander trennen — das eine
bedingt vielmehr das andere.

Dieser Ansatz durchzieht ihre gesamte
Theologie und spiegelt sich in ihrer Christo-
logie genauso wie in ihren Vorstellungen von
Kirche. Dabei wird deutlich: Sich in die Gesell-
schaft einzubringen, ist fiir sie eine Aufgabe
von Glauben wie von Theologie. In ihrer ganz
eigenen Weise liesse sich diese Konzeption
auch mit der Unterscheidung von 6ffentlichem,
privatem und kirchlichem Christentum nach
dem Praktischen Theologen Dietrich Rossler
beschreiben.! S6lle geht hier aber deutlich iiber
Rossler hinaus, indem sie betont, dass sich
keine Dimension von Glauben losgeldst von
der anderen denken ldsst. Weder ist es ange-
messen, sich individuell in sich selbst zuriick-
ziehen, noch alleine aus sich selbst und dem
Menschlichen heraus aktivistisch Welt verén-
dern zu wollen und Politik zu betreiben.

«Vergleiche ihn [Jesus] ruhig
mit anderen grossen

sokrates

rosa luxemburg

gandhi

er hilt das aus

besser ist allerdings

du vergleichst ihn

mit dir.»?

Der Auftrag, Welt zu gestalten, ist innerhalb
des Protestantismus unzweifelhaft, darin sind
sich Theolog*innen aller Denktraditionen
einig, strittig ist nur das Wie dieses Auftrages.
Und an dieser Stelle ist Solle eindeutig: Die
gegenwirtige politische und gesellschaftliche
Situation ist so lange zu analysieren, bis sie
nach Theologie schreit. Es geht fiir sie darum,
Frieden, Befreiung und Gerechtigkeit zu ver-
wirklichen, weltweit und vor allem gegeniiber
dem Globalen Siiden und fiir diejenigen, die

Neue Wege 4.23

von Armut betroffen sind oder von der Mehr-
heitsgesellschaft ausgeschlossen werden. Mit
diesem entschiedenen Appell an unsere Néichs-
tenliebe, die iiber unseren unmittelbaren Kreis

des eigenen Lebensradius hinausgeht, hat sie

fiir mich eine bleibende theologische Relevanz.
Doch zugleich drohen an dieser Stelle immer
auch eine gewisse Selbstgerechtigkeit und viel-
leicht auch Uberheblichkeit mitzuschwingen,
wenn Christ*innen meinen, in jedem Lebens-
bereich den richtigen Weg in eindeutiger Weise

zu kennen. So muss, nach meinem Dafiirhalten,
heute wieder neu gefragt werden, was heisst:

«Die Wahrheit ist konkret.»? Es sind die mittle-
ren Axiome, also jene zeit- und kontextgebun-
denen Antworten und Losungen, die fiir unsere

gegenwirtigen (ethischen) Herausforderungen

gefunden werden miissen. Hier sind Kennt-
nisse und Wissensbestidnde anderer wissen-
schaftlicher Ficher ebenso notig wie der Mut,
iiber das scheinbar Machbare hinauszudenken.
Dazu braucht es vonseiten der Christ*innen wie

der Kirche eine gewisse Bescheidenheit im

Wissen darum, dass unsere Praxisformen und

unser Handeln hier auf der Welt immer Stiick-
werk bleiben, an Scheitern und Fehler gebun-
den sind. Hier sind wir auf Gottes Liebe und

Vergebung angewiesen, hier geniigt die eigene

menschliche Kraft alleine nicht. @

(Q Ssarah Jiger, *1985, ist Juniorprofessorin fiir Systema-
tische Theologie/Ethik an der Friedrich-Schiller-
Universitdt Jena. Ihre Forschungsschwerpunkte liegen
im Bereich von Feministischer Theologie und Theo-
logischer Geschlechterforschung, Friedensethik und
ekklesiologischen Fragen.

1  Dietrich Réssler: Grundriss der Praktischen Theologie.
Berlin/New York 71994, S. 93.

2  Dorothee Sélle: Vergleiche ihn ruhig. In: Dorothee
Solle: Ich will nicht auf tausend Messern gehen.
Gedichte. Miinchen ?1987, S. 15.

3 Dorothee Solle: Die Wahrheit ist konkret. Olten 1967.

33



Nein zu
dieser Welt

Gabriela Allemann

Das laute Nein dieser Welt: zu den Ungerech-
tigkeiten, die sie priagen. Zu dem Zufall, der
bestimmt, ob ich ein Leben in materieller
Sicherheit leben kann oder mich mit Hunger
und Gewalt auf existenzieller Ebene auseinan-
dersetzen muss. Als Jugendliche hat mich das
durchgeschiittelt.

Nein zu dieser Welt, das bedeutete fiir mich
in dieser fragilen Zeit zwischen Kindheit und
Erwachsensein auch Nein zu der Kirche, die ich
mitverantwortlich machte fiir diese Zustinde,
die patriarchalen Strukturen der Gewalt und
der Ausgrenzung — ohne dies so benennen
zu konnen. Der Vers «Wenn jemand sagt: <Ich
liebe Gotty, aber sein Geschwister hasst, dann
ist er ein*e Liigner*in» aus dem Johannesbrief
driickte meine Wut treffend aus.

Dass dieses Nein existenziell wichtig ist,
lernte ich im Laufe des Studiums, vor allem
durch die Beschiftigung mit feministischer
Theologie. Ich erinnere mich an Dorothee
Solles schmales Biichlein Jesus von Nazareth
iiber das Leben und Sterben des Menschen Jesu
und seine Rezeption als Messias, als Erloser der
Unterdriickten. Die poetischen Texte, die den
Prosatext erginzten, begleiteten mich in mei-
nen ersten Versuchen der praktischen Arbeit
in Gemeinden. Ich fand Sprache, und was
sich zuerst als rationale Erkenntnis gestaltete,
gewann immer mehr Substanz in mir, erfiillte
mich als ganzen Menschen und damit auch
meine Beziehung zum Go6ttlichen. Das Nein zu
dieser Welt war darin nicht mehr (zer)storende,
sondern belebende und mich aktivierende
Kraft. In ihm fand sich Hoffnung auf Verinde-
rung, auf das Reich Gottes mitten unter uns —
des Friedens, der Liebe und Gerechtigkeit.

Wie stark der menschliche Wunsch ist nach
einem Ja zu der Welt, wie sie ist, erfuhr ich als
Pfarrerin in einer Gemeinde: Die Versuchung,
die Innerlichkeit des einzelnen Menschen in
den Mittelpunkt zu riicken, ist gross — dann
kommt es schon gut, gerade angesichts der
schwierigen und erdriickenden Nachrichten
aus allen Winkeln der Welt ... Als ob das mog-
lich wire! Ist doch alles Private politisch, wie
der Slogan der feministischen Bewegung mir
immer wieder in den Sinn rief. Die Ordination

34

verpflichtet zum Einstehen fiir die Gottesliebe
und damit dazu, die Menschen mitzuneh-
men in das Nein, das aus dieser Liebe, dieser
Zusage entsteht. Trost und prophetisches Auf-
riitteln untrennbar verkniipft — durch die Hoff-
nung. Anschlussfihig sein in Worten, Ritualen,
Schweigen und Handeln, die Menschen nicht
vor den Kopf stossen und zugleich nicht in diese
bequeme, den Realititen enthobene Wohlfiihl-
zone entlassen, war und ist mein Anspruch.

Und nun, bei den Evangelischen Frauen
Schweiz EFS, ist das Nein Antriebskraft, Boden
des Engagements fiir die Gleichstellung der
Frauen in Kirche, Politik und Gesellschaft.
Immer wieder gibt es Diskussionen: einerseits
dariiber, ob die EFS zu politisch sind. Ander-
seits, ob das «E» nicht wegsollte. Es ist genau
diese Spannung, die sich gegenseitig bedingt,
die elementar ist: Wir wissen uns getragen von
der Gottesliebe. Damit sind wir eingebunden in
den Widerstand gegeniiber der Welt, wie sie ist.
Und zugleich in das Ja zur Welt, wie sie sein
konnte, wie sie sein sollte. Wie wir sie zu gestal-
ten verantwortlich sind. @

QO Gabriela Allemann, *1978, hat evangelische Theologie
studiert und im Anschluss an ihr Vikariat in Bern-
Bethlehem zehn Jahre als Pfarrerin in Miinsingen ge-
arbeitet. Im Mai 2019 wurde sie zur Pradsidentin der
Evangelischen Frauen Schweiz gewihlt.

efs.ch

Revolutionir,
wegweisend,
aktuell

Paulo Alfredo Schdnardie
und Claudete Beise Ulrich

Dorothee Silles Beitrag an die Theologie des

20. und 21. Jahrhunderts hat mit ihrem Engage-
ment in den sozialen Bewegungen zu tun. Dort

kam es zu ihrer personlichen und zur theolo-
gisch-theoretischen Verflechtung mit der poli-
tischen und mystischen Praxis von Menschen.
Dorothee Solle entwarf ihr Leben einerseits so,
dass das eigene politische Handeln, ihre alltéig-
liche Praxis von der sozialen Realitit benach-
teiligter Menschen ausging. Sie betrieb ande-
rerseits eine Theologie, die den Glauben durch
das politische Engagement konkretisiert sah.
Das ist revolutionir und wegweisend.

Neue Wege 4.23



Um den bahnbrechenden Beitrag Sélles in der
Theologie besser zu verstehen, mag ein his-
torischer Blick auf ihre Erfahrungen mit den
sozialen Bewegungen Lateinamerikas dienen.
Diese Bewegungen leisten einerseits Wider-
stand gegen alte und neue Kolonialisierungs-
versuche, anderseits verfolgen sie eine Praxis
der Gerechtigkeit und Gleichheit. Auf die-
sem Boden entstanden und entstehen auch
heute neue soziale und theologisch-theore-
tische Ansitze — da und dort auch inspiriert
von Impulsen von Sélle. Vor dem Hintergrund
solcher historischer Erfahrungen entwickelte
Solle eine Theologie, die in soziale, politische
und mystische Kontexte verflochten ist.
Dorothee Solle wurde von der Sandinisti-
schen Bewegung in den 1980er Jahren nach
Nicaragua eingeladen. In Brasilien machte
sie verschiedene Erfahrungen mit der Land-
losenbewegung MST. Durch diese konkreten
Erlebnisse mit prekdrem, politischem Leben in
Lateinamerika kam sie auch in Kontakt mit der
Befreiungstheologie. Ihre politische, feministi-
sche und mystische theologische Sicht trug zur
Weiterentwicklung der Befreiungstheologie
bei. Und gleichzeitig trug die Befreiungstheo-
logie zur Weiterentwicklung ihrer grundlegen-
den Konzepte bei. In ihrem Buch Mystik und
Widerstand steht sie auch im Dialog mit den
lateinamerikanischen Befreiungstheolog*in-
nen, immer in Verflechtung mit der Realitét
der Menschen und ihren sozialen Bewegungen.
In Analysen fundamentalistischer evan-
gelikaler Fernsehpredigten in den USA, die
sie am Union Theological Seminary in New
York unternahm, entwickelte sie das Kon-
zept des Christofaschismus. Es weist auf das
Biindnis zwischen Christentum, Nationalis-
mus und Kapitalismus hin, das mit der Aus-
beutung und Zerstérung der Natur und von
gesellschaftlichen Minderheiten einhergeht
und allen eine einzige Denk- und Lebensweise
aufzwingt. In ihrer Analyse identifiziert Sélle
drei Schliisselelemente des Christofaschismus:
1. Die Zementierung der christlichen Theolo-
gie durch kapitalistische Ideologie und Nati-
onalismus (einschliesslich moralischer Uber-
legenheit), 2. eine Arbeitsmoral im Sinne der
kapitalistisch-faschistischen Idee «Arbeit
macht frei», und 3. traditionelle Familienrol-
len, durch die insbesondere Frauen tiberwacht
werden. Diese Elemente beinhalten Mani-
festationen von Nationalismus, Militarismus
und Rassismus seitens der Regierungen und
auch unter Christ*innen. In diesem christofa-
schistischen System wird die freie Presse von
Zensur unterwandert und die nationale Sicher-
heit als heilige Doktrin betrachtet. Themen

Neue Wege 4.23

wie Gerechtigkeit und Solidaritit werden ver-
nachlassigt. Solle prangert den ideologischen
Missbrauch des Christentums zugunsten eines
Landausbeutungskapitalismus an. Dieser
behauptet sich in einem patriarchalischen, ras-
sistischen, sexistischen und militarischen Sys-
tem, das Vielfalt nicht respektiert und daher
gewalttdtig ist, indigene Bevolkerungsgruppen
und Frauen benachteiligt und die Natur totet.
Sie prangert die patriarchale Konstruktion der
Welt an, die der Schopfung, dem Gewebe des
Lebens, gegeniibersteht.

Im gemeinsamen Kampf mit den Benachtei-
ligten vor Ort in Lateinamerika erkannte Solle
friih eine vollige Entfremdung und Verzerrung
Gottes in der Gestalt des Christofaschismus.
Der Christofaschismus, der einer mystischen,
feministischen politischen Theologie radi-
kal gegeniibersteht, ist gegenwirtig erkenn-
bar wie nie zuvor, zum Beispiel wihrend der
Regierungszeit von Prisident Bolsonaro in
Brasilien, der mit Unterstiitzung faschisti-
scher Theologen Frauen, Indigene und eth-
nische Minderheiten unterdriickte. Die sozia-
len Bewegungen von heute stiitzen sich auch
auf den politisch-mystischen Ansatz Solles,
um dem weitverbreiteten Christofaschismus
Widerstand leisten zu kénnen. Die politische
und mystische Theologie von Dorothee Sélle
zeigt gegeniiber diesen Entwicklungen Alter-
nativen, Rebellion und Widerstand auf. Sie
bewegt sich damit organisch in der Realitit
der Menschen in den sozialen Bewegungen.
Sie leistet ihren Beitrag fiir die Praxis und wird
gleichzeitig in der Praxis weiterentwickelt. Sie
erweist sich heute als so revolutionar und weg-
weisend wie nie zuvor. Sie beweist sich als «das
stille Geschrei Gottes». @

O Paulo Alfredo Schonardie, *1976, arbeitet als Leiter
des Polo Universitdrio Federal de Trés de Maio in
Rio Grande Do Sul im Siiden Brasiliens.

QO Claudete Beise Ulrich, *1960, arbeitet an der Faculdade
Unida Vitoria im Bundesstaat Espirito Santo im
Siidosten Brasiliens als Professorin fiir Theologie
und Religionswissenschaften.

35



Dem Status quo
widerstehen

Julia Lis

«Denn wer will, dass die Welt so bleibt, wie sie
ist, hat schon in ihre Selbstzerstorung einge-
willigt.» Dieser Satz entfaltet heute angesichts
der Klimakatastrophe, imperialer Kriege und
der fortschreitenden Zerstérung der mensch-
lichen Lebensrdume sicher eine unmittelbare
Plausibilitdt. Kaum jemand wird Dorothee
Solle wohl widersprechen konnen, dass wer
will, dass alles so bleibt, wie es ist, sich bereits
stillschweigend damit abgefunden hat, dass
diese Zerstorung der Welt unaufhaltbar ist:
Nichts anderes liesse sich machen, als weiter
fossile Brennstoffe zu verfeuern, die kapita-
listische Produktions- und Verwertungsma-
schinerie anzuheizen, Waffen zu liefern, um
Frieden zu sichern. Mehr denn je wird dabei
in den letzten Jahren deutlich, dass die Welt, in
der wir leben, keine geschichtliche Vision einer
Alternative, keine Utopie mehr anzubieten hat.
Selbst die meisten Christ*innen oder Linken
scheinen heute nicht davon auszugehen, dass
die Geschichte tatsdchlich noch zu einem guten
Ende, christlich gesprochen, zum Heil finden
konnte. Eine solche Utopie wird weder denk-
bar als géttlicher Eingriff von aussen noch als
Ergebnis einer geschichtlichen Tat der Men-
schen, aus der die Arbeiter*innenbewegung
einst ihre Hoffnungspotenziale speiste.

Mit dieser Perspektive geht aber der Bezug
auf eine Welt als ganze, wie er den Mysti-
ker*innen fritherer Zeiten noch selbstverstind-
lich erscheinen konnte, zunehmend verloren.
Jedoch nicht nur die Privatisierung des mys-
tischen Innen stellt eine Gefahr dar, sondern
auch die Privatisierung des politischen Aussen:
Wo sich unser politisches Handeln nicht mehr
darum miithen muss, die Wirklichkeit als ganze
zu erfassen, auf den Begriff zu bringen und
letztlich verandern zu wollen, steht es in der
Gefahr, zu beliebigem moralischem Handeln
zu verkommen. Ein solches moralisches Han-
deln bleibt individualisiert und verliert gerade
dadurch seine politische Dimension, da es
ihm um die richtige Gesinnung geht: Nicht
die Distanz zur Welt, zur Gesellschaft, in der
wir leben, steht dann im Mittelpunkt, nicht der
Widerspruch zum Bestehenden, nicht die Per-
spektive grundlegender Veranderung, sondern

36

als Individuum doch irgendwie noch richtig
zu handeln, dem Wahnsinn der Welt sein eige-
nes Bemiihen entgegenzuhalten: So werden
das richtige Einkaufen fairer Produkte oder
das Bemiihen um eine korrekte Sprache zum
Horizont der Politik, bestimmen die Mog-
lichkeiten wie die Grenzen politischen Tuns
iiberhaupt. Was aber offenbleibt, ist, inwie-
fern darin bereits ein Nein zum Bestehenden
enthalten ist oder ob so nicht méglich wird,
gerade das Bestehende auszuhalten, einen
Platz darin zu finden und somit das falsche
Ganze zu stabilisieren.

Eine Haltung zur Welt, die an der Transzen-
denz festhilt als an der Moglichkeit eines radi-
kal Anderen, scheint aber angesichts der Kata-
strophendynamik nétiger denn je. Im Sinne der
Mystik, wie sie Dorothee Solle verstanden hat,
miisste es um etwas anderes gehen. Wir brau-
chen eine Distanz zu den bestehenden Verhalt-
nissen heute dringlicher denn je, weil wir sie in
ihrer Katastrophendynamik unterbrechen miis-
sen. Diese Form der Mystik miisste die Augen
offnen fiir die Moglichkeiten einer wirklichen
Negation des Bestehenden, wie sie etwa in den
globalen Aufstinden unserer Tage aufscheint,
die nicht mit dieser oder jener Forderung an die
Herrschenden in Politik und Wirtschaft heran-
treten, sondern das gesellschaftliche Ganze in
Frage stellen. Mystik und Politik in diesem
Sinne heute zusammenzuhalten, wiirde somit
bedeuten, an der Moglichkeit einer Transzen-
denz, die sich nicht einfach aus den gegebe-
nen Verhéltnissen ableiten ldsst, sondern ihre
grundsétzliche Unterbrechung denkbar macht,
festzuhalten — auch wenn es immanent nur
wenig Anzeichen fiir eine solche Moglichkeit
gibt. Denen, die sich darum ernsthaft im Den-
ken und Handeln miihen, kdnnte es gelingen,
sich nicht mit der Selbstverstindlichkeit der
kommenden Katastrophe abzufinden, sondern
an der geschichtlichen Moglichkeit von Befrei-
ung festzuhalten. @

Q Julia Lis, *1982, ist Mitarbeiterin am Institut fiir
Theologie und Politik (ITP) in Miinster. Sie arbeitet
dort unter anderem zur Politischen Theologie,
Befreiungstheologie, Feministischen Theologie, Theo-
logie im Kontext Sozialer Bewegungen und ist in
verschiedenen sozialen Bewegungen selber aktiv.

Neue Wege 4.23



Die
Sabbatklausel

Andreas Mauz

Dorothee Solle hat keine schulméissige Theo-
logie betrieben. Deshalb ist sie die Theologin,
die sie ist, und deshalb ist sie auch eine Theo-
login, die mir wichtig ist. In einem Punkt war
Solle allerdings ganz traditionell und gut refor-
matorisch: Sie argumentiert mit der Schrift.
Das tut sie in aller Kiirze auch in diesem Zitat.
Das himmlische Manna (Ex 16) dient ihr als
Vergleichsmaterial. Der Umgang Israels mit
dem Himmelsbrot wird zum Bild — genauer:
Mahn- und insofern Vorbild — des Umgangs
mit dem mystischen Innen. Gelangt es nicht
ins politische Aussen, verkehrt sich das wun-
dersam Nihrende in sein Gegenteil. Es wird
schlecht wie das gelagerte Manna, «voller
Wiirmer und stinkend» (V.19). Sélle beldsst es
bei diesem illustrierenden Seitenblick auf die
Schrift. Aber damit ist nicht erschopft, was die
Erzihlung auch im Blick auf ihre Fragestellung
an Potenzial bereithélt. Solles halber Satz 14sst
sich in mehrere Richtungen weiterdenken.

Folgt man der Erzdhlung, so ist die Frage
des richtigen Umgangs mit dem Himmels-
brot nur eine nachgeordnete. Zunéchst gilt ja
schlicht: Das Volk in der Wiiste hat Hunger,
es hat, die agyptischen Fleischtépfe noch vor
Augen, also durchaus Anlass zum «Murren».
Das Primdre ist daher: Dieses Mangelmurren
wird von Gott geh6rt und durch ein Speise-
wunder abgewendet. Auf Soélles Analogie
bezogen: Der Appell zu einer Wendung ins
politische Aussen hat zur Voraussetzung, dass
es ein mystisches Innen iiberhaupt gibt. Und
dass es eines gibt, ist mit der Manna-Analogie
denn auch ein Wunder.

Und zum Wunder gehort die Verwunde-
rung: «Man hu? Denn sie wussten nicht, was
es war» (V.15). Was einem da zufdllt, muss
allererst benannt werden — «Und das Haus
Israel nannte es Manna» (V.31) —, man muss
den Umgang mit ihm einiiben. Dabei gesche-
hen Fehler, und zwar auch dann, wenn das wun-
dersame Ereignis gottlich begleitet wird. Der
Aspekt der richtigen Mannamenge wird in der
Erzédhlung gleich doppelt zum Thema. Einer-
seits durch das Nach- oder Nebenwunder der
immer hinreichenden Menge: Auch wenn diese
viel und jene wenig sammeln, «[jleder hatte

Neue Wege 4.23

gesammelt, so viel er zum Essen brauchte»
(V.18). Damit wird das Minimum des Bedarfs
als gesichert ausgewiesen. Andererseits gibt
es die ausdriickliche Anweisung, vom Gesam-
melten nichts {ibrig zu lassen und iiber Nacht
aufzuheben. Damit wird ein Maximum einge-
schirft: Es geht um das taglich gegebene Brot.
Mehr ist da nicht mehr. Auf S6lles Analogie
bezogen: Das mystische Innen braucht eine
Lenkung. Uber diese Gabe zu verfiigen, ist von
der Erfahrung, dass man sie verkommen ldsst,
nicht ablosbar.

Diese Lenkung ist in der Erzdhlung aber
eine, die eine Vorratshaltung gerade nicht kon-
sequent ausschliesst. Am sechsten Tag gilt eine
andere Regel. Dann soll gerade «doppelt so viel
Brot» gesammelt werden, «je zwei Kriige voll
fiir einen» (V.22). Denn «der siebente Tag ist
der Sabbat, an dem wird nichts da sein» (V.25).
Auf Sélles Analogie bezogen: Es gibt Zeiten,
die ganz dem mystischen Innen gewidmet sein
diirfen, Zeiten, in denen das politische Aussen
aussen vor bleibt, ohne dass das Innen dadurch
Schaden nahme. Im Gegenteil, in dieser Zeit
kann sich zeigen, dass die Gabe auch Bestand
hat, wenn der Geber ruht. Vielleicht und hof-
fentlich auch dann, wenn die Ruhe Gottes als
Abwesenheit und, wie Juan de la Cruz sagen
wiirde, «dunkle Nacht der Seele» erfahren wird.
So ldsst sich aus der Erzdhlung von Ex 16 denn
eine kleine Korrektur von Solles apodiktischem
zweitem Satz gewinnen: Ihm fehlt eine Sabbat-
klausel. Fast alles Innere ist zu verdussern. @

O Andreas Mauz, * 1973, ist Germanist, Theologe und
Mitglied der Neue Wege-Redaktion.

37



Der
Menschen
Herz erdenk
sich seinen
Wegq; aber
der Herr
allein lenkt
seinen Schrit

Spruche 16,9

Dorothee Soélle
i e A e o T e B L G O S AP e N e A o e 2|

Dass der Mensch sich seine eigenen Vor-
stellungen macht, was ihm wichtig ist,
worauf es ihm ankommt, ist nur allzu gut
bekannt. Wer billiges Ol im Uberfluss
haben will, tut gut daran, das Land, wo
Ol fliesst, zu Uberfallen, das konnten
wir in diesem Jahr wieder einmal lernen.
Aber dass Gott, und auch noch ganz
allein, die Schritte von George W. Bush
lenkt, damit habe ich Schwierigkeiten.
Heisst das schon wieder «Er sitzt im
Regimente und machet alles wohi»? Mit
diesem Satz hatte ich zeit meines Lebens
Schwierigkeiten, vor allem in der deut-
schen Geschichte. Einen Gott, der uns
wie Schachfiguren behandelt, kann

ich weder lieben noch achten.

Der Herr, der alles ganz allein lenkt,
der niemanden braucht, das kann nicht
Gott sein. Abraham Joshua Heschel,
ein jlidischer Theologe, der in New York
Uberlebt hat, sagte, Gott braucht Men-
schen. Er ist «in need» von anderen, er
braucht uns alle. Das zu lernen bedeu-
tet, als Christ und Christin erwachsen
zu werden, aus den Kinderschuhen
herauszuschliipfen. Wir kdnnen «Freunde
Gottes» werden, wie die Quaker gern
sagen. Wenn das geschieht, kann ich
mich sogar mit «der Herr allein lenkt
unsere Schritte» einverstanden fihlen.
Vielleicht nicht ganz mit dem Wort «allein».
Weder Gott noch wir sind ganz allein.
«Nie», mdchte ich am liebsten dazusagen.
O Bolderntext fiir den 26.7.2003.

Dorothee Sélle hat ihn in ihrer letzten Lebenswoche

verfasst, bisher ausser in den Bolderntexten unver-
offentlicht.



	Mystik ist Widerstand : sieben Stimmen zu einem Zitat von Dorothee Sölle

