
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 117 (2023)

Heft: 4

Rubrik: Mystik ist Widerstand : sieben Stimmen zu einem Zitat von Dorothee
Sölle

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mystik ist
Widerstand

Sieben Stimmen
zu einem
Zitat von

Dorothee Solle

Neue Wege 4.23

Ich versuche die Unterscheidung
zwischen mystischem Innen und politischem
Aussen aufzuheben um des Innen willen.
Alles Innere ist zu veräussern, sonst
verdirbt es wie das auf Vorrat gesammelte
Manna in der Wüste. Keine
Gotteserfahrung lässt sich so privatisieren, dass
sie Besitz der Besitzer, Privileg der
Mussehabenden, esoterischer Bereich der
Eingeweihten bleibt. Suche ich nach
Begriffen, die die mögliche Weltbeziehung
der Mystiker benennen, so stosse ich
auf eine Reihe verschiedener Möglichkeiten,

die zwischen dem Rückzug von
der Welt und ihrer revolutionären
Veränderung anzusiedeln sind. Aber ob es
sich um den Rückzug, die Verweigerung,
die Nichtübereinstimmung, die Abweichung,

den Dissens, die Reform, den
Widerstand, die Rebellion oder die
Revolution handelt — in all diesen Formen
steckt ein Nein zu dieser Welt, wie sie
jetzt ist. [...] Denn wer will, dass die Welt
so bleibt, wie sie ist, hat schon in ihre
Selbstzerstörung eingewilligt und so die
Gottesliebe mit ihrem Ungenügen am
Gegebenen verraten.

Dorothee Solle: Mystik und Widerstand.
«Du stilles Geschrei». Hamburg 1997, S. 18.

Mystik, die
zum Handeln
ermächtigt

Swantje Amelung

Das erste Mal bin ich in einem Seminar zu
islamischer und christlicher Mystik in Kontakt mit
Dorothee Solle gekommen. Ihr Name wurde
im Zusammenhang mit feministischer Mystik
und politischem Handeln erwähnt. Mich hat
diese Kombination damals so sehr begeistert,
dass ich meine Masterarbeit über die Verbindung

von Mystik und Widerstand bei Dorothee
Solle geschrieben habe. Auf den ersten Blick
ist es dabei nicht offensichtlich, wie mystische
Tendenzen mitpolitischem Aktivismus
zusammengebracht werden können.

31



Das Zitat zeigt, wie Solle die mystische Fokus-
sierung auf das Innere mit politischer
Beteiligung verbindet. Die Entpolitisierung der
Mystik in Form von politischer Apathie will sie
überwinden. Stattdessen sieht sie die Notwendigkeit,

dass sich das mystische Innenleben
in politischer Aktion äussert. Die Methoden
der Beteiligung, die Solle nennt, bewegen sich
dabei aufeinem Spektrum des Nein zum Status

quo und somit auch zum Stillstand. Hier wird
ihre Tendenz zur Demokratisierung deutlich:
Sie fordert nicht eine bestimmte Art des
politischen Aktivismus, sondern gesteht jeder Person

zu, das zu leisten, wozu sie imstande ist.
Entscheidend ist für Solle die Einstellung zur
gegenwärtigen gesellschaftspolitischen
Situation. Eine affirmative Haltung gleicht ihrer
Ansicht nach einem Verrat an Gott und der Welt.

Sölles Appell verlangt mit der Ablehnung
des gegenwärtigen Zustandes zwar eine
bestimmte politische Positionierung, ist gleichzeitig

aber sehr niedrigschwellig. Zudem wohnt
ihr eine antreibende Kraft inne. Mystik
fordert nach Solle Veränderung und veränderndes

Handeln. Hier wird deutlich, was Sölles
Position stark macht: Sie zeichnet Mystik als
Motor und Motivator verändernden Handelns.
Für sie muss Mystik klassenlos und demokratisch

sein: Solle plädiert für eine Mystik, die
für alle zugänglich ist und nicht zum Besitz
bestimmter Gruppierungen gemacht wird,
sondern jede Person zum Handeln ermächtigt. Was
offenbleibt, ist die Frage nach dem konkreten
Handeln. Was ich in welcher Situation wie tun
kann, muss immer wieder neu entschieden und
ausgehandelt werden. Hierin liegt die
Herausforderung, da Sölles Theologie über eine
Richtungsweisung hinaus kein konkretes Handeln
vorschreibt.

Durch Sölles Position habe ich mich zu
ehrenamtlichem Engagement herausfordern
lassen. Nach Abschluss meiner Masterarbeit
begann ich bei der Osnabrücker Tafel zu arbeiten.

Für das Dabeibleiben bietet Sölles Theologie

Orientierung: Trotz der aktuellen
Lebensmittelknappheit und der damit verbundenen
Frustration auf allen Seiten lasse ich mich
immer wieder neu von der Einsicht motivieren,
dass meine Arbeit Anteil hat an der Kritik und
gleichzeitigen Veränderung des Status quo. •
O Swantje Amelung, *1995, promoviert derzeit an der

Universität Osnabrück über die Verbindung von Glauben

und politischer Aktion bei Dorothee Solle und
Helmut Gollwitzer. Nebenbei arbeitet sie ehrenamtlich

bei der Osnabrücker Tafel und organisiert
gemeinsam mit anderen Studierenden und Lehrpersonen

Events für Schülerinnen.

Ein Nein,
das nach

Ja schmeckt
Fulbert Steffensky

Ich bin mit Herz und Gemüt katholisch (obwohl
in der protestantischen Kirche beheimatet).
Dorothee war Protestantin, ebenfalls mit Herz
und Gemüt. Meine katholische Gefahr: Ich
finde immer noch etwas zu loben und zu preisen,
wo kaum noch etwas zu preisen ist. Dorothees
Neigung: Dass sie über das grosse prophetische

Nein nicht hinauskommt. Sie hat mir, dem
Kryptokatholiken, gelegentlich die Verschleierung

und Beschönigung der Welt vorgeworfen.
Ich habe ihr, der Protestantin, gesagt: Prophetin,

sage deine Wahrheit so, dass sie eine
Verlockung zur Lebensschönheit ist. In deinem
prophetischen Nein muss das Ja Gottes erkennbar

bleiben. Ich habe ihr den Satz von Hélder
Câmara vorgehalten: «Herr, lehre mich ein
Nein sagen, das nach Ja schmeckt.» Da es aber
derzeit so viele Ja-Ja-Propheten gibt, möchte
ich keines von Dorothees Neins vermissen.

Übrigens, sie war eine widerspruchsvolle
Theologin. Wer weiss, wie sie die Bäume, das
Wasser, die Sonnenaufgänge geliebt hat; wie
sehr sie Gedichte, das Gewitter und den Wein
geliebt hat; wie sehr sie die Liebe, das Gebet
und die Musik geliebt hat, der hört aus ihrer
Lebensmelodie das grosse Ja, das die puren
Propheten nur grämlich betrachten. Ein
Beispiel für das Lob des Lebens aus dem Tagebuch

der Sechzehnjährigen: «Ganz tief innen
weiss ich, dass Musik und die Natur die
Elemente meines Lebens sind. Musik muss man
irgendwie im Blut haben und ganz fest wissen,
wie unverlierbar sie für mich ist, wie sie
einfach zu mir gehört. Töne, Töne, Töne. Ich kann
mir nichts Schöneres denken, als Musiklehrerin

zu werden und jungen Menschen diese Welt
zu erschliessen... Man darf nicht über den
Liedern stehen, man muss sie leben.»#

O Fulbert Steffensky, *1933, ist Professor für Religions¬
pädagogik an der Universität Hamburg. Er war mit
Dorothee Solle verheiratet von 1969 bis zu ihrem Tod
2003.

32 Neue Wege 4.23



Immer
Stückwerk

Sarah Jäger

Dieses Zitat aus dem späteren Werk Dorothee
Sölles zeigt paradigmatisch ihre beiden
Grundansätze: tiefe innere Erfahrungen von
Spiritualität ebenso wie die Aufgabe, die Welt
(politisch) zu gestalten und auf diese Weise
mitzubauen am Reich Gottes. Beides lässt sich
für sie nicht voneinander trennen - das eine
bedingt vielmehr das andere.

Dieser Ansatz durchzieht ihre gesamte
Theologie und spiegelt sich in ihrer Christo-
logie genauso wie in ihren Vorstellungen von
Kirche. Dabei wird deutlich: Sich in die Gesellschaft

einzubringen, ist für sie eine Aufgabe
von Glauben wie von Theologie. In ihrer ganz
eigenen Weise liesse sich diese Konzeption
auch mit der Unterscheidung von öffentlichem,
privatem und kirchlichem Christentum nach
dem Praktischen Theologen Dietrich Rössler
beschreiben.1 Solle geht hier aber deutlich über
Rössler hinaus, indem sie betont, dass sich
keine Dimension von Glauben losgelöst von
der anderen denken lässt. Weder ist es
angemessen, sich individuell in sich selbst zurückziehen,

noch alleine aus sich selbst und dem
Menschlichen heraus aktivistisch Welt verändern

zu wollen und Politik zu betreiben.

«Vergleiche ihn [Jesus] ruhig
mit anderen grossen

sokrates
rosa luxemburg
gandhi
er hält das aus
besser ist allerdings
du vergleichst ihn
mit dir.»2

von Armut betroffen sind oder von der
Mehrheitsgesellschaft ausgeschlossen werden. Mit
diesem entschiedenen Appell an unsere
Nächstenliebe, die über unseren unmittelbaren Kreis
des eigenen Lebensradius hinausgeht, hat sie
für mich eine bleibende theologische Relevanz.
Doch zugleich drohen an dieser Stelle immer
auch eine gewisse Selbstgerechtigkeit und
vielleicht auch Überheblichkeit mitzuschwingen,
wenn Christinnen meinen, in jedem Lebensbereich

den richtigen Weg in eindeutiger Weise
zu kennen. So muss, nach meinem Dafürhalten,
heute wieder neu gefragt werden, was heisst:
«Die Wahrheit ist konkret.»3 Es sind die mittleren

Axiome, also jene zeit- und kontextgebundenen

Antworten und Lösungen, die für unsere
gegenwärtigen (ethischen) Herausforderungen
gefunden werden müssen. Hier sind Kenntnisse

und Wissensbestände anderer
wissenschaftlicher Fächer ebenso nötig wie der Mut,
über das scheinbar Machbare hinauszudenken.
Dazu braucht es vonseiten der Christinnen wie
der Kirche eine gewisse Bescheidenheit im
Wissen darum, dass unsere Praxisformen und
unser Handeln hier auf der Welt immer Stückwerk

bleiben, an Scheitern und Fehler gebunden

sind. Hier sind wir auf Gottes Liebe und
Vergebung angewiesen, hier genügt die eigene
menschliche Kraft alleine nicht. •
0 Sarah Jäger, *1985, ist Juniorprofessorin für Systema¬

tische Theologie/Ethik an der Friedrich-Schiller-
Universität Jena. Ihre Forschungsschwerpunkte liegen
im Bereich von Feministischer Theologie und
Theologischer Geschlechterforschung, Friedensethik und
ekklesiologischen Fragen.

1 Dietrich Rössler: Grundriss der Praktischen Theologie.
Berlin/New York 21994, S. 93.

2 Dorothee Solle: Vergleiche ihn ruhig. In: Dorothee
Solle: Ich will nicht auf tausend Messern gehen.
Gedichte. München 21987, S. 15.

3 Dorothee Solle: Die Wahrheit ist konkret. Ölten 1967.

Der Auftrag, Welt zu gestalten, ist innerhalb
des Protestantismus unzweifelhaft, darin sind
sich Theologinnen aller Denktraditionen
einig, strittig ist nur das Wie dieses Auftrages.
Und an dieser Stelle ist Solle eindeutig: Die
gegenwärtige politische und gesellschaftliche
Situation ist so lange zu analysieren, bis sie
nach Theologie schreit. Es geht für sie darum,
Frieden, Befreiung und Gerechtigkeit zu
verwirklichen, weltweit und vor allem gegenüber
dem Globalen Süden und für diejenigen, die

Neue Wege 4.23 33



Nein zu
dieser Welt

Gabriela Allemann

Das laute Nein dieser Welt: zu den Ungerechtigkeiten,

die sie prägen. Zu dem Zufall, der
bestimmt, ob ich ein Leben in materieller
Sicherheit leben kann oder mich mit Hunger
und Gewalt auf existenzieller Ebene
auseinandersetzen muss. Als Jugendliche hat mich das
durchgeschüttelt.

Nein zu dieser Welt, das bedeutete für mich
in dieser fragilen Zeit zwischen Kindheit und
Erwachsensein auch Nein zu der Kirche, die ich
mitverantwortlich machte für diese Zustände,
die patriarchalen Strukturen der Gewalt und
der Ausgrenzung - ohne dies so benennen
zu können. Der Vers «Wenn jemand sagt: <Ich
liebe Gott>, aber sein Geschwister hasst, dann
ist er ein*e Lügner*in» aus dem Johannesbrief
drückte meine Wut treffend aus.

Dass dieses Nein existenziell wichtig ist,
lernte ich im Laufe des Studiums, vor allem
durch die Beschäftigung mit feministischer
Theologie. Ich erinnere mich an Dorothee
Sölles schmales Büchlein Jesus von Nazareth
über das Leben und Sterben des Menschen Jesu
und seine Rezeption als Messias, als Erlöser der
Unterdrückten. Die poetischen Texte, die den
Prosatext ergänzten, begleiteten mich in meinen

ersten Versuchen der praktischen Arbeit
in Gemeinden. Ich fand Sprache, und was
sich zuerst als rationale Erkenntnis gestaltete,
gewann immer mehr Substanz in mir, erfüllte
mich als ganzen Menschen und damit auch
meine Beziehung zum Göttlichen. Das Nein zu
dieser Welt war darin nicht mehr (zer)störende,
sondern belebende und mich aktivierende
Kraft. In ihm fand sich Hoffnung auf Veränderung,

auf das Reich Gottes mitten unter uns -
des Friedens, der Liebe und Gerechtigkeit.

Wie stark der menschliche Wunsch ist nach
einem Ja zu der Welt, wie sie ist, erfuhr ich als
Pfarrerin in einer Gemeinde: Die Versuchung,
die Innerlichkeit des einzelnen Menschen in
den Mittelpunkt zu rücken, ist gross - dann
kommt es schon gut, gerade angesichts der
schwierigen und erdrückenden Nachrichten
aus allen Winkeln der Welt... Als ob das möglich

wäre! Ist doch alles Private politisch, wie
der Slogan der feministischen Bewegung mir
immer wieder in den Sinn rief. Die Ordination

verpflichtet zum Einstehen für die Gottesliebe
und damit dazu, die Menschen mitzunehmen

in das Nein, das aus dieser Liebe, dieser
Zusage entsteht. Trost und prophetisches
Aufrütteln untrennbar verknüpft - durch die
Hoffnung. Anschlussfähig sein in Worten, Ritualen,
Schweigen und Handeln, die Menschen nicht
vor den Kopf stossen und zugleich nicht in diese
bequeme, den Realitäten enthobene Wohlfühlzone

entlassen, war und ist mein Anspruch.
Und nun, bei den Evangelischen Frauen

Schweiz EFS, ist das Nein Antriebskraft, Boden
des Engagements für die Gleichstellung der
Frauen in Kirche, Politik und Gesellschaft.
Immer wieder gibt es Diskussionen: einerseits
darüber, ob die EFS zu politisch sind. Anderseits,

ob das «E» nicht wegsollte. Es ist genau
diese Spannung, die sich gegenseitig bedingt,
die elementar ist: Wir wissen uns getragen von
der Gottesliebe. Damit sind wir eingebunden in
den Widerstand gegenüber der Welt, wie sie ist.
Und zugleich in das Ja zur Welt, wie sie sein
könnte, wie sie sein sollte. Wie wir sie zu gestalten

verantwortlich sind. •
O Gabriela Allemann, *1978, hat evangelische Theologie

studiert und im Anschluss an ihr Vikariat in Bern-
Bethlehem zehn Jahre als Pfarrerin in Münsingen
gearbeitet. Im Mai 2019 wurde sie zur Präsidentin der
Evangelischen Frauen Schweiz gewählt,
efs.ch

Revolutionär,
wegweisend,

aktuell
Paulo Alfredo Schönardie
und Claudete Beise Ulrich

Dorothee Sölles Beitrag an die Theologie des
20. und 21. Jahrhunderts hat mit ihrem Engagement

in den sozialen Bewegungen zu tun. Dort
kam es zu ihrer persönlichen und zur
theologisch-theoretischen Verflechtung mit der
politischen und mystischen Praxis von Menschen.
Dorothee Solle entwarf ihr Leben einerseits so,
dass das eigene politische Handeln, ihre alltägliche

Praxis von der sozialen Realität
benachteiligter Menschen ausging. Sie betrieb
andererseits eine Theologie, die den Glauben durch
das politische Engagement konkretisiert sah.
Das ist revolutionär und wegweisend.

34 Neue Wege 4.23



Um den bahnbrechenden Beitrag Sölles in der
Theologie besser zu verstehen, mag ein
historischer Blick auf ihre Erfahrungen mit den
sozialen Bewegungen Lateinamerikas dienen.
Diese Bewegungen leisten einerseits Widerstand

gegen alte und neue Kolonialisierungs-
versuche, anderseits verfolgen sie eine Praxis
der Gerechtigkeit und Gleichheit. Auf
diesem Boden entstanden und entstehen auch
heute neue soziale und theologisch-theoretische

Ansätze - da und dort auch inspiriert
von Impulsen von Solle. Vor dem Hintergrund
solcher historischer Erfahrungen entwickelte
Solle eine Theologie, die in soziale, politische
und mystische Kontexte verflochten ist.

Dorothee Solle wurde von der Sandinistischen

Bewegung in den 1980er Jahren nach
Nicaragua eingeladen. In Brasilien machte
sie verschiedene Erfahrungen mit der Land-
losenbewegung MST. Durch diese konkreten
Erlebnisse mit prekärem, politischem Leben in
Lateinamerika kam sie auch in Kontakt mit der
Befreiungstheologie. Ihre politische, feministische

und mystische theologische Sicht trug zur
Weiterentwicklung der Befreiungstheologie
bei. Und gleichzeitig trug die Befreiungstheologie

zur Weiterentwicklung ihrer grundlegenden

Konzepte bei. In ihrem Buch Mystik und
Widerstand steht sie auch im Dialog mit den
lateinamerikanischen Befreiungstheolog*in-
nen, immer in Verflechtung mit der Realität
der Menschen und ihren sozialen Bewegungen.

In Analysen fundamentalistischer evan-
gelikaler Fernsehpredigten in den USA, die
sie am Union Theological Seminary in New
York unternahm, entwickelte sie das Konzept

des Christofaschismus. Es weist auf das
Bündnis zwischen Christentum, Nationalismus

und Kapitalismus hin, das mit der
Ausbeutung und Zerstörung der Natur und von
gesellschaftlichen Minderheiten einhergeht
und allen eine einzige Denk- und Lebensweise
aufzwingt. In ihrer Analyse identifiziert Solle
drei Schlüsselelemente des Christofaschismus:
1. Die Zementierung der christlichen Theologie

durch kapitalistische Ideologie und
Nationalismus (einschliesslich moralischer
Überlegenheit), 2. eine Arbeitsmoral im Sinne der
kapitalistisch-faschistischen Idee «Arbeit
macht frei», und 3. traditionelle Familienrollen,

durch die insbesondere Frauen überwacht
werden. Diese Elemente beinhalten
Manifestationen von Nationalismus, Militarismus
und Rassismus seitens der Regierungen und
auch unter Christinnen. In diesem christofa-
schistischen System wird die freie Presse von
Zensur unterwandert und die nationale Sicherheit

als heilige Doktrin betrachtet. Themen

wie Gerechtigkeit und Solidarität werden
vernachlässigt. Solle prangert den ideologischen
Missbrauch des Christentums zugunsten eines
Landausbeutungskapitalismus an. Dieser
behauptet sich in einem patriarchalischen,
rassistischen, sexistischen und militärischen
System, das Vielfalt nicht respektiert und daher
gewalttätig ist, indigene Bevölkerungsgruppen
und Frauen benachteiligt und die Natur tötet.
Sie prangert die patriarchale Konstruktion der
Welt an, die der Schöpfung, dem Gewebe des
Lebens, gegenübersteht.

Im gemeinsamen Kampf mit den Benachteiligten

vor Ort in Lateinamerika erkannte Solle
früh eine völlige Entfremdung und Verzerrung
Gottes in der Gestalt des Christofaschismus.
Der Christofaschismus, der einer mystischen,
feministischen politischen Theologie radikal

gegenübersteht, ist gegenwärtig erkennbar

wie nie zuvor, zum Beispiel während der
Regierungszeit von Präsident Bolsonaro in
Brasilien, der mit Unterstützung faschistischer

Theologen Frauen, Indigene und
ethnische Minderheiten unterdrückte. Die sozialen

Bewegungen von heute stützen sich auch
auf den politisch-mystischen Ansatz Sölles,
um dem weitverbreiteten Christofaschismus
Widerstand leisten zu können. Die politische
und mystische Theologie von Dorothee Solle
zeigt gegenüber diesen Entwicklungen
Alternativen, Rebellion und Widerstand auf. Sie
bewegt sich damit organisch in der Realität
der Menschen in den sozialen Bewegungen.
Sie leistet ihren Beitrag für die Praxis und wird
gleichzeitig in der Praxis weiterentwickelt. Sie
erweist sich heute als so revolutionär und
wegweisend wie nie zuvor. Sie beweist sich als «das
stille Geschrei Gottes». •
O Paulo Alfredo Schönardie, *1976, arbeitet als Leiter

des Polo Universitärio Federal de Très de Maio in
Rio Grande Do Sul im Süden Brasiliens.

O Claudete Beise Ulrich, *1960, arbeitet an der Faculdade
Unida Vitöria im Bundesstaat Espirito Santo im
Südosten Brasiliens als Professorin für Theologie
und Religionswissenschaften.

Neue Wege 4.23 35



Dem Status quo
widerstehen

Julia Lis

«Denn wer will, dass die Welt so bleibt, wie sie

ist, hat schon in ihre Selbstzerstörung
eingewilligt.» Dieser Satz entfaltet heute angesichts
der Klimakatastrophe, imperialer Kriege und
der fortschreitenden Zerstörung der menschlichen

Lebensräume sicher eine unmittelbare
Plausibilität. Kaum jemand wird Dorothee
Solle wohl widersprechen können, dass wer
will, dass alles so bleibt, wie es ist, sich bereits
stillschweigend damit abgefunden hat, dass
diese Zerstörung der Welt unaufhaltbar ist:
Nichts anderes liesse sich machen, als weiter
fossile Brennstoffe zu verfeuern, die
kapitalistische Produktions- und Verwertungsmaschinerie

anzuheizen, Waffen zu liefern, um
Frieden zu sichern. Mehr denn je wird dabei
in den letzten Jahren deutlich, dass die Welt, in
der wir leben, keine geschichtliche Vision einer
Alternative, keine Utopie mehr anzubieten hat.
Selbst die meisten Christinnen oder Linken
scheinen heute nicht davon auszugehen, dass
die Geschichte tatsächlich noch zu einem guten
Ende, christlich gesprochen, zum Heil finden
könnte. Eine solche Utopie wird weder denkbar

als göttlicher Eingriff von aussen noch als
Ergebnis einer geschichtlichen Tat der
Menschen, aus der die Arbeiterinnenbewegung
einst ihre Hoffnungspotenziale speiste.

Mit dieser Perspektive geht aber der Bezug
auf eine Welt als ganze, wie er den
Mystikerinnen früherer Zeiten noch selbstverständlich

erscheinen konnte, zunehmend verloren.
Jedoch nicht nur die Privatisierung des
mystischen Innen stellt eine Gefahr dar, sondern
auch die Privatisierung des politischen Aussen:
Wo sich unser politisches Handeln nicht mehr
darum mühen muss, die Wirklichkeit als ganze
zu erfassen, auf den Begriff zu bringen und
letztlich verändern zu wollen, steht es in der
Gefahr, zu beliebigem moralischem Handeln
zu verkommen. Ein solches moralisches Handeln

bleibt individualisiert und verliert gerade
dadurch seine politische Dimension, da es
ihm um die richtige Gesinnung geht: Nicht
die Distanz zur Welt, zur Gesellschaft, in der
wir leben, steht dann im Mittelpunkt, nicht der
Widerspruch zum Bestehenden, nicht die
Perspektive grundlegender Veränderung, sondern

als Individuum doch irgendwie noch richtig
zu handeln, dem Wahnsinn der Welt sein eigenes

Bemühen entgegenzuhalten: So werden
das richtige Einkaufen fairer Produkte oder
das Bemühen um eine korrekte Sprache zum
Horizont der Politik, bestimmen die
Möglichkeiten wie die Grenzen politischen Tuns
überhaupt. Was aber offenbleibt, ist, inwiefern

darin bereits ein Nein zum Bestehenden
enthalten ist oder ob so nicht möglich wird,
gerade das Bestehende auszuhalten, einen
Platz darin zu finden und somit das falsche
Ganze zu stabilisieren.

Eine Haltung zur Welt, die an der Transzendenz

festhält als an der Möglichkeit eines radikal

Anderen, scheint aber angesichts der
Katastrophendynamik nötiger denn je. Im Sinne der
Mystik, wie sie Dorothee Solle verstanden hat,
müsste es um etwas anderes gehen. Wir brauchen

eine Distanz zu den bestehenden Verhältnissen

heute dringlicher denn je, weil wir sie in
ihrer Katastrophendynamik unterbrechen müssen.

Diese Form der Mystik müsste die Augen
öffnen für die Möglichkeiten einer wirklichen
Negation des Bestehenden, wie sie etwa in den
globalen Aufständen unserer Tage aufscheint,
die nicht mit dieser oder jener Forderung an die
Herrschenden in Politik und Wirtschaft herantreten,

sondern das gesellschaftliche Ganze in
Frage stellen. Mystik und Politik in diesem
Sinne heute zusammenzuhalten, würde somit
bedeuten, an der Möglichkeit einer Transzendenz,

die sich nicht einfach aus den gegebenen

Verhältnissen ableiten lässt, sondern ihre
grundsätzliche Unterbrechung denkbar macht,
festzuhalten - auch wenn es immanent nur
wenig Anzeichen für eine solche Möglichkeit
gibt. Denen, die sich darum ernsthaft im Denken

und Handeln mühen, könnte es gelingen,
sich nicht mit der Selbstverständlichkeit der
kommenden Katastrophe abzufinden, sondern
an der geschichtlichen Möglichkeit von Befreiung

festzuhalten. •
O Julia Lis, *1982, ist Mitarbeiterin am Institut für

Theologie und Politik (ITP) in Münster. Sie arbeitet
dort unter anderem zur Politischen Theologie,
Befreiungstheologie, Feministischen Theologie, Theologie

im Kontext Sozialer Bewegungen und ist in
verschiedenen sozialen Bewegungen selber aktiv.

36 Neue Wege 4.23



Die
Sabbatklausel

Andreas Mauz

Dorothee Solle hat keine schulmässige Theologie

betrieben. Deshalb ist sie die Theologin,
die sie ist, und deshalb ist sie auch eine Theologin,

die mir wichtig ist. In einem Punkt war
Solle allerdings ganz traditionell und gut
reformatorisch: Sie argumentiert mit der Schrift.
Das tut sie in aller Kürze auch in diesem Zitat.
Das himmlische Manna (Ex 16) dient ihr als
Vergleichsmaterial. Der Umgang Israels mit
dem Himmelsbrot wird zum Bild - genauer:
Mahn- und insofern Vorbild - des Umgangs
mit dem mystischen Innen. Gelangt es nicht
ins politische Aussen, verkehrt sich das
wundersam Nährende in sein Gegenteil. Es wird
schlecht wie das gelagerte Manna, «voller
Würmer und stinkend» (V.19). Solle belässt es
bei diesem illustrierenden Seitenblick auf die
Schrift. Aber damit ist nicht erschöpft, was die
Erzählung auch im Blick auf ihre Fragestellung
an Potenzial bereithält. Sölles halber Satz lässt
sich in mehrere Richtungen weiterdenken.

Folgt man der Erzählung, so ist die Frage
des richtigen Umgangs mit dem Himmelsbrot

nur eine nachgeordnete. Zunächst gilt ja
schlicht: Das Volk in der Wüste hat Hunger,
es hat, die ägyptischen Fleischtöpfe noch vor
Augen, also durchaus Anlass zum «Murren».
Das Primäre ist daher: Dieses Mangelmurren
wird von Gott gehört und durch ein
Speisewunder abgewendet. Auf Sölles Analogie
bezogen: Der Appell zu einer Wendung ins
politische Aussen hat zur Voraussetzung, dass
es ein mystisches Innen überhaupt gibt. Und
dass es eines gibt, ist mit der Manna-Analogie
denn auch ein Wunder.

Und zum Wunder gehört die Verwunderung:

«Man hu? Denn sie wussten nicht, was
es war» (V.15). Was einem da zufällt, muss
allererst benannt werden - «Und das Haus
Israel nannte es Manna» (V.31) -, man muss
den Umgang mit ihm einüben. Dabei geschehen

Fehler, und zwar auch dann, wenn das
wundersame Ereignis göttlich begleitet wird. Der
Aspekt der richtigen Mannamenge wird in der
Erzählung gleich doppelt zum Thema. Einerseits

durch das Nach- oder Nebenwunder der
immer hinreichenden Menge : Auch wenn diese
viel und jene wenig sammeln, «[jjeder hatte

gesammelt, so viel er zum Essen brauchte»
(V.18). Damit wird das Minimum des Bedarfs
als gesichert ausgewiesen. Andererseits gibt
es die ausdrückliche Anweisung, vom Gesammelten

nichts übrig zu lassen und über Nacht
aufzuheben. Damit wird ein Maximum
eingeschärft: Es geht um das täglich gegebene Brot.
Mehr ist da nicht mehr. Auf Sölles Analogie
bezogen: Das mystische Innen braucht eine
Lenkung. Über diese Gabe zu verfügen, ist von
der Erfahrung, dass man sie verkommen lässt,
nicht ablösbar.

Diese Lenkung ist in der Erzählung aber
eine, die eine Vorratshaltung gerade nicht
konsequent ausschliesst. Am sechsten Tag gilt eine
andere Regel. Dann soll gerade «doppelt so viel
Brot» gesammelt werden, «je zwei Krüge voll
für einen» (V.22). Denn «der siebente Tag ist
der Sabbat, an dem wird nichts da sein» (V.25).
Auf Sölles Analogie bezogen: Es gibt Zeiten,
die ganz dem mystischen Innen gewidmet sein
dürfen, Zeiten, in denen das politische Aussen
aussen vor bleibt, ohne dass das Innen dadurch
Schaden nähme. Im Gegenteil, in dieser Zeit
kann sich zeigen, dass die Gabe auch Bestand
hat, wenn der Geber ruht. Vielleicht und
hoffentlich auch dann, wenn die Ruhe Gottes als
Abwesenheit und, wie Juan de la Cruz sagen
würde, «dunkle Nacht der Seele» erfahren wird.
So lässt sich aus der Erzählung von Ex 16 denn
eine kleine Korrektur von Sölles apodiktischem
zweitem Satz gewinnen: Ihm fehlt eine
Sabbatklausel. Fast alles Innere ist zu veräussern. •
O Andreas Mauz, * 1973, ist Germanist, Theologe und

Mitglied der Neue Wege-Redaktion.

Neue Wege 4.23 37



Der
Menschen
Herz erdenkt
sich seinen
Weg; aber
der Herr
allein lenkt
seinen Schrit
Sprüche 16,9

Dorothee Solle

Dass der Mensch sich seine eigenen
Vorstellungen macht, was ihm wichtig ist,
worauf es ihm ankommt, ist nur allzu gut
bekannt. Wer billiges Öl im Überfluss
haben will, tut gut daran, das Land, wo
Öl fliesst, zu überfallen, das konnten
wir in diesem Jahr wieder einmal lernen.
Aber dass Gott, und auch noch ganz
allein, die Schritte von George W. Bush
lenkt, damit habe ich Schwierigkeiten.
Heisst das schon wieder «Er sitzt im
Regimente und machet alles wohl»? Mit
diesem Satz hatte ich zeit meines Lebens
Schwierigkeiten, vor allem in der
deutschen Geschichte. Einen Gott, der uns
wie Schachfiguren behandelt, kann
ich weder lieben noch achten.

Der Herr, der alles ganz allein lenkt,
der niemanden braucht, das kann nicht
Gott sein. Abraham Joshua Heschel,
ein jüdischer Theologe, der in New York
überlebt hat, sagte, Gott braucht
Menschen. Er ist «in need» von anderen, er
braucht uns alle. Das zu lernen bedeutet,

als Christ und Christin erwachsen
zu werden, aus den Kinderschuhen
herauszuschlüpfen. Wir können «Freunde
Gottes» werden, wie die Quäker gern
sagen. Wenn das geschieht, kann ich
mich sogar mit «der Herr allein lenkt
unsere Schritte» einverstanden fühlen.
Vielleicht nicht ganz mit dem Wort «allein».
Weder Gott noch wir sind ganz allein.
«Nie», möchte ich am liebsten dazusagen.

O Bolderntext für den 26.7.2003.
Dorothee Solle hat ihn in ihrer letzten Lebenswoche
verfasst, bisher ausser in den Bolderntexten
unveröffentlicht.


	Mystik ist Widerstand : sieben Stimmen zu einem Zitat von Dorothee Sölle

