
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 117 (2023)

Heft: 5

Artikel: Das kollektive Bilderarchiv (ent-)stören

Autor: Ritter, Karoline

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1041698

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1041698
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das kollektive
Bilderarchiv
(ent-)stören

Karoline Ritter

Herabsetzende Bilder von Jüdinnen

und Juden sind tief im kollektiven

Gedächtnis eingeprägt.
Sie wirken - bewusst oder unbe-
wusst - bis heute. Sie dienen
nicht nur in der christlichen Theologie,

sondern auch in vermeintlich

säkularen Kontexten der
Selbstbestätigung jener, die sich
damit bewusst oder unbewusst
über das Jüdische erheben wollen.
Eine kritische Sensibilisierung
für antisemitische Bildsprache ist
notwendig.
Wie funktioniert Antisemitismus in Bildern?
Welche Rolle spielt das Christentum dabei?
Werden heute antisemitische Bilder verwendet,
wird dabei jeweils auch direkt auf ein kollektives

kulturelles Gedächtnis zurückgegriffen.
Es existiert ein kulturelles Archiv aus Symbolen,

die zwar nicht immer mit antisemitischer
Absicht reproduziert werden, die aber dennoch

mit herabsetzenden Darstellungen von Juden*-
Jüdinnen und dem Judentum in Verknüpfung
stehen. Vom Christentum wurde während seiner

gesamten Geschichte ein ganzes Arsenal
antijüdischer Bilder hervorgebracht. Denn
lange war christliche Theologie, und sie ist
es teilweise noch immer, mit einem gedanklichen

Mechanismus verknüpft: der Abgrenzung

vom Judentum, um sich als neuere, bessere

Religion darzustellen. Damit einher geht
die Konstruktion des Jüdischen als das Andere.
Dies machte die Abgrenzung vom Judentum
zum Fluchtpunkt von sämtlichen Bibelauslegungen

und theologischen Gedankengängen
und führte zu einer spezifischen Bebilderung
des Verhältnisses von Christentum und Judentum

sowie der Herabwürdigung des Judentums
als Vorgängerin der christlichen Religion. In
meiner Arbeit für das «Projekt Bildstörungen»
lerne ich Theolog*innen kennen, die sich seit
Jahrzehnten für die kritische Reflexion
antijüdischer Theologie und einer möglichen (Ent-)
Störung antisemitischer Bildsprache einsetzen,
die der Mächtigkeit des «kollektiven
Bilderarchivs» ihre Wirkung entziehen soll. Die
Notwendigkeit dessen zeigt sich in der ständigen
Präsenz christlicher antijüdischer Bildsprache,
die sich auch in sogenannten säkularen
Zusammenhängen wiederfindet.

«Ecclesia»
und «Synagoga»

Wie tief das Christentum von judenfeindlichen
Traditionen geprägt ist, zeigt sich beispielsweise

in der vielfachen Sichtbarkeit in und an
Kirchgebäuden. Die steinernen Fresken sind
eine Versinnbildlichung, wie fest antijüdische
Bildsprache in die Kirchengeschichte und
christliche Theologie «eingehauen» sind. Ein
weitverbreitetes Bild, das Zeuge der Einschreibung

von Antijüdischem in christliche Kultur
ist, ist die Gegenüberstellung der «Synagoga»
und der «Ecclesia» - ein Bildnis zweier
Frauenfiguren, das sich bis heute an vielen
Kirchgebäuden findet, prominent zum Beispiel
am Strassburger Münster. Die Abgrenzungswünsche

und der Hochmut des Christentums
gegenüber dem Judentum und die antijüdische
Bildsprache sind darin mehr als deutlich: Die
christliche «Ecclesia» steht triumphierend da,
als königliche Frau, trägt eine Fahne mit Kreuz
und einen Kelch. Die jüdische «Synagoga» hat
verbundene Augen und trägt eine zerbrochene
Lanze. Das massgebliche Motiv zur Darstellung

der «Synagoga» ist eine Augenbinde, die
die «Blindheit» des Judentums gegenüber der
«neuen, frohen» Botschaft symbolisieren soll.

Neue Wege 5.23 23



«Blindheit» fungiert hier also «als
Negativmetapher für Nichtverstehen und Nichter-
kennen»1.Der katholische Theologe Rainer
Kampling schreibt: «Im Verlauf der ersten
vier Jahrhunderte des Christentums entwickelte

sich ein Arsenal antijüdischer Polemik
und Pejorative und ein System des Antijudais-
mus, das gleichsam reflexhaft abgerufen werden

konnte. Wichtigste Bestandteile waren die
Behauptung des Ungehorsams gegen Gott und
der Verstockung bzw. Blindheit gegen den wahren

christlichen Glauben [,..].»2
Ein weiteres zentrales Motiv in der Darstellung

der «Synagoga» am Strassburger Münster
sind die Gesetzestafeln, die diese Frauenfigur

hält. Die Identifizierung des Judentums
mit dem Gesetz und alttestamentarischem
Gesetzesglauben ist eine weitere Folie, die sich
das Christentum in seiner Theologiegeschichte
zugunsten einer Selbstidealisierung geschaffen

hat. Während der jüdischen Tradition ein
starres, verbohrtes Festhalten am Gesetz
zugeschrieben wird, schreibt man sich selbst einen
freieren, menschlicheren Umgang mit Regeln
und Normen zu. Die eigene Freiheit aufKosten
eines «Anderen» zu proklamieren, das jüdisch
konnotiert ist, ist eines der stereotypen
antijüdischen Motive, welche sich bis heute in der
Theologie und der religiösen Praxis finden.
Auch die säkulare Bildsprache hat es in sich
aufgenommen, sei es im Bild des Pharisäers,
des Moses oder eben der Gesetzestafeln.

Säkularer und
religiöser Antisemitismus

sind untrennbar
Die Motive der in Stein gehauenen und
unbeweglich scheinenden Figuren sollten weder so
missverstanden werden, dass die Wirkweise
von christlichem Antisemitismus in der
Vergangenheit zu verorten wäre, noch dass sie
gebrochen werden könnte, indem judenfeindliche

Fresken und Schmähplastiken abgenommen

oder ins Museum verbannt werden.
Religiöser, christlicher Antisemitismus wird gern
als etwas Vergangenes verstanden; etwas, das

zwar an Kirchgebäuden zu besichtigen ist,
für aktuellen Judenhass aber nicht mehr ins
Gewicht falle. Säkularer Antisemitismus sei
es, dem ob seiner gegenwärtigen Schlagkraft
präventiv entgegengewirkt werden solle. Die
Trennung von säkularem und christlichem
Antisemitismus ist aber eine Konstruktion. Sie
verhindert das Verständnis von Judenhass im
aktuellen Geschehen. Christliche antijüdische
Bildsprache findet sich nicht nur in christlichen

Kontexten, sondern ist auch in säkularen

wirksam, indem sie angepasst und transformiert

wird. Ich werde hier exemplarisch zeigen,
wie das Motiv des «Gesetzes» und die
theologischen Logiken dahinter nicht nur weiterhin
in christlichen Bildungskontexten und -medien
reproduziert werden, sondern sich vielmehr
auch in Zeitungskarikaturen als Bildsprache
finden. Vor dem Hintergrund der jahrtausendealten

judenfeindlichen Geschichte christlich
geprägter Gesellschaften erscheint mir die
kritische Sensibilisierung dafür unumgänglich

und notwendig, um dem kollektiven
antisemitischen Bilderarchiv, von dem ich oben
sprach, keinerlei Möglichkeit zur bewussten
oder unbewussten Weiterverbreitung zu bieten.
Wie wichtig Bildungsarbeit ist, die Antisemitismuskritik

in Kirche und Theologie übt und im
besten Falle auch Strahlkraft in säkulare
politische Bildungskontexte hat, wird damit nur
umso deutlicher.

Beim Blick in aktuelle Religionsschulbücher,
die Einheiten zum Umgang mit Normen oder
Regeln entwerfen, zeigt sich Folgendes: Eine
Seite - die ich hier lediglich zur Anschauung
herausgreife, ohne ein pauschales Urteil über
eine oder viele Religionspädagoglnnen fällen
zu wollen und ohne sie als Quelle anzuführen -
ist überschrieben mit «Jesus hat Feinde. Jesus
verstösst gegen das Sabbatgebot». Dort ist
zunächst die biblische Geschichte aus Markus 3

abgedruckt, in der Jesus mit Pharisäern und
Schriftgelehrten eine Diskussion darüber
führt, ob am Sabbat eine Heilung stattfinden
kann. Der Titel und auch die Aufgaben, die
den Schülerinnen unten auf der Seite gegeben
werden, lauten etwa so: «Ordne die folgenden
Aussagen entweder der Position Jesu oder der
Position seiner Gegner zu.» Die dann zur
Auswahl gestellten Aussagen vermitteln eine mögliche

dichotome Aufteilung der Positionen Jesu
und «der» Pharisäer, beispielsweise «Gesetze
müssen eingehalten werden» versus «Das Wohl
eines einzelnen Menschen steht über allem».
Implizit - nicht agitatorisch, und ich formuliere

hier überspitzt - wird hier, wie in vielen

christlichen Kontexten, die «Freiheit» von
Christinnen vor einer dunklen Folie jüdischer
Gesetzesstarrigkeit beschworen. Blinde
Autoritätshörigkeit und verweigerte Hilfe - für dies
alles stehen beispielhaft die Juden und Jüdinnen,

besonders die jüdische Gruppierung «der»
Pharisäer, deren Gesetzesauslegung zusätzlich
in einen Widerspruch zur Ethik Jesu gebracht
wird. Jesus erscheint demgegenüber als
Vertreter einer Moral, die freiheitlich, flexibel,
menschenfreundlich und nächstenliebend ist.
Eine sich an seinem Vorbild orientierende
christliche Ethik erscheint dann auf Anhieb

24 Neue Wege 5.23



Christliche
aniyudische
Bildsprache i
auch in säkularen

Kontexten
E

beinahe aufgeklärt-modern.3 Das Judentum
wird jedoch zugunsten einer Idealisierung
christlicher Ethik karikiert, um nicht zu sagen
missbraucht.

Aktuelle Rückgriffe
auf antisemitische Bilder

Dies hat eine Relevanz für das Anliegen
antisemitismuskritischer Theologie, die sich für
die Störung der Reproduktion antijüdischer
Bildsprache und Narrative einsetzt.4 Die oben
beschriebenen christlichen Theo-Logiken, die
ihre Identität an einer Negativfolie des Judentums

stärken, werden implizit in christlichen
Bildungskontexten weitergetragen - ohne
dort zu verbleiben. Umso weniger verwundert
es, dass sich entsprechende bildhafte Karikierungen,

die sich der eigenen Freiheit auf dem
Rücken eines jüdisch konnotierten «Anderen»
vergewissern, auch in aktuellen politischen
Konstruktionen von Feindbildern finden.

So etwa in einer Karikatur, die 2021 in
verschiedenen deutschen Zeitungen veröffentlicht
wurde. Sie zeigt Annalena Baerbock,
Spitzenpolitikerin der Partei «Bündnis 90/Die
Grünen» in Deutschland. Zum Zeitpunkt der

Veröffentlichung war sie kurz vor der Bekanntgabe

ihrer Kanzlerinnenkandidatur im
deutschen Bundeswahlkampf 2021, heute ist sie
Aussenministerin Deutschlands. Die Karikatur
war eine gross angelegte Kampagne der
Lobbyorganisation INSM (Initiative Neue Soziale
Marktwirtschaft) und zeigt Annalena Baerbock
als Moses in grünem Mantel und mit heroischer
Pose auf dem Berg Sinai vor einem roten
Hintergrund. Sie hat zwei Gesetzestafeln in der
Hand und darauf stehen polemische 10 Gebote,
die laut INSM von grüner Politik zu erwarten
seien. Die Karikatur trägt den Titel «Wir brauchen

keine Staatsreligion». Auf den Gesetzestafeln

finden sich die Verbote, Auto zu fahren
und zu fliegen, aber auch als 7. Gebot «Du darfst
dich nicht in erster Linie aufdich verlassen, der
Staat weiss besser, was richtig für dich ist» und
als 10. Gebot, das einer Drohung ähnelt: «Du
darfst nicht mal daran denken, dass mit 10
Verboten Schluss ist... ». Die Karikatur wurde nicht
nur dahingehend kritisiert, dass die Verbote
nicht mit den Plänen der Grünen übereinstimmen

würden. Auch der unreflektierte und
fahrlässige Gebrauch antisemitischer Bildsprache
wurde der INSM vielfach vorgeworfen - was
ist damit gemeint? Das Kampagnenmotiv ist

Neue Wege 5.23 25



der christlichen Karikierung des Judentums
als Gesetzesreligion entliehen, um ihr Feindbild

zu beschreiben.5 Die Grünen werden hier
als Architektinnen sinnloser, unnachgiebiger
Gesetzgebung moniert, deren Ziel es sei,
Menschen zu bevormunden und mehr oder weniger

unter diese Gesetze zu unterjochen. Das
7. und das 10. Gebot der Karikatur unterstreichen,

dass die INSM die Politik der Grünen
hier zum einen als Gegnerin einer freien
Wirtschaftspolitik, aber eigentlich als
Gegenspielerin von Freiheit und Selbstbestimmung
schlechthin imaginiert und propagiert - und
damit als Negativfolie ihres offenbaren
Selbstverständnisses. Dabei ist es kein Widerspruch,
dass Baerbock keine Jüdin ist. Gewollt oder
ungewollt ist diese Karikatur ein Rückgriff auf
das kollektive antisemitische Bilderarchiv und
eine Bejahung von Negativzuschreibungen an
Juden*Jüdinnen.

Was haben also eine Zeitungskampagne
gegen «grüne» Politik und ein mittelalterliches
steinernes Fresko an einer Kirche gemeinsam?
Die Antwort ist: Die darin implizierten
Selbstverständnisse der Urheberinnen bauen auf der
gleichen Negativfolie auf, die die christliche
Theologie seit ihrer Entstehung massgeblich
prägt und antijüdisch konnotiert ist. Die
Bildsprache, die aus dieser Theologie entstanden
ist, bildet eine Art «kollektives Bilderarchiv»
und prägt nicht nur christlichen, sondern auch
säkularen Antisemitismus. Eine
antisemitismuskritische christliche Theologie reflektiert
also nicht nur, wo das Christentum zu identitä-
ren Selbstidealisierungen aufKosten des Judentums

neigt. Sie reflektiert auch, wo sich diese
Theo-Logik in Bildern säkularer Kontexte
niederschlägt. Und drittens analysiert sie nicht nur
christliche wie säkulare Kontexte auf entsprechende

antisemitische Bildsprache, sie versteht
es auch als Aufgabe, diese an ihrer Wurzel zu
erkennen und zu kritisieren. Die Wirkmächtigkeit

dieser Bildsprache ist bis heute nicht gebrochen.

Sich an der (Ent-)Störung und Kritik dieses

«kollektiven Bilderarchivs» zu beteiligen,
das auf Kosten von Juden*Jüdinnen und der
jüdischen Religion weiter besteht und bewusst
wie unbewusst bedient wird, kann so als
Aufgabe aller verstanden werden, die sich ohnehin
in einem kritischen Verhältnis zur christlichen
Religion und ihrer Prägung von Gesellschaft
stehen. Eine christliche Theologie und Tradition,

die ohne identitäre Abgrenzungswünsche
auskommt, profitiert individuell und
gesellschaftlich nicht zuletzt selbst davon und kann
sich dafür von der beeindruckenden Arbeit
einiger jüdischer und christlicher Theolog*in-
nen und Pädagog*innen inspirieren lassen.

Daraus entstehen unter Umständen neue in
Stein gemeisselte, aber entstörte Bilder: wie
das Kunstwerk des amerikanischen Skulpteurs
Joshua Koffman«Synagoga and Ecclesia in Our
Time» (Synagoga und Ecclesia in unserer Zeit),
das seit geraumer Zeit das Bild des Verhältnisses

von Judentum und Christentum all derer
prägt, die über den Campus der St. Josephs
University in Philadelphia spazieren. Es zeigt
zwei gekrönte Menschen, die interessiert in die
Schrift schauen, die die jeweils andere Person
in der Hand hält. •
0 Karoline Ritter, *1994, studierte Evangelische Theo¬

logie, Erziehungswissenschaften und Philosophie in
Göttingen und Berlin. Sie ist Mitarbeiterin im Projekt
Bildstörungen: Elemente einer antisemitismuskritischen

Theologie und Religionspädagogik, das von
Prof. Katharina von Kellenbach geleitet wird und an
der Evangelischen Akademie in Berlin angesiedelt ist.
Sie ist zudem wissenschaftliche Mitarbeiterin am
Lehrstuhl für Praktische Theologie der Universität
Greifswald.
eaberlin.de/aktuelles/2021/antisemitismuskritische-
bibelauslegungen

1 Vgl. den Vortrag von Marie Hecke aus der Reihe Anti¬
semitismuskritische Bibelauslegungen der Ev. Akademie
zu Berlin: MitBlindheit geschlagen? Intersektionale
Zugänge zu neutestamentlichen Heilungsgeschichten,
verfügbar online unter eaberlin.de/aktuelles/2021/
antisemitismuskritische-bibelauslegungen/mit-
blindheit-geschlagen/.

2 Rainer Kampling: Art. Antijudaismus. In: Wolfgang
Benz (Hg.): Handbuch des Antisemitismus,
Bd. 3: Begriffe, Theorien, Ideologien, Berlin/
New York 2011, S. 10-13, hier S. 11.

3 Vgl. Ingrid Grill: Art. Ethische/problemorientierte
Themen. In: RZP Heilbronn u.a. (Hg.): Religionsunterricht

in Israels Gegenwart — Kriterien und
Reflexionen, S. 45-48, verfügbar online unter bcj.de/
media/Arbeitshilfen/Religionsunterricht_in_Israels_
Gegenwart.pdf.

4 Vgl zur detaillierten Analyse christlicher Religions¬
schulbücher Ariane Dihle: Schulbücher als Ort der
Reproduktion antijüdischer Narrative. In: BAG K+R/
Projekt DisKursLab (Hrsg.): Störung hat Vorrang!
ChristlicheAntisemitismuskritik als religionspädagogische

Praxis. Verfügbar online unter
diskurslab.eaberlin.de/wp-content/uploads/2023/01/
Broschuere_Stoerung_hat_Vorrang.pdf.

5 Vgl. Thomas Assheuer u. a.: Mit allen Mitteln. Zeit
Online vom 15. Juni 2021, verfügbar unter zeit.de/
kultur/2021-06/initiative-neu-soziale-markwirtschaft-
kampagne-annalena-baerbock-wahlkampf?page=3.

26 Neue Wege 5.23



Das Magazin der Reformierten

Klima, Kreuz und Karton

Nicht Technologien, sondern moralische
Werte werden das Klima retten.

Davon ist Tobias Adam überzeugt.
Auf ein Vaterunser mit einem Aktivisten,

der tief glaubt und spontan streikt.

Jetzt lesen,
www.brefmagazin. ch


	Das kollektive Bilderarchiv (ent-)stören

