
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 117 (2023)

Heft: 5

Artikel: Was heisst "Nie wieder!"?

Autor: Berlowitz, Shelley / Bollag, Michel / Knoch, Noëmi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1041696

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1041696
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Was heisst
«Nie wieder!»?

Neue Wege-Gespräch mit Shelley Berlowitz,
Michel Bollag und Noëmi Knoch

von Matthias Hui

meinem Umfeld zum Glück kaum antisemitische

Erfahrungen gemacht. Antisemitische
Verschwörungserzählungen oder gewisse
Vorstellungen über diese Juden existieren jedoch.
Ein latenter Antisemitismus ist in unserer
Gesellschaft vorhanden, und die
Hemmschwelle, antisemitische Vorstellungen auch
zu äussern, ist in den sozialen Medien, aber
auch im konkreten Alltag gesunken.

Michel Boilag Ich nehme in den letzten Jahren wahr,
dass Antisemitismus aus sehr verschiedenen
gesellschaftlichen Gruppen kommen kann.
Rechtsgerichtete, rechtsextreme Personen
und Gruppierungen sind offen antisemitisch.
Aber es gibt auch latenten Antisemitismus,
auch Antisemitismus von links und Antisemitismus

in gewissen islamischen Kreisen. Das
gibt vielen Jüdinnen und Juden das Gefühl
einer Zunahme von Antisemitismus und führt
bei vielen zu einem Unwohlsein.

Gibt es in der Schweiz wieder mehr
Antisemitismus? Oder ist dieses
Land im Vergleich eine Insel der
Glückseligen? Zwei Jüdinnen
und ein Jude legen unterschiedliche
Erfahrungen und gemeinsame
Perspektiven im Kampf gegen
Antisemitismus offen. Im
Gespräch geht es nicht nur um die
Schweiz, sondern immer wieder
auch um Israel.

nw Wie virulent ist heute Antisemitismus in
der Schweiz? Wie erleben und wie analysieren

Sie die Lage? Wie ist die Lage?

Noemi Knoch Um mit Zahlen zu starten: Die jüngsten

Antisemitismusberichte des Schweizerischen

Israelitischen Gemeindebunds SIG und
der Stiftung gegen Rassismus und Antisemitismus

GRA zeigen eine Zunahme an antisemitischen

Vorfällen in der Schweiz. Ich persönlich
habe im Gegensatz zu anderen Menschen in

sheiie» Beriowitz Die Anonymität in den sogenannten
«sozialen» Medien ermöglicht es, Dinge

zu sagen, die früher unter dem Deckel blieben.

Das gilt auch für Frauenfeindlichkeit, für
Homo- und Transfeindlichkeit oder für rassistische

Beschimpfungen. Das macht auch mir
Angst. Gleichzeitig finde ich es wichtig, dass
wir genau hinschauen, wenn wir von Antisemitismus

reden. Es gibt offenen Antisemitismus,
meist von rechts. Und es gibt sicher
Diskriminierung von Menschen, die als Juden und
Jüdinnen erkennbar sind, zum Beispiel bei
der Wohnungssuche. Mir gegenüber hat, mit
ganz wenigen Ausnahmen, noch kaum jemand
ein feindliches, antisemitisches Statement
gemacht. Von antijüdischen Aussagen höre
ich also nur indirekt. Vorurteile und Klischees
existieren und sind, wie beim Rassismus, in der
europäischen Kultur sehr stark verwurzelt. Es

gibt allerdings keine offizielle Diskriminierung

von Jüdinnen und Juden der Schweiz,
und manchmal geht es bei Äusserungen, die
als antisemitisch bezeichnet oder empfunden
werden, um die israelische Politik und nicht
um Juden.

Nw Der Antisemitismusbericht verzeichnet eine
Zunahme von Vorfällen im digitalen
Bereich. Es geht um Verschwörungs- und
Sündenbockideologien auch im Zusammenhang

mit Corona und dem Ukrainekrieg.
Auf der Ebene von physischen oder verbalen
Angriffen gibt es die von Ihnen bereits
erwähnte leichte Zunahme, wenn auch auf
sehr niedrigem Niveau. Trotzdem wird
von vielen Menschen das Gefühl geäussert

Neue Wege 5.23 11



7i iwpjgon ict2
und von Organisationen konstatiert,
Antisemitismus nehme zu. Ist das nicht ein
wenig diffus?

MB Die Schweiz ist auf eine gewisse Art eine
Insel der Glückseligen, wenn man die Situation
mit Frankreich oder Deutschland vergleicht.
Bei aller Kritik: Auch die Integrationspolitik ist
hier besser gelungen. Wir haben ein niedriges
Niveau an Antisemitismus. Aber die Schweizer
Jüdinnen und Juden beziehen eben auch das,
was sie aus dem Ausland hören, auf sich und
befürchten, dass es auch in diese Richtung
gehen könnte. Wir als «Second Generation»
haben die Traumata unserer Eltern aus der Zeit
der Shoa quasi mit der Muttermilch eingesaugt,
die Angst vor Antisemitismus wird uns codiert
weitergegeben. Viele von uns, das nehme ich in
meinen Kreisen wahr, leben permanent in der
Haltung, sich stets umschauen zu müssen, ob
es irgendwo Antisemitismus gibt und ob wir
eventuell einmal von hier wegmüssen. Gleichzeitig

wächst das Gefühl, dass es keinen Ort
mehr gibt, wo man hingehen kann. Gerade in
diesen Tagen und Wochen verändert sich etwas
bezüglich der Identität und Selbstdefinition der
Juden in der Diaspora in dramatischer Weise.

Nw Sie sprechen die politische Situation in
Israel an?

nk Bevor wir auf Israel zu sprechen kommen,
möchte ich an die vorherige Diskussion
anknüpfen: Du, Shelley, hast kaum Diskriminierung

erlebt. In meinem Umfeld haben
Menschen während der Schulzeit zum Teil heftige
Erfahrungen mit Antisemitismus gemacht, auch
Freundinnen, die nicht halachisch, also gemäss
Religionsgesetz, jüdisch sind, sich nicht als
jüdisch identifizieren, aber als jüdisch gelesen
wurden: Ausgrenzungen, Schulschlägereien,
das Benutzen von klassischen antisemitischen
Stereotypen wie «Juden sind reich». Das führt
dazu, dass sich Freundinnen überlegen,
welchen Namen sie ihrem Kind geben: Sie würden
gerne durch den Namen eine jüdische Identität
weitergeben, aber trotzdem damit in der Mehr-
heits- oder Dominanzgesellschaft nicht zu stark
auffallen, um das Kind nicht zu gefährden.
Wenn solche Überlegungen gemacht werden,
dann ist Antisemitismus nicht nichtexistent.
Ein Punkt zu den Zahlen: Vorfälle, die nicht
gemeldet werden, sind nicht nicht passiert.

Ich war 2017 in Paris, als die jüdische Französin

Sarah Halimi aus dem Fenster gestossen

12 Neue Wege 5.23



und ermordet wurde und es weitere antisemitische

Vorfälle gab. Damals war das Thema
Antisemitismus in den französischen jüdischen
Gemeinden sehr stark präsent: die Angst, auf
der Strasse als Jüdinnen und Juden erkenntlich

herumzugehen, die Befürchtung, dass die
Medienberichterstattung über antisemitische
Vorfälle aufgrund der Präsidentschaftswahlen
kleingehalten werde. Ich erinnere mich auch
an das Gefühl der Angst und Beklemmung, als
ich 2019 in Bern in der Synagoge stand und
vom Attentat auf die Synagoge in Halle
vernahm, auch wenn so etwas zum Glück hier nie
passiert ist.

SB Ich möchte richtigstellen: Ich habe von
struktureller, staatlicher Diskriminierung
gesprochen. Ich höre, dass es für junge
Menschen heute anders ist als für uns damals in
der Schule, dass heute Kinder und Jugendliche
belästigt werden können. In den 1960er Jahren
war ich die einzige Jüdin in der Schule. Jüdisch
zu sein war damals interessant und positiv.
Heute ist das nicht mehr so.

Heutzutage wird der Begriff Antisemitismus

- gerade in Deutschland, so verständlich
das angesichts der Geschichte sein mag -
allerdings inflationär gebraucht. Hier sehe ich die
allergrösste Gefahr für eine Bekämpfung des
tatsächlichen Antisemitismus. Wenn Kritik
am jüdischen Staat, der sich ja auch als
jüdischer Staat versteht, mit Verdacht auf
Antisemitismus belegt wird, können wir nichts
mehr unterscheiden und den tatsächlichen
Antisemitismus nicht bekämpfen.

MB Ich möchte das Thema Israel noch einen
Moment zurückbehalten. Was ihr angesprochen

habt, hat mich auf meine eigenen
Erfahrungen zurückgeworfen. Noch vor zehn Jahren
war ich mit einer Kippa selbstverständlich in
jeglichem Tram in Zürich unterwegs. Seit
einigen Jahren traue ich mich nicht mehr auf
gewisse Bus- und Tramlinien. Dahinter steht
natürlich auch ein eigenes, dummes Vorurteil,

auf welchen Linien, in welchen Vierteln
der Antisemitismus eher mitfahrt. Allerdings
kenne ich das doch schon aus meiner früheren
Biografie. Ich besuchte in den 1968er Jahren
das Collège in Genf und schloss es 1971 ab.
Ich war sehr zionistisch orientiert und erfuhr
in der Schule von linken, propalästinensischen
Kreisen Kritik, die ich insofern als antisemitisch

erlebte, weil sie mich mit meiner Kippa
karikierten. Die Kritik war an jüdische Symbole

gekoppelt. Das war kurz nach dem Sechs-
tagekrieg. Vieles an der Wahrnehmung der
Linken, in welche Richtung die Entwicklung

im Nahen Osten gehen würde, stimmte, muss
ich im Nachhinein sagen. Und dennoch:
Antisemitismus und Kritik an Israel war und ist sehr
schwer voneinander zu trennen. Natürlich gebe
ich dir, Shelley, recht: Nicht jede Israelkritik ist
antisemitisch. Ich kritisiere diesen Staat auch.
Aber manchmal habe ich das Gefühl: Egal, wo
der Jude steht und was er tut, ob er quasi eher
ein kapitalistischer Jude ist oder ein
kommunistischer, ein linksorientierter Jude, oder ob
er auf dem Standpunkt steht, die Juden sollten
einen souveränen Staat haben - wenn ein Jude
diese oder jene Haltung hat, ist immer etwas
Schlechtes daran.

SB Wo sich deine mit meinen Erfahrungen
decken: Ich werde schnell misstrauisch, ob
eine Argumentation nicht in Richtung von
Antisemitismus geht. Ich habe aber in einem
längeren persönlichen Prozess eine Entwicklung
gemacht, die mich immer fragen lässt: Wo sehe
ich Geister, die gar nicht da sind? Wo vermute
ich Antisemitismus und Judenfeindlichkeit, wo
sie nicht existieren oder wo es darum ginge,
herauszufinden, was hinter einer Äusserung
steht? Dieses Misstrauen hat oft einen Grund,
aber ich glaube, Juden und Jüdinnen müssten
bereiter sein, zu reflektieren: Was ist meine
Angst? Was ist mein Vorurteil? Und wann geht
es um eine Äusserung, die wirklich zurückzuweisen

ist?

n k VieleJüdinnenundJuden sindmitder
Verfolgungsgeschichte aufgewachsen. Mir sind auch
Geschichten präsent, die meine Grosseltern
erzählt haben und die in der Familie
weitertradiert werden. Neben dieser Betroffenen-
perspektive steht das, was in den Schulen über
Jüdinnen und Juden gelehrt wird; das ist vielfach

der Zweite Weltkrieg, und dann Israel/
Palästina und der Nahostkonflikt. Was fehlt:
die Begegnung mit Jüdinnen und Juden als
Mitmenschen in der Schweizer Gesellschaft...

SB oder einfach als Menschen

nk genau, vielen Dank! Ich will ja uns nicht
so benennen, wie dies der Duden vorgeschlagen

hat. Weil die Rede von «Jüdinnen und
Juden» als diskriminierend empfunden werden
könnte, empfahl dieser, eher von «Menschen
jüdischen Glaubens» oder eben «jüdischen
Mitbürgern» zu sprechen Ich will uns Jüdinnen
und Juden beim Namen nennen. Zurück zu
vorher: Die Vermischung von Antisemitismus
und Israelkritik ist ein Problem. Es ist auch in
meinen Augen legitim zu sagen, dass ich mit
der Politik Israels nicht einverstanden bin und

Neue Wege 5.23 13



diese zu kritisieren. Es wird dort schwierig,
wo Israel mit anderen Massstäben gemessen
wird als andere Länder, und vor allem dort,
wo antisemitische Verschwörungserzählungen

und Stereotype in die Diskussion eingeführt

werden.

aw Jetzt nehmen wir die Frage auf: Wie gehen
Sie im Kontext von Antisemitismus mit der
Kritik am Staat Israel um, Shelley Berlowitz?

SB Jegliche Kritik, die ich und meine Verbündeten

in der politischen Arbeit bisher an der
Politik Israels geäussert haben, wurde von
einzelnen Kreisen als nicht legitim angesehen. Ich
möchte ehrlich sein: Wenn wir in der Schweiz
so behandelt würden wie Palästinenserinnen
in Israel, geschweige denn in der Westbank und
in Gaza, würden wir - berechtigterweise! -
schreien und nicht aufhören zu schreien. Und
würden Begriffe wie «Apartheid» gebrauchen.

Antisemitismus führte historisch zur
Diskriminierung, Unterdrückung und Vernichtung
von Jüdinnen und Juden, die sich nicht wehren
konnten. Aus diesem Grund sagte die zionistische

Bewegung: Wir wollen nicht mehr die
Schwachen sein, die sich nicht wehren können,
wir wollen einen starken Staat. Heute führt
dieser starke Staat «Antisemitismus» ins Feld,
wenn er kritisiert wird. Die Kritik an Besatzung,

an Menschenrechtsverletzungen, an
diskriminierenden Gesetzen und darin
gründende Aufrufe zum Boykott werden als
antisemitisch gebrandmarkt. Dies erschwert es uns,
über wirklichen Antisemitismus zu sprechen,
weil sich Ebenen vermischen. Deshalb sollten
wir - um mit Ben Gurion zu sprechen - Israel
kritisieren, wie wenn es keinen Antisemitismus
gäbe, und den Antisemitismus bekämpfen, wie
wenn es kein Israel gäbe. Dies tun jüdische
Institutionen leider nicht.

MB Deine Haltung entspricht dem jüdischen
Ethos der Gerechtigkeit. Es beruht auf der
Bibel, auf den Propheten und auf der Tora. In
Palästina gab es von Anfang an einen Gegensatz,

heute ist er ganz deutlich : Die einen betonen

im Jüdischen à tout prix die Souveränität.
Die anderen wollen in ihrem Judentum
demokratische Werte vertreten. Und eigentlich
tragen alle Mischformen von jüdischen Identitäten
in sich. Was ich betonen will: Israelkritik: ja,
selbstverständlich, sie wird immer stärker, sie
wird auch bei mir immer stärker. Und trotzdem
verlässt mich das Gefühl nicht, um mit einem
deutsch-jüdischen Komiker zu sprechen: Ich
darf das, ich bin jüdisch. Das Misstrauen bleibt,
dass im Zug von Israelkritik anderer der Staat

Israel als eine Form jüdischer Existenz
delegitimiert wird. Wenn das Existenzrecht Israels
infrage gestellt wird, und das geschieht in
seltenen Fällen, wird von Juden Kritik als
antisemitisch wahrgenommen. Wenn so über Israel
geurteilt wird, dürfte es auch kein China, kein
Russland mehr geben; das Unrecht, das dort
ausgeübt wird, ist dasselbe Unrecht,
beziehungsweise aufgrund der Macht dieser Staaten

ein noch grösseres.
Wir sind in unserem Gespräch sehr schnell

in die Thematik rund um den Staat Israel
hineingerutscht. Das hängt auch mit dem Zeitpunkt
dieses Gesprächs zusammen. Ich habe Kinder
in Israel, in den letzten Tagen und Wochen
hänge ich an den israelischen Medien, die
Situation bewegt mich enorm. In der aktuellen

Debatte um die Justizreform geht es um
die grundsätzliche Frage, welchen Charakter
der Staat Israel haben soll: Wollen wir einen
liberalen, demokratischen Rechtsstaat, dessen

jüdischer Charakter in der
Unabhängigkeitserklärung von 1948 auf den universalistischen

Idealen der Bibel basiert? Oder wollen
wir einen fundamentalistischen, ethnozentri-
schen Staat, der moderne, aufgeklärte Werte
ablehnt? Diese Frage zerreisst die israelische
Gesellschaft, aber sie spaltet auch die Jüdinnen
und Juden in der Diaspora.

nk Du, Shelley, hast die spannende These
formuliert, Antisemitismus sollebekämpftwerden,
wie wenn es keinen Nahostkonflikt gäbe. Wenn
ich aber an unser Projekt «Respect - Muslim-
und Judenfeindlichkeit gemeinsam überwinden»

des National Coalition Building Institutes

NCBI Schweiz denke oder an die Praxis im
«Haus der Religionen - Dialog der Kulturen» in
Bern, wo ich derzeit tätig bin, kann der
Nahostkonflikt nicht ausgeblendet werden. Wir kommen

nicht darum herum, ihn aufzunehmen. Im
Gazakrieg im Sommer 2014 zeigte sich eben
doch, wie unterschiedliche Meinungen und
Perspektiven in jüdischen und muslimischen
Communitys vorhanden waren. Damals war es
sehr wichtig, die Konflikte aufzugreifen und zu
lernen, einander besser zuzuhören und besser
zu verstehen.

SB Selbstverständlich hast du recht: In der
Bekämpfung von Antisemitismus kann man
den Nahostkonflikt nicht ausblenden. Das
Problem liegt darin, dass sich dieser Staat als
Repräsentanz der Juden und Jüdinnen weltweit
geriert und auch so wahrgenommen wird. Wir
müssen immer wieder aufzeigen, dass Juden
und Jüdinnen und der Staat Israel nicht eins
sind. Auch ich bin massiv besorgt über die

14 Neue Wege 5.23



Entwicklung in Israel. Ich glaube nur nicht,
dass sie mit der gegenwärtigen rechtsextremen

Regierung angefangen hat. Sondern mit
der Besetzung der Westbank und von Gaza
1967, eigentlich schon mit der Gründung des
Staates. 1948 gab es noch historische Gründe
dafür, auszublenden, dass dieser Staat seine
Souveränität und seine Existenz auf Kosten
anderer begründete. Zionismus vor 1948 war
der Wunsch nach Souveränität: endlich sicher
und nicht Spielball der Welt zu sein. Die Leute,
die heute Zionismus im Munde führen,
repräsentieren etwas völlig anderes : Sie stehen für
eine Machtpolitik Israels gegenüber den
Palästinenserinnen. Sie delegitimieren damit selber
das Existenzrecht Israels. Für mich ist dieses
Recht nicht hinterfragbar. Ein rassistischer
Staat aber, der eine Bevölkerungsgruppe über
eine andere stellt, ist weder legitim noch ein
sicherer Hafen.

Als ich jung war, habe ich den Davidstern

mit Stolz getragen. Der Davidstern war
ein Symbol für Unabhängigkeit und Selbst-
bewusstsein. Heute ist der Davidstern für
Millionen von Menschen, die darunter leiden,
ein Zeichen für Unterdrückung. Das ist ein
Problem, weil der Davidstern ja ein religiöses
Symbol ist. Ich habe grosse Angst, dass sich
das, weil man die Entwicklung in Israel und
Antisemitismus schwer auseinanderhalten
kann, gegen Jüdinnen und Juden auf der ganzen

Welt richten wird.

Nw Wenn die Situation in Israel mit der Frage
von Antisemitismus so verzahnt ist, wie Sie

das beschreiben: Ist es dann nicht umso
wichtiger, dass nicht Jüdinnen und Juden
dafür zuständig sind, den Antisemitismus
hier in Europa zu bekämpfen? Geht es nicht
darum, überall gemeinsam Diskriminierung

und Unterdrückung zu bekämpfen?
Auch bezüglich der israelischen Politik?

MB Für mich geht es um die Frage der jüdischen
Identität überhaupt. Die Shoa sowie die Gründung

und die Existenz des Staates Israel haben
für zwei, drei Generationen jüdische Identität
ausgemacht. Das alles konnte um ganz
verschiedene Auffassungen von Judentum herum
eine Klammer bilden. Die Ultraorthodoxen hat
man belächelt, weil sie keinen Staat wollten. Sie
haben aber eine Philosophie, die man studieren
und besser verstehen sollte. Sie haben andere
Antworten auf die Angst vor der Moderne und
der Säkularisierung und auf die Frage, wer wir
sind und wie wir als Judentum weiterbestehen
können. Die Antwort der Mehrheit hat sich
lange Zeit im Stolz auf den Staat manifestiert:

Wir haben ein Land zum Blühen gebracht, wir
sind eine Start-up-Nation und so weiter. Diese
Haltung haben wir auch in der Diaspora in den
Jugendbünden sehr starkvermitteltbekommen.
Es wird heute immer schwieriger, der Jugend
Judentum nahezubringen. Das Element Religion

ist im Moment hier an einem kleinen Ort.
Wir hatten und haben sehr stark ein Element
«Nation», «Volk», sogar «Ethnie» - auch ein
Bestandteil von Judentum. Wir haben auf dieses

Partikularistische gepocht. Die
universalistischen Ideale waren im Hintergrund. Junge
Menschen, die hier säkular oder moderat
religiös aufwachsen, möchten sich nicht mehr mit
einer Entität identifizieren, die andere
unterdrückt und demokratische Prinzipien nicht
respektiert. Das verursacht eine grosse Krise. Von
innen kommen enorme Herausforderungen auf
uns zu. Wir müssen das Universalistische am
Judentum wieder viel stärker in den Vordergrund

stellen, es sind alle Menschen im Ebenbild

Gottes erschaffen, Herr-liberg nomol!
Das Judentum ist immer das Andere, etwas

Suchendes, Approximatives und keine in sich
geschlossene Identität. Das Verletzliche und
Brüchige wird auch im biblischen Mythos
sichtbar. Der Stammvater der Juden hat eine
gebrochene Hüfte, er geht hinkend, er kommt
immer von anderswoher. Diese Ambivalenz
überfordert uns selbst - und die Antisemiten
erst recht. Uns überfordert der Sprung von der
absoluten Machtlosigkeit hin zur Macht. Denn
gleichzeitig haben wir immer noch die DNA
von Verfolgten.

Nw Was heisst das im Blick auf Kritik an der
Politik Israels?

SB Es geht um Differenzierung. Was ist das für
ein Staat? Wie ist er entstanden? Warum ist er
entstanden? Welche Verbrechen hat er bereits
bei seiner Entstehung begangen? Wie war die
Reaktion darauf, welche Verbrechen wurden da
begangen? Wir müssen das offen, ehrlich und
differenziert anschauen. Die Tatsache, dass
der Staat Israel den Antisemitismusvorwurf
missbraucht, um gegen missliebige Feinde
vorzugehen, verhindert, dass wir hier
differenziert über Antisemitismus sprechen.

nk Max Czollek zeigt in seinem Buch
Desintegriert euch!, wie Jüdinnen und Juden in
Deutschland vielfach mit drei Begriffen
assoziiert oder konfrontiert werden: mit Israel, mit
der Shoa und mit Antisemitismus. Wie können

wir ähnliche Wahrnehmungen auch hier
in der Schweiz erweitern? Wie können wir
unterschiedliche Perspektiven kennenlernen,

Neue Wege 5.23 15



Vorurteile und Missverständnisse abbauen?
Für mich braucht es dafür den Austausch
zwischen verschiedenen Personengruppen wie
bei unserem Projekt «Respect» oder weiteren

Initiativen der sogenannten postmigranti-
schen Schweiz. Verbündete und Allianzen sind
wichtig, beispielsweise indem wir als muslimische

und jüdische Minderheiten Erfahrungen
austauschen. 2021 setzten wir uns gemeinsam
gegen die «Burkainitiative» ein. Wir müssen
über Vorurteile in beiden in sich selber sehr
vielfältigen Gruppen sprechen können. Beim
Abbau von Antisemitismus müssen auch
Mehrfachdiskriminierungen, Intersektionalität, die
Verwobenheit verschiedener Diskriminierungen,

Thema sein. Ich wurde kürzlich gefragt,
ob ich mich als PoC, als Person of Color,
identifiziere. Ich fand die Frage spannend und
begann mir zu überlegen, was unterschiedliche

Definitionen von PoC sind. Wo und wie
werde ich als «anders» gelesen? Wo werde ich
als Teil der Schweizer Mehrheits- und
Dominanzgesellschaft gelesen? Immer wieder werden

Vorannahmen an mich herangetragen. Wer
bin ich eigentlich genau?

ma/ Sind die Fragen, die sich Ihnen stellen, also
letztlich universalistische Fragen? Wer bin
ich? Mit welchen Menschen muss ich mich
zusammentun, um eine gerechtere Gesellschaft

zu schaffen? Welche Strukturen sind
übergreifend diskriminierend - die patri-
archalen, die kolonialistischen Strukturen,
die womöglich auch mit Israel zu tun haben?

SB Ich finde es wichtig, jüdische Geschichte und
speziell die Geschichte der Shoa zusammen mit
der Geschichte des Kolonialismus zu denken
und zu erforschen. Das heisst nicht, dass man
die Geschichten einander gleichstellt. Aber es
heisst, differenziert zu fragen: Was ist im Kern
der verschiedenen Unterdrückungsgeschichten
das Gemeinsame, und was ist unterschiedlich?
Der postkoloniale Historiker Achille Mbembe
hat dies getan und erntete darauf den Vorwurf,
antisemitisch zu sein und die Einzigartigkeit
der Shoa infrage zu stellen. Aber es geht in dieser

Frage nicht um Verharmlosung und
Relativierung, sondern um Offenheit. Der
Einzigartigkeitsstatus, welcher der Shoa und damit auch
den Juden und Jüdinnen und der jüdischen Frage
verliehen wird, ist nicht hilfreich. Wir sollten
uns den gemeinsamen, universalen Fragen stellen

- vor allem in der Erziehung. Dann können
wir auch Antisemitismus klarer identifizieren.

nk Meine Frage ist: Was heisst «Nie wieder!»?
Was gehört zu unserer Erinnerungskultur?

Heisst «Nie wieder», es soll nie wieder zu so
extremen Formen von Antisemitismus und
Verfolgungsgeschichte gegenüber Jüdinnen
und Juden kommen? Das «Nie wieder!»
verstehe ich als Appell zum gemeinsamen Einsatz
für ein besseres Miteinander und Füreinander,
gegen Rassismus, gegen Diskriminierung und
für mehr Chancengleichheit und
Chancengerechtigkeit in unserer Gesellschaft. •
O Noemi Knoch, *1994, ist Programmleiterin ad interim

im «Haus der Religionen - Dialog der Kulturen»
in Bern, MA-Studentin und Projektmitarbeiterin bei
NCBI Schweiz.

O Shelley Berlowitz, *1956, lebt in Zürich, ist Autorin
von Die Erfahrung der Anderen. Konfliktstoff im
palästinensisch-israelischen Dialog (Konstanz 2012)
und Mitglied der Jüdischen Stimme für Demokratie
und Gerechtigkeit in Israel/Palästina.

O Michel Bollag, *1952, studierte an einer Talmudschule
in Jerusalem sowie Pädagogik, Psychologie und
Philosophie in Zürich. Er war Leiter des
Religionsunterrichts an der Israelitischen Cultusgemeinde
Zürich sowie Mitbegründer und bis 2017 Fachreferent
für das Judentum des Zürcher Lehrhauses (heute ZIID).

16 Neue Wege 5.23


	Was heisst "Nie wieder!"?

