Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 117 (2023)

Heft: 5

Artikel: Was heisst "Nie wieder!"?

Autor: Berlowitz, Shelley / Bollag, Michel / Knoch, Noémi
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1041696

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1041696
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Was heisst
«Nie wieder!»?

Neue Wege-Gespriach mit Shelley Berlowitz,
Michel Bollag und Noémi Knoch
von Matthias Hui

Gibt es in der Schweiz wieder mehr
Antisemitismus? Oder ist dieses
Land im Vergleich eine Insel der
Gliickseligen? Zwei Jiidinnen
und ein Jude legen unterschiedliche
Erfahrungen und gemeinsame
Perspektiven im Kampf gegen
Antisemitismus offen. Im Ge-
sprach geht es nicht nur um die
Schweiz, sondern immer wieder
auch um Israel.

w  Wie virulent ist heute Antisemitismus in
der Schweiz? Wie erleben und wie analy-
sieren Sie die Lage? Wie ist die Lage?

Nogmi knoch Um mit Zahlen zu starten: Die jiings-
ten Antisemitismusberichte des Schweizeri-
schen Israelitischen Gemeindebunds SIG und
der Stiftung gegen Rassismus und Antisemitis-
mus GRA zeigen eine Zunahme an antisemiti-
schen Vorfillen in der Schweiz. Ich personlich
habe im Gegensatz zu anderen Menschen in

Neue Wege 5.23

meinem Umfeld zum Gliick kaum antisemi-
tische Erfahrungen gemacht. Antisemitische
Verschworungserzahlungen oder gewisse Vor-
stellungen iiber diese Juden existieren jedoch.
Ein latenter Antisemitismus ist in unserer
Gesellschaft vorhanden, und die Hemm-
schwelle, antisemitische Vorstellungen auch
zu dussern, ist in den sozialen Medien, aber
auch im konkreten Alltag gesunken.

Michel Bollag 1Ch nehme in den letzten Jahren wahr,
dass Antisemitismus aus sehr verschiedenen
gesellschaftlichen Gruppen kommen kann.
Rechtsgerichtete, rechtsextreme Personen
und Gruppierungen sind offen antisemitisch.
Aber es gibt auch latenten Antisemitismus,
auch Antisemitismus von links und Antisemi-
tismus in gewissen islamischen Kreisen. Das
gibt vielen Jidinnen und Juden das Gefiihl
einer Zunahme von Antisemitismus und fiihrt
bei vielen zu einem Unwohlsein.

shelley Berlowitz Di€ Anonymitdt in den sogenann-
ten «sozialen» Medien ermdglicht es, Dinge
zu sagen, die friiher unter dem Deckel blie-
ben. Das gilt auch fiir Frauenfeindlichkeit, fiir
Homo- und Transfeindlichkeit oder fiir rassis-
tische Beschimpfungen. Das macht auch mir
Angst. Gleichzeitig finde ich es wichtig, dass
wir genau hinschauen, wenn wir von Antisemi-
tismus reden. Es gibt offenen Antisemitismus,
meist von rechts. Und es gibt sicher Diskri-
minierung von Menschen, die als Juden und
Jidinnen erkennbar sind, zum Beispiel bei
der Wohnungssuche. Mir gegeniiber hat, mit
ganz wenigen Ausnahmen, noch kaum jemand
ein feindliches, antisemitisches Statement
gemacht. Von antijiidischen Aussagen hore
ich also nur indirekt. Vorurteile und Klischees
existieren und sind, wie beim Rassismus, in der
europaischen Kultur sehr stark verwurzelt. Es
gibt allerdings keine offizielle Diskriminie-
rung von Jiidinnen und Juden der Schweiz,
und manchmal geht es bei Ausserungen, die
als antisemitisch bezeichnet oder empfunden
werden, um die israelische Politik und nicht
um Juden.

w  Der Antisemitismusbericht verzeichnet eine
Zunahme von Vorfillen im digitalen Be-
reich. Es geht um Verschwérungs- und
Stindenbockideologien auch im Zusammen-
hang mit Corona und dem Ukrainekrieg.
Auf der Ebene von physischen oder verbalen
Angriffen gibt es die von lhnen bereits
erwahnte leichte Zunahme, wenn auch auf
sehr niedrigem Niveau. Trotzdem wird
von vielen Menschen das Gefiihl gedussert

1"



in Vorurteil?

d wann geht

und von Organisationen konstatiert, Anti-
semitismus nehme zu. Ist das nicht ein
wenig diffus?

ms Die Schweiz ist auf eine gewisse Art eine
Insel der Gliickseligen, wenn man die Situation
mit Frankreich oder Deutschland vergleicht.
Bei aller Kritik: Auch die Integrationspolitik ist
hier besser gelungen. Wir haben ein niedriges
Niveau an Antisemitismus. Aber die Schweizer
Jiidinnen und Juden beziehen eben auch das,
was sie aus dem Ausland horen, auf sich und
befiirchten, dass es auch in diese Richtung
gehen konnte. Wir als «Second Generation»
haben die Traumata unserer Eltern aus der Zeit
der Shoa quasi mit der Muttermilch eingesaugt,
die Angst vor Antisemitismus wird uns codiert
weitergegeben. Viele von uns, das nehme ich in
meinen Kreisen wahr, leben permanent in der
Haltung, sich stets umschauen zu miissen, ob
es irgendwo Antisemitismus gibt und ob wir
eventuell einmal von hier wegmiissen. Gleich-
zeitig wachst das Gefiihl, dass es keinen Ort
mehr gibt, wo man hingehen kann. Gerade in
diesen Tagen und Wochen verdndert sich etwas
beziiglich der Identitdt und Selbstdefinition der
Juden in der Diaspora in dramatischer Weise.

12

w  Sie sprechen die politische Situation in
Israel an?

nk Bevor wir auf Israel zu sprechen kommen,
mochte ich an die vorherige Diskussion an-
kniipfen: Du, Shelley, hast kaum Diskriminie-
rung erlebt. In meinem Umfeld haben Men-
schen wihrend der Schulzeit zum Teil heftige
Erfahrungen mit Antisemitismus gemacht, auch
Freund*innen, die nicht halachisch, also gemiss
Religionsgesetz, jiidisch sind, sich nicht als
jidisch identifizieren, aber als jiidisch gelesen
wurden: Ausgrenzungen, Schulschldgereien,
das Benutzen von klassischen antisemitischen
Stereotypen wie «Juden sind reich». Das fiihrt
dazu, dass sich Freund*innen iiberlegen, wel-
chen Namen sie ihrem Kind geben: Sie wiirden
gerne durch den Namen eine jiidische Identitit
weitergeben, aber trotzdem damit in der Mehr-
heits- oder Dominanzgesellschaft nicht zu stark
auffallen, um das Kind nicht zu gefihrden.
Wenn solche Uberlegungen gemacht werden,
dann ist Antisemitismus nicht nichtexistent.
Ein Punkt zu den Zahlen: Vorfille, die nicht
gemeldet werden, sind nicht nicht passiert.

Ich war 2017 in Paris, als die jiidische Fran-
z0sin Sarah Halimi aus dem Fenster gestossen

Neue Wege 5.23



und ermordet wurde und es weitere antisemi-
tische Vorfille gab. Damals war das Thema
Antisemitismus in den franzdsischen jiidischen
Gemeinden sehr stark prisent: die Angst, auf
der Strasse als Jiidinnen und Juden erkennt-
lich herumzugehen, die Befiirchtung, dass die
Medienberichterstattung {iber antisemitische
Vorfille aufgrund der Prisidentschaftswahlen
kleingehalten werde. Ich erinnere mich auch
an das Gefiihl der Angst und Beklemmung, als
ich 2019 in Bern in der Synagoge stand und
vom Attentat auf die Synagoge in Halle ver-
nahm, auch wenn so etwas zum Gliick hier nie
passiert ist.

ss Ich mochte richtigstellen: Ich habe von
struktureller, staatlicher Diskriminierung
gesprochen. Ich hore, dass es fiir junge Men-
schen heute anders ist als fiir uns damals in
der Schule, dass heute Kinder und Jugendliche
beléstigt werden konnen. In den 1960er Jahren
war ich die einzige Jiidin in der Schule. Jiidisch
zu sein war damals interessant und positiv.
Heute ist das nicht mehr so.

Heutzutage wird der Begriff Antisemitis-
mus — gerade in Deutschland, so verstdndlich
das angesichts der Geschichte sein mag — aller-
dings inflationdr gebraucht. Hier sehe ich die
allergrosste Gefahr fiir eine Bekdmpfung des
tatsdchlichen Antisemitismus. Wenn Kritik
am jlidischen Staat, der sich ja auch als jiidi-
scher Staat versteht, mit Verdacht auf Anti-
semitismus belegt wird, konnen wir nichts
mehr unterscheiden und den tatsdchlichen
Antisemitismus nicht bekdmpfen.

ms Ich mOchte das Thema Israel noch einen
Moment zuriickbehalten. Was ihr angespro-
chen habt, hat mich auf meine eigenen Erfah-
rungen zuriickgeworfen. Noch vor zehn Jahren
war ich mit einer Kippa selbstverstindlich in
jeglichem Tram in Ziirich unterwegs. Seit
einigen Jahren traue ich mich nicht mehr auf
gewisse Bus- und Tramlinien. Dahinter steht
natiirlich auch ein eigenes, dummes Vorur-
teil, auf welchen Linien, in welchen Vierteln
der Antisemitismus eher mitfahrt. Allerdings
kenne ich das doch schon aus meiner fritheren
Biografie. Ich besuchte in den 1968er Jahren
das College in Genf und schloss es 1971 ab.
Ich war sehr zionistisch orientiert und erfuhr
in der Schule von linken, propaldstinensischen
Kreisen Kritik, die ich insofern als antisemi-
tisch erlebte, weil sie mich mit meiner Kippa
karikierten. Die Kritik war an jiidische Sym-
bole gekoppelt. Das war kurz nach dem Sechs-
tagekrieg. Vieles an der Wahrnehmung der
Linken, in welche Richtung die Entwicklung

Neue Wege 5.23

im Nahen Osten gehen wiirde, stimmte, muss
ich im Nachhinein sagen. Und dennoch: Anti-
semitismus und Kritik an Israel war und ist sehr
schwer voneinander zu trennen. Natiirlich gebe
ich dir, Shelley, recht: Nicht jede Israelkritik ist
antisemitisch. Ich kritisiere diesen Staat auch.
Aber manchmal habe ich das Gefiihl: Egal, wo
der Jude steht und was er tut, ob er quasi eher
ein kapitalistischer Jude ist oder ein kommu-
nistischer, ein linksorientierter Jude, oder ob
er auf dem Standpunkt steht, die Juden sollten
einen souveridnen Staat haben — wenn ein Jude
diese oder jene Haltung hat, ist immer etwas
Schlechtes daran.

ss  Wo sich deine mit meinen Erfahrungen
decken: Ich werde schnell misstrauisch, ob
eine Argumentation nicht in Richtung von Anti-
semitismus geht. Ich habe aber in einem l4n-
geren personlichen Prozess eine Entwicklung
gemacht, die mich immer fragen ldsst: Wo sehe
ich Geister, die gar nicht da sind? Wo vermute
ich Antisemitismus und Judenfeindlichkeit, wo
sie nicht existieren oder wo es darum ginge,
herauszufinden, was hinter einer Ausserung
steht? Dieses Misstrauen hat oft einen Grund,
aber ich glaube, Juden und Jiidinnen miissten
bereiter sein, zu reflektieren: Was ist meine
Angst? Was ist mein Vorurteil? Und wann geht
es um eine Ausserung, die wirklich zuriickzu-
weisen ist?

vk VieleJiidinnenundJudensind mitder Verfol-
gungsgeschichte aufgewachsen. Mir sind auch
Geschichten priasent, die meine Grosseltern
erzahlt haben und die in der Familie weiter-
tradiert werden. Neben dieser Betroffenen-
perspektive steht das, was in den Schulen iiber
Jidinnen und Juden gelehrt wird; das ist viel-
fach der Zweite Weltkrieg, und dann Israel/
Palidstina und der Nahostkonflikt. Was fehlt:
die Begegnung mit Jiidinnen und Juden als Mit-
menschen in der Schweizer Gesellschaft ...

ss ... oder einfach als Menschen ...

Nk ... genau, vielen Dank! Ich will ja uns nicht
so benennen, wie dies der Duden vorgeschla-
gen hat. Weil die Rede von «Jiidinnen und
Juden» als diskriminierend empfunden werden
konnte, empfahl dieser, eher von «Menschen
jiildischen Glaubens» oder eben «jiidischen Mit-
biirgern» zu sprechen ... Ich will uns Jiidinnen
und Juden beim Namen nennen. Zuriick zu
vorher: Die Vermischung von Antisemitismus
und Israelkritik ist ein Problem. Es ist auch in
meinen Augen legitim zu sagen, dass ich mit
der Politik Israels nicht einverstanden bin und

13



diese zu kritisieren. Es wird dort schwierig,
wo Israel mit anderen Massstiben gemessen
wird als andere Linder, und vor allem dort,
wo antisemitische Verschworungserzihlun-
gen und Stereotype in die Diskussion einge-
fithrt werden.

w Jetzt nehmen wir die Frage auf: Wie gehen
Sie im Kontext von Antisemitismus mit der
Kritik am Staat Israel um, Shelley Berlowitz?

se Jegliche Kritik, die ich und meine Verbiin-
deten in der politischen Arbeit bisher an der
Politik Israels gedussert haben, wurde von ein-
zelnen Kreisen als nicht legitim angesehen. Ich
mochte ehrlich sein: Wenn wir in der Schweiz
so behandelt wiirden wie Palédstinenser*innen
in Israel, geschweige denn in der Westbank und
in Gaza, wiirden wir — berechtigterweise! —
schreien und nicht aufhéren zu schreien. Und
wiirden Begriffe wie «Apartheid» gebrauchen.

Antisemitismus fiihrte historisch zur Dis-
kriminierung, Unterdriickung und Vernichtung
von Jiidinnen und Juden, die sich nicht wehren
konnten. Aus diesem Grund sagte die zionis-
tische Bewegung: Wir wollen nicht mehr die
Schwachen sein, die sich nicht wehren kénnen,
wir wollen einen starken Staat. Heute fiihrt
dieser starke Staat «Antisemitismus» ins Feld,
wenn er Kkritisiert wird. Die Kritik an Besat-
zung, an Menschenrechtsverletzungen, an
diskriminierenden Gesetzen und darin griin-
dende Aufrufe zum Boykott werden als antise-
mitisch gebrandmarkt. Dies erschwert es uns,
iiber wirklichen Antisemitismus zu sprechen,
weil sich Ebenen vermischen. Deshalb sollten
wir — um mit Ben Gurion zu sprechen — Israel
kritisieren, wie wenn es keinen Antisemitismus
gibe, und den Antisemitismus bekampfen, wie
wenn es kein Israel gédbe. Dies tun jiidische Ins-
titutionen leider nicht.

me Deine Haltung entspricht dem jiidischen
Ethos der Gerechtigkeit. Es beruht auf der
Bibel, auf den Propheten und auf der Tora. In
Paldstina gab es von Anfang an einen Gegen-
satz, heute ist er ganz deutlich: Die einen beto-
nen im Jiidischen a tout prix die Souveranitit.
Die anderen wollen in ihrem Judentum demo-
kratische Werte vertreten. Und eigentlich tra-
gen alle Mischformen von jiidischen Identititen
in sich. Was ich betonen will: Israelkritik: ja,
selbstverstindlich, sie wird immer stérker, sie
wird auch bei mir immer stirker. Und trotzdem
verlasst mich das Gefiihl nicht, um mit einem
deutsch-jiidischen Komiker zu sprechen: Ich
darf das, ich bin jiidisch. Das Misstrauen bleibt,
dass im Zug von Israelkritik anderer der Staat

14

Israel als eine Form jiidischer Existenz dele-
gitimiert wird. Wenn das Existenzrecht Israels
infrage gestellt wird, und das geschieht in sel-
tenen Fillen, wird von Juden Kritik als antise-
mitisch wahrgenommen. Wenn so iiber Israel
geurteilt wird, diirfte es auch kein China, kein
Russland mehr geben; das Unrecht, das dort
ausgeiibt wird, ist dasselbe Unrecht, bezie-
hungsweise aufgrund der Macht dieser Staa-
ten ein noch grosseres.

Wir sind in unserem Gesprich sehr schnell
in die Thematik rund um den Staat Israel hinein-
gerutscht. Das hiangt auch mit dem Zeitpunkt
dieses Gespriachs zusammen. Ich habe Kinder
in Israel, in den letzten Tagen und Wochen
hidnge ich an den israelischen Medien, die
Situation bewegt mich enorm. In der aktuel-
len Debatte um die Justizreform geht es um
die grundsitzliche Frage, welchen Charakter
der Staat Israel haben soll: Wollen wir einen
liberalen, demokratischen Rechtsstaat, des-
sen jiidischer Charakter in der Unabhingig-
keitserkldrung von 1948 auf den universalisti-
schen Idealen der Bibel basiert? Oder wollen
wir einen fundamentalistischen, ethnozentri-
schen Staat, der moderne, aufgeklirte Werte
ablehnt? Diese Frage zerreisst die israelische
Gesellschaft, aber sie spaltet auch die Jiidinnen
und Juden in der Diaspora.

nk  Du, Shelley, hast die spannende These for-
muliert, Antisemitismus solle bekdmpftwerden,
wie wenn es keinen Nahostkonflikt gdbe. Wenn
ich aber an unser Projekt «Respect — Muslim-
und Judenfeindlichkeit gemeinsam {iberwin-
den» des National Coalition Building Institu-
tes NCBI Schweiz denke oder an die Praxis im
«Haus der Religionen — Dialog der Kulturen» in
Bern, wo ich derzeit titig bin, kann der Nahost-
konflikt nicht ausgeblendet werden. Wir kom-
men nicht darum herum, ihn aufzunehmen. Im
Gazakrieg im Sommer 2014 zeigte sich eben
doch, wie unterschiedliche Meinungen und
Perspektiven in jiidischen und muslimischen
Communitys vorhanden waren. Damals war es
sehr wichtig, die Konflikte aufzugreifen und zu
lernen, einander besser zuzuhoren und besser
zu verstehen.

ss Selbstverstindlich hast du recht: In der
Bekdmpfung von Antisemitismus kann man
den Nahostkonflikt nicht ausblenden. Das
Problem liegt darin, dass sich dieser Staat als
Reprisentanz der Juden und Jiidinnen weltweit
geriert und auch so wahrgenommen wird. Wir
miissen immer wieder aufzeigen, dass Juden
und Jiidinnen und der Staat Israel nicht eins
sind. Auch ich bin massiv besorgt iiber die

Neue Wege 5.23



Entwicklung in Israel. Ich glaube nur nicht,
dass sie mit der gegenwirtigen rechtsextre-
men Regierung angefangen hat. Sondern mit
der Besetzung der Westbank und von Gaza
1967, eigentlich schon mit der Griindung des
Staates. 1948 gab es noch historische Griinde
dafiir, auszublenden, dass dieser Staat seine
Souverinitit und seine Existenz auf Kosten
anderer begriindete. Zionismus vor 1948 war
der Wunsch nach Souveranitét: endlich sicher
und nicht Spielball der Welt zu sein. Die Leute,
die heute Zionismus im Munde fiihren, repri-
sentieren etwas vollig anderes: Sie stehen fiir
eine Machtpolitik Israels gegeniiber den Palis-
tinenser*innen. Sie delegitimieren damit selber
das Existenzrecht Israels. Fiir mich ist dieses
Recht nicht hinterfragbar. Ein rassistischer
Staat aber, der eine Bevolkerungsgruppe iiber
eine andere stellt, ist weder legitim noch ein
sicherer Hafen.

Als ich jung war, habe ich den David-
stern mit Stolz getragen. Der Davidstern war
ein Symbol fiir Unabhingigkeit und Selbst-
bewusstsein. Heute ist der Davidstern fiir
Millionen von Menschen, die darunter leiden,
ein Zeichen fiir Unterdriickung. Das ist ein
Problem, weil der Davidstern ja ein religioses
Symbol ist. Ich habe grosse Angst, dass sich
das, weil man die Entwicklung in Israel und
Antisemitismus schwer auseinanderhalten
kann, gegen Jiidinnen und Juden auf der gan-
zen Welt richten wird.

w  Wenn die Situation in Israel mit der Frage
von Antisemitismus so verzahnt ist, wie Sie
das beschreiben: Ist es dann nicht umso
wichtiger, dass nicht Jidinnen und Juden
daflr zustandig sind, den Antisemitismus
hier in Europa zu bekdampfen? Geht es nicht
darum, liberall gemeinsam Diskriminie-
rung und Unterdriickung zu bekampfen?
Auch beziiglich der israelischen Politik?

ms Fir mich geht es um die Frage der jiidischen
Identitét iiberhaupt. Die Shoa sowie die Griin-
dung und die Existenz des Staates Israel haben
fiir zwei, drei Generationen jiidische Identitat
ausgemacht. Das alles konnte um ganz ver-
schiedene Auffassungen von Judentum herum
eine Klammer bilden. Die Ultraorthodoxen hat
man belachelt, weil sie keinen Staat wollten. Sie
haben aber eine Philosophie, die man studieren
und besser verstehen sollte. Sie haben andere
Antworten auf die Angst vor der Moderne und
der Sikularisierung und auf die Frage, wer wir
sind und wie wir als Judentum weiterbestehen
konnen. Die Antwort der Mehrheit hat sich
lange Zeit im Stolz auf den Staat manifestiert:

Neue Wege 5.23

Wir haben ein Land zum Bliihen gebracht, wir
sind eine Start-up-Nation und so weiter. Diese
Haltung haben wir auch in der Diaspora in den
Jugendbiinden sehr stark vermitteltbekommen.
Es wird heute immer schwieriger, der Jugend
Judentum nahezubringen. Das Element Reli-
gion ist im Moment hier an einem kleinen Ort.
Wir hatten und haben sehr stark ein Element
«Nation», «Volk», sogar «Ethnie» — auch ein
Bestandteil von Judentum. Wir haben auf die-
ses Partikularistische gepocht. Die universa-
listischen Ideale waren im Hintergrund. Junge
Menschen, die hier sdkular oder moderat reli-
gios aufwachsen, mochten sich nicht mehr mit
einer Entitit identifizieren, die andere unter-
driickt und demokratische Prinzipien nicht res-
pektiert. Das verursacht eine grosse Krise. Von
innen kommen enorme Herausforderungen auf
uns zu. Wir miissen das Universalistische am
Judentum wieder viel stiarker in den Vorder-
grund stellen, es sind alle Menschen im Eben-
bild Gottes erschaffen, Herr-liberg nomol!

Das Judentum ist immer das Andere, etwas
Suchendes, Approximatives und keine in sich
geschlossene Identitit. Das Verletzliche und
Briichige wird auch im biblischen Mythos
sichtbar. Der Stammvater der Juden hat eine
gebrochene Hiifte, er geht hinkend, er kommt
immer von anderswoher. Diese Ambivalenz
iiberfordert uns selbst — und die Antisemiten
erst recht. Uns iiberfordert der Sprung von der
absoluten Machtlosigkeit hin zur Macht. Denn
gleichzeitig haben wir immer noch die DNA
von Verfolgten.

mw  Was heisst das im Blick auf Kritik an der
Politik Israels?

ss Es gehtum Differenzierung. Was ist das fiir
ein Staat? Wie ist er entstanden? Warum ist er
entstanden? Welche Verbrechen hat er bereits
bei seiner Entstehung begangen? Wie war die
Reaktion darauf, welche Verbrechen wurden da
begangen? Wir miissen das offen, ehrlich und
differenziert anschauen. Die Tatsache, dass
der Staat Israel den Antisemitismusvorwurf
missbraucht, um gegen missliebige Feinde
vorzugehen, verhindert, dass wir hier diffe-
renziert iiber Antisemitismus sprechen.

nk Max Czollek zeigt in seinem Buch Des-
integriert euch!, wie Jiidinnen und Juden in
Deutschland vielfach mit drei Begriffen asso-
ziiert oder konfrontiert werden: mit Israel, mit
der Shoa und mit Antisemitismus. Wie kon-
nen wir dhnliche Wahrnehmungen auch hier
in der Schweiz erweitern? Wie konnen wir
unterschiedliche Perspektiven kennenlernen,

15



Vorurteile und Missverstindnisse abbauen?
Fiir mich braucht es dafiir den Austausch zwi-
schen verschiedenen Personengruppen wie
bei unserem Projekt «Respect» oder weite-
ren Initiativen der sogenannten postmigranti-
schen Schweiz. Verbiindete und Allianzen sind
wichtig, beispielsweise indem wir als muslimi-
sche und jiidische Minderheiten Erfahrungen
austauschen. 2021 setzten wir uns gemeinsam
gegen die «Burkainitiative» ein. Wir miissen
iber Vorurteile in beiden in sich selber sehr
vielfiltigen Gruppen sprechen kénnen. Beim
Abbau von Antisemitismus miissen auch Mehr-
fachdiskriminierungen, Intersektionalitit, die
Verwobenheit verschiedener Diskriminierun-
gen, Thema sein. Ich wurde kiirzlich gefragt,
ob ich mich als PoC, als Person of Color,
identifiziere. Ich fand die Frage spannend und
begann mir zu iiberlegen, was unterschiedli-
che Definitionen von PoC sind. Wo und wie
werde ich als «anders» gelesen? Wo werde ich
als Teil der Schweizer Mehrheits- und Domi-
nanzgesellschaft gelesen? Immer wieder wer-
den Vorannahmen an mich herangetragen. Wer
bin ich eigentlich genau?

w Sind die Fragen, die sich Ihnen stellen, also
letztlich universalistische Fragen? Wer bin
ich? Mit welchen Menschen muss ich mich
zusammentun, um eine gerechtere Gesell-
schaft zu schaffen? Welche Strukturen sind
Ubergreifend diskriminierend — die patri-
archalen, die kolonialistischen Strukturen,
die womdglich auch mit Israel zu tun haben?

ss Ichfinde es wichtig, jiidische Geschichte und
speziell die Geschichte der Shoa zusammen mit
der Geschichte des Kolonialismus zu denken
und zu erforschen. Das heisst nicht, dass man
die Geschichten einander gleichstellt. Aber es
heisst, differenziert zu fragen: Was ist im Kern
der verschiedenen Unterdriickungsgeschichten
das Gemeinsame, und was ist unterschiedlich?
Der postkoloniale Historiker Achille Mbembe
hat dies getan und erntete darauf den Vorwurf,
antisemitisch zu sein und die Einzigartigkeit
der Shoa infrage zu stellen. Aber es geht in die-
ser Frage nicht um Verharmlosung und Relati-
vierung, sondern um Offenheit. Der Einzigar-
tigkeitsstatus, welcher der Shoa und damit auch
den Juden und Jiidinnen und der jiidischen Frage
verliehen wird, ist nicht hilfreich. Wir sollten
uns den gemeinsamen, universalen Fragen stel-
len — vor allem in der Erziehung. Dann kénnen
wir auch Antisemitismus klarer identifizieren.

nk  Meine Frage ist: Was heisst «Nie wieder!»?
Was gehort zu unserer Erinnerungskultur?

16

Heisst «Nie wieder», es soll nie wieder zu so
extremen Formen von Antisemitismus und
Verfolgungsgeschichte gegeniiber Jiidinnen
und Juden kommen? Das «Nie wieder!» ver-
stehe ich als Appell zum gemeinsamen Einsatz
fiir ein besseres Miteinander und Fiireinander,
gegen Rassismus, gegen Diskriminierung und
fiir mehr Chancengleichheit und Chancen-
gerechtigkeit in unserer Gesellschaft. @

QO Noémi Knoch, *1994, ist Programmleiterin ad interim
im «Haus der Religionen — Dialog der Kulturen»
in Bern, MA-Studentin und Projektmitarbeiterin bei
NCBI Schweiz.

QO Shelley Berlowitz, *1956, lebt in Ziirich, ist Autorin
von Die Erfahrung der Anderen. Konfliktstoff im
paldstinensisch-israelischen Dialog (Konstanz 2012)
und Mitglied der Jiidischen Stimme fiir Demokratie
und Gerechtigkeit in Israel/Paléstina.

QO Michel Bollag, *1952, studierte an einer Talmudschule
in Jerusalem sowie Pidagogik, Psychologie und
Philosophie in Ziirich. Er war Leiter des Religions-
unterrichts an der Israelitischen Cultusgemeinde
Ziirich sowie Mitbegriinder und bis 2017 Fachreferent
fiir das Judentum des Ziircher Lehrhauses (heute ZIID).

Neue Wege 5.23



	Was heisst "Nie wieder!"?

