
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 117 (2023)

Heft: 4

Artikel: Dorothee Sölles intersektionales Erbe?

Autor: Israel, Carlotta

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1041691

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1041691
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dorothee Sölles
intersektionales

Erbe?
Carlotta Israel

Theologie und Politik sind für
Dorothee Solle nicht zu trennen.
Sie bezog sich auf die Erfahrung
von diskriminierten Menschen,
auch von mehrfach diskriminierten

wie Schwarzen Frauen. Ihr
feministisch-theologisches Denken
zielte darauf ab, Herrschaftsverhältnisse

zu überwinden. Inter-
sektionale Theologie kann heute
daran anschliessen.

Zwanzig Jahre nach ihrem Tod stellt sich die
Frage, was von Dorothee Solle geblieben ist,
bleibt und bleiben wird.

Dorothee Solle. Viele Menschen im
kirchlichen Kontext nicht nur im deutschsprachigen
Raum kennen diesen Namen. Vielleicht haben
sie eines ihrer zahlreichen Bücher gelesen,
vielleicht haben sie sie - zum Beispiel auf dem
Kirchentag - persönlich erlebt. Einzelne Strassen,

ein Platz in Köln oder kirchliche Gebäude
tragen Sölles Namen. Doch - und das ist leider
typisch für feministische The*log*innen1, zu

denen auch Dorothee Solle zählt - eine
akademische Laufbahn in Deutschland blieb
ihr verwehrt. Und auch jetzt, zwanzig Jahre
nach ihrem Tod, sind die Wahrnehmung
ihres Schaffens und die Reflexion darüber an
Theologischen Fakultäten und Instituten in
Deutschland und der Schweiz erst am Anfang,2
obwohl Solle wohl zu den gesellschaftlich am
meisten wahrgenommenen Christinnen im 20.
und am Anfang des 21. Jahrhunderts gehört(e).

Ich möchte kurz auf Dorothee Sölles Leben
zurückblicken, weil sich daran einiges zeigt,
was sie besonders macht. Dabei gehöre ich
nicht zu den vielen Zeitzeuginnen, die von
persönlichen Begegnungen erzählen könnten.
Ich möchte als feministische The*login, die
vom Alter her wohl Dorothee Sölles Enkelin
sein könnte, ausserdem die Frage stellen: Ist
Solle anschlussfähig für geschlechtersensible
The*logie heute? Und: Kann Solle für intersek-
tionale feministische Theiogie aufgenommen
werden? Wie kann gegebenenfalls von ihr aus
weitergedacht werden?

Sprechendes
Biografisches

Solle ist als Dorothee Nipperdey 1929 in Köln in
einem kirchlich nicht eng gebunden bildungs-
bürgerlich-liberalen Kontext geboren worden
und dort aufgewachsen. Sie studierte Evangelische

Theologie, Philosophie, klassische
Philologie und Germanistik in Köln, Freiburg und
Göttingen. 1954, also mit 25 Jahren, erfolgte
ihre Promotion zur Dr. phil. Nach journalistischen

und schriftstellerischen Tätigkeiten
arbeitete sie als Wissenschaftliche Mitarbeiterin

an der Technischen Hochschule Aachen im
Bereich Philosophie und anschliessend als Stu-
dienrätin an der Universität Köln im Bereich
Germanistik. 1971 habilitierte sie an der
Philosophischen Fakultät Köln.3 Ihre formal nicht
theologischen Qualifikationsschriften galten als
Begründungsgrundlage dafür, dass sich sie trotz
ihres weitreichenden the*logischen Werks -
zum Beispiel zur Christologie, Schöpfungstheologie

oder Tod-Gottes-Theologie4 - nicht auf
einer Professur in der deutschen universitären
Theologie etablieren könnte. Präziser als das
formale Argument und polemischer titelte die
Frankfurter Rundschau 1974: «Links und eine
Frau, das geht zu weit.»5 Sie eckte mit ihrer
The*logie an - nicht zuletzt dadurch, dass sie
sie mit zeitgenössischen politischen Krisenherden

verband und diese auch besuchte.
Unter Sölles Reisetätigkeit ist besonders

eine Reise nach Vietnam hervorzuheben.
Dort war sie 1972, also während des Kriegs,

Neue Wege 4.23 39



und erkannte darin den ungeheuren technischen

Zerstörungswillen der Menschen, den
sie anklagte. Im Zusammenhang mit ihren
christlich-marxistischen Netzwerken und
Aktivitäten, zu denen das seit 1968 durchgeführte
Politische Nachtgebet gehörte, war auch
Lateinamerika zu einem Anknüpfungspunkt geworden.

Dortige Elendsviertel, die sie gesehen
hatte, illustrierten ihr die Zustände der Armen
im Neuen Testament. Beispielsweise war sie
als Wahlbeobachterin 1984 in Nicaragua und
sie war nach Santiago de Chile eingeladen, um
dort Hungerstreikende zu besuchen.

Stets kennzeichnend für ihre Arbeit ist ihre
Kritik am vermeintlich rein wissenschaftlich
verstandenen Umgang mit Sprache. Sie wagte
im eigenen Schreiben Übergänge in Richtung
Poesie.6 Durch ihre Lehrtätigkeit am Union
Theological Seminary in New York lernte sie
eine Offenheit für die Verbindung von Religion
und gesellschaftlichen oder politischen Fragen
keimen, die sie in Deutschland vermisste. Ihr
Ineinander von Theologie und Politik war ihr
schon spätestens seit den Politischen
Nachtgebeten angekreidet worden. In den USA kam
sie dann aber mit Feminismus in persönlichen
und intellektuellen Kontakt und erkannte für
sich, dass sie auch schon zuvor feministische
Positionen vertreten hatte.

Intersektionaler
Feminismus

Wie ist Dorothee Sölles feministische Theologie

auch für eine intersektionale Thelogie
heute relevant? Erst mal - was heisst «inter-
sektional»? Die Juristin Kimberlé Crenshaw
entwickelte den Begriff Ende der 1980er Jahre
ausgehend von ihrer Kritik an der Rechtsprechung

des US-Supreme Court. Sie zeigte auf,
dass weibliche People of Color (PoC), also
Women of Color, mehrfach von Diskriminierung

betroffen seien, gegen die bisherige
Antidiskriminierungsmechanismen juristisch
nicht gegriffen hätten: Arbeitsrechtliche
Massnahmen, die spezifisch Women of Color betrafen,

wurden von Gerichten als weder rassistisch

noch sexistisch beurteilt, weil sie, so die
Argumentation, ja einerseits nicht gegen alle
Frauen und anderseits nicht gegen alle People
of Color gerichtet gewesen seien. Die
Überschneidung oder, direkt übersetzt, Kreuzung
(engl, intersection) verschiedener Diskriminierungen

wurde zum sprechenden Symbolbild:
Im Falle der Women of Color überlagerten
sich sexistische und rassistische
Diskriminierungen. Mehrfach überlagernde
Diskriminierungsformen schliessen über Sexismus

und Rassismus hinaus verschiedene Aspekte
von Identität ein - darunter Milieuzugehörigkeit,

Alter, sexuelle Orientierung, Religion,
Gesundheitsstatus und Körperbeschaffenheit.
Diese Grundannahme ist auch in der feministischen

The*logie zum Bezugsrahmen geworden.

In der Geschichte feministischer Theorien
und The*logien haben Women of Color
vielfältig kritisiert und aufgezeigt, dass eine
vornehmlich weisse und eurozentrische Prägung
vorherrschte und damit nicht die Anliegen
aller Frauen vertreten waren.7 Wie passt da
Dorothee Solle hinein?

Ist Solle
intersektional?

Solle blickte auf Begegnungen mit mehrfach
diskriminierten Menschen auch in ihrer Auto-
biografie zurück. Sie schreibt über eine Begegnung

mit Women of Color bei einem ökumenischen

Treffen in Genf ganz selbstverständlich
von «doppelt Unterdrückten»8. Bei den an
dieser Konsultation anwesenden Schwarzen
Frauen habe sie überdies auch mit ihrer
Kritik an einem «völlig naiven Biblizismus»9
und ihrer Verteidigung der Aufklärung mehr
Anklang gefunden als bei Schwarzen Männern.

Ihren Wunsch, mehr Tränen und insgesamt

mehr Gefühlen in Kirche und Theologie
Ausdruck zu verleihen, sah sie in einer Schwarzen

Gemeinde, der Canaan Baptist Church
in Harlem, die sie in ihrer New Yorker Zeit
besuchte, verwirklicht.10

Sie erkannte Weisssein und Männlichsein
als doppelte Machtausstattung.11 So betete sie
beispielsweise - und Gebet hat in ihrer
theologischen Konzeption, die Sprachgrenzen
zwischen Wissenschaft und anderen Kontexten

verwischen möchte,12 und im Kontext ihres
demokratischen, also allen Menschen (im
Gebet) zugänglichen Mystikverständnisses ein
grosses Gewicht:

«Wann wird man an unsern Städten
sehen:

hier wohnen die Söhne und Töchter Gottes
die Schwarze nicht von Weissen apart

halten
und Türken nicht von Deutschen

separieren
und Frauen nicht von der Wahrheitsfindung

ausschliessen [.. ./?»13

Sie sah also auch in der eigenen
bundesrepublikanisch-deutschen Gesellschaft ein
Auseinanderdriften, das sowohl die Geschlechter-
als auch die Rassifizierungskategorie betraf.

40 Neue Wege 4.23



Ebenso stellte sie das weiss und männlich
geprägte G*ttesbild14 infrage, weil sie dessen
mehrfach unterdrückerische Prägung
entlarvt: «Unsere Vorstellung von Gott (Gott ist
ein weisser Mann) ist ein Vorurteil, das wir aus
einer von Männern beherrschten (sexistischen)
und von der weissen Rasse beherrschten
(rassistischen) Welt herleiten.»15

Hinsichtlich der Suche nach Pronomen für
G*tt hat sie beschrieben, dass sie immer mehr
zwischen «er» und «sie» abwechseln wolle.16
Dieses Thema beschäftigt auch heutige liturgische

Arbeit. Sprache als zentrale Vermittlungsinstanz

von Wahrnehmung und Wahrheit ist
Gegenstand intersektionaler Fragestellungen.
Sölles Sprachstil fällt dabei aufund hat schon in
der Vergangenheit eine breite Leser*innenschaft
angesprochen, da sie einen Fokus darauflegte,
eine Sprache zu verwenden, die alle verstehen.

Ihre Wahrnehmung sowohl von mehrfachen

Diskriminierungen bei Menschen wie
auch der doppelten Einengung des Gfttesbildes
weist sie als unmittelbar anschlussfähig für
intersektionale Theologie heute aus. Wie sie
Machtstrukturen erkannte, ist sicherlich auch
vor dem Hintergrund ihrer marxistischen
Prägung zu verstehen. Im Christ*innentum fand
sie so das Paradox, dass Frauen Jesus
nachfolgten, in den ältesten Schrifttraditionen dann
aber schon bald Frauen unterworfen werden
sollten.17 Ihr Spürsinn für Unterdrückungen,
die sich mehrfach überlagern, kann uns als
Vorbild gelten, weitere solcher
Diskriminierungsmechanismen aufzudecken.

Kein
Separatismus

Eines ihrer feministischen Anliegen war dabei
von Anfang an, dass es nicht um einen - wie
sie es nennt - separatistischen feministischen
Kampf gehe, der Männer quasi-biologistisch
ausgrenze, sondern selbstverständlich auch
Männer an Frauenrechtsbewegungen zu beteiligen

sind.18 «Gott braucht alle ihre Kinder,
damit sie von Furcht und Hass frei werden können

und wir endlich miteinander in einen
herrschaftsfreien Raum hineinwachsen.»19 Damit
ist sie anschlussfähig für die heutige intersektionale

The*logie, welche verschiedene
Menschen verbindet und in ihren emanzipatori-
schen Anspruch einzuschliessen versucht.

Dorothee Sölles Umgang mit den Pronomen
für G*tt weist jedoch aufetwas hin, was -
möglicherweise generationenspezifisch - eine
Leerstelle ist: Sehr oft verwendet sie die Gegensätze
von männlich und weiblich. Die Frage nach
Nonbinarität war ihr kein Anliegen. Ebenso ist

41



mir nicht bekannt, ob sie sich mit trans oder
inter Sein beschäftigt hat. Mit Verweis auf die
feministische The*login Rosemary Ruether hat
sie dennoch zum Ziel, nicht schlicht weibliche
Göttinnenattribute zu verwenden, sondern
dass alles «zu einem neuen Ganzen umgestaltet»20

werden sollte. Insofern lassen sich hier
die Binarität übersteigende Gedanken annehmen

oder von ihr aus weiterdenken.
Dorothee Sölles Denken benennt also vor

allem hinsichtlich der Besitzverhältnisse, des
Geschlechts und auch der Rassifizierung teils
explizit, teils implizit, Mehrfachdiskriminierungen

insbesondere bei Women of Color. Ihr
the*logisches Denken zielte darauf ab,
Herrschaftsverhältnisse zu überwinden. Deswegen
meine ich, dass von Sölles Denkansätzen her
auch auf andere Diskriminierungsmerkmale
geschaut werden kann, um im Ausblick auf das
Reich G*ttes Unterdrückung zu durchbrechen.
Damit kann sie als Ahnin einer intersektional
ausgerichteten The*logie gelten. Hoffentlich
ist in ihrem 20. Todesjahr der garstige Graben
zwischen ihrem Werk und der Universitäts-
theologie überwunden, sodass ihre Impulse
auch dort weiterwirken. •
0 Carlotta Israel, *1993, ist Wissenschaftliche Mitarbei¬

terin am Lehrstuhl für Kirchengeschichte II an der
Evangelisch-Theologischen Fakultät der LMU München.
Dort hat sie den Arbeitskreis intersektionale The*logie
mitgegründet und die Kritischen Religionswissenschafts-

und The'logietage München mitinitiiert.

1 Mit «Theologie» bezeichne ich den institutionell ver¬
festigten, historisch gewachsenen, tendenziell männlich

dominierten Begriff. Wenn ich von «The*logie»
schreibe, meine ich einen demgegenüber kritischen
Ansatz. Hintergrund ist, dass sich Theologie
etymologisch als Lehre von Gott ho theos, gr. der Gott)
ableitet. Demgegenüber öffnet das * eine geschlechtliche

Vielfalt auch beim transzendenten Wesen.

2 Aktuell gründet sich ein Forschungsnetzwerk am Institut
für Evangelische Theologie der Universität zu Köln.
(Für mehr Informationen: dorothee-soelle.de/
forschungsnetzwerk)

3 Alf Christophersen: Dorothee Solle. Mystik als
Kraftreservoir. In: Siegfried Hermle u. a. (Hrsg.):
Protestantische Impulse. Prägende Gestalten in
Deutschland nach 1945. Leipzig 2021, S. 165-172.

4 Tod-Gottes-Theologie oder auch Gott-ist-tot-Theolo-
gie steht einerseits in der Tradition mancher
Strömungen der Aufklärung und ist andererseits ein
Umgang mit Auschwitz. «Gott ist tot» ist aber auch
Ausdruck der Hingabe Gottes in Jesus am Kreuz. Dieser
christologische Fokus liegt auch Solle nahe, wobei
die anderen Aspekte auch von ihr aufgenommen werden.
Solle beschrieb es in ihrer Autobiografie: «Zum Beispiel
habe ich in den sechziger Jahren eine massive Kritik
an dem Gott formuliert, der alles in Ordnung hält und
regiert, einer Supermacht, die auch Auschwitz
geschehen lässt. Es war eine Theologie nach dem Tode
Gottes, weil ich diesem Gott kein Stück Brot mehr
abnehmen wollte und konnte.» - Dorothee Solle: Gegenwind.

Erinnerungen. Hamburg 1995, S. 145.

5 So beschreibt sie es selbst in ihrer Autobiografie:
Dorothee Solle: Gegenwind. Erinnerungen. Hamburg
1995, S. 135.

6 Vgl. Dorothee Solle: Gegenwind. Erinnerungen.
Hamburg 1995, S. 67, 89, 92, 98,103,109,129,133,
135,138,163; Dorothee Solle: Zur Freiheit befreit -
zum Schweigen verdammt. Das Bild derFrau im
Christentum. In: Dorothee Solle: Mutanfälle. Texte
zum Umdenken. Hamburg 1993, S. 87-101, S. 92.

7 Vgl. Anke Graness, Martina Kopf, Magdalena Kraus:
Feministische Theorie aus Afrika, Asien und
Lateinamerika. Wien 2019.

8 Dorothee Solle: Gegenwind. Erinnerungen. Hamburg
1995, S. 66.

9 Ebd.

10 Ebd., S. 130 f. 59-163.
11 Dorothee Solle: Zur Freiheit befreit - zum Schweigen

verdammt. Das Bild derFrau im Christentum.
In: Dorothee Solle: Mutanfälle. Texte zum Umdenken.
Hamburg 1993, S. 87-101, S. 89.

12 Dorothee Solle: Gegenwind. Erinnerungen. Hamburg
1995, S. 163.

13 Dorothee Solle: Und ist noch nicht erschienen. Ein
Gebet nach 1. Johannesbrief3,2. In: Dorothee Solle:
Und ist noch nicht erschienen. Stationen feministischer

Theologie. Stuttgart 1987, S. 7 f.
14 Das * räumt auch in der G'ttesbezeichnung ein weites

geschlechtliches Spektrum für die Transzendenz ein.
15 Dorothee Solle: Ist Gott eine Frau? Antwort auf

eine Umfrage. In: Dorothee Solle: Und ist noch nicht
erschienen. Stationen feministischer Theologie.
Stuttgart 1987, S. 168 f.

16 Dorothee Solle: Vorwort. In: Dorothee Solle: Und
ist noch nicht erschienen. Stationen feministischer
Theologie. Stuttgart 1987, S. 9-13, S. 9.

17 Dorothee Solle: ZurFreiheit befreit - zum Schweigen
verdammt. Das Bild der Frau im Christentum.
In: Dorothee Solle: Mutanfälle. Texte zum Umdenken.
Hamburg 1993, S. 87-101, S. 92.

18 Sie schreibt drastisch: «Aber wenn die Trennung
[von Frauen und Männern] Separatismus wird, wenn
sie die Regel statt die Ausnahme ist, dann geht etwas
von der Integrität unseres Kampfes verloren. Feminismus

wird dann zu einer biologischen Kategorie, einem
anderen Abkömmling des Rassismus. Dann schliesst
er Männer unterschiedslos aus, bloss weil sie Penisse
haben, genau so, wie es die Rassisten tun mit Leuten,
die eine andere Hautfarbe haben.» - Dorothee Solle:
Gegenwind. Erinnerungen. Hamburg 1995, S. 144.
Aus heutiger Perspektive lässt sich kritisieren, dass sie
sich an dieser Stelle nicht gegen eine Ineinssetzung
von Männlichsein und Penishaben ausgesprochen hat.

19 Dorothee Solle: Gegenwind. Erinnerungen. Hamburg
1995, S. 144.

20 Dorothee Solle: Vorwort. In: Dorothee Solle: Und
ist noch nicht erschienen. Stationen feministischer
Theologie. Stuttgart 1987, S. 9-13, S. 12.

42 Neue Wege 4.23



üü Iii il
Il S I •' I. I

s-#|Sa!l|

|l.


	Dorothee Sölles intersektionales Erbe?

