Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 117 (2023)

Heft: 4

Artikel: Dorothee Solles intersektionales Erbe?
Autor: Israel, Carlotta

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1041691

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1041691
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Dorothee Solles
intersektionales
Erbe?

Carlotta Israel

Theologie und Politik sind fiir
Dorothee So6lle nicht zu trennen.
Sie bezog sich auf die Erfahrung
von diskriminierten Menschen,
auch von mehrfach diskriminier-
ten wie Schwarzen Frauen. Thr
feministisch-theologisches Denken
zielte darauf ab, Herrschafts-
verhiltnisse zu iiberwinden. Inter-
sektionale Theologie kann heute
daran anschliessen.
Zwanzig Jahre nach ihrem Tod stellt sich die
Frage, was von Dorothee Solle geblieben ist,
bleibt und bleiben wird.

~ Dorothee Solle. Viele Menschen im Kirch-
lichen Kontext nicht nur im deutschsprachigen
Raum kennen diesen Namen. Vielleicht haben
sie eines ihrer zahlreichen Biicher gelesen,
vielleicht haben sie sie — zum Beispiel auf dem
Kirchentag — personlich erlebt. Einzelne Stras-
sen, ein Platz in K6In oder kirchliche Gebaude

tragen Solles Namen. Doch —und das ist leider
typisch fiir feministische The*log*innen!, zu

Neue Wege 4.23

denen auch Dorothee Sélle zihlt — eine aka-
demische Laufbahn in Deutschland blieb
ihr verwehrt. Und auch jetzt, zwanzig Jahre
nach ihrem Tod, sind die Wahrnehmung
ihres Schaffens und die Reflexion dariiber an
Theologischen Fakultiten und Instituten in
Deutschland und der Schweiz erst am Anfang,?
obwohl Solle wohl zu den gesellschaftlich am
meisten wahrgenommenen Christ*innen im 20.
und am Anfang des 21. Jahrhunderts gehort(e).

Ich méchte kurz auf Dorothee Solles Leben
zuriickblicken, weil sich daran einiges zeigt,
was sie besonders macht. Dabei gehore ich
nicht zu den vielen Zeitzeug*innen, die von
personlichen Begegnungen erzidhlen konnten.
Ich mochte als feministische The*login, die
vom Alter her wohl Dorothee So6lles Enkelin
sein konnte, ausserdem die Frage stellen: Ist
Solle anschlussfihig fiir geschlechtersensible
The*logie heute? Und: Kann Sélle fiir intersek-
tionale feministische The*logie aufgenommen
werden? Wie kann gegebenenfalls von ihr aus
weitergedacht werden?

Sprechendes
Biografisches

Solle ist als Dorothee Nipperdey 1929 in K6In in
einem kirchlich nicht eng gebunden bildungs-
biirgerlich-liberalen Kontext geboren worden
und dort aufgewachsen. Sie studierte Evange-
lische Theologie, Philosophie, klassische Phi-
lologie und Germanistik in K6ln, Freiburg und
Gottingen. 1954, also mit 25 Jahren, erfolgte
ihre Promotion zur Dr. phil. Nach journalis-
tischen und schriftstellerischen Tatigkeiten
arbeitete sie als Wissenschaftliche Mitarbeite-
rin an der Technischen Hochschule Aachen im
Bereich Philosophie und anschliessend als Stu-
dienritin an der Universitdt K6In im Bereich
Germanistik. 1971 habilitierte sie an der Phi-
losophischen Fakultit K61n.3 Thre formal nicht
theologischen Qualifikationsschriften galten als
Begriindungsgrundlage dafiir, dass sich sie trotz
ihres weitreichenden the*logischen Werks —
zum Beispiel zur Christologie, Schopfungstheo-
logie oder Tod-Gottes-Theologie* — nicht auf
einer Professur in der deutschen universitaren
Theologie etablieren konnte. Priziser als das
formale Argument und polemischer titelte die
Frankfurter Rundschau 1974: «Links und eine
Frau, das geht zu weit.»® Sie eckte mit ihrer
The*logie an — nicht zuletzt dadurch, dass sie
sie mit zeitgenossischen politischen Krisenher-
den verband und diese auch besuchte.

Unter Solles Reisetitigkeit ist besonders
eine Reise nach Vietnam hervorzuheben.
Dort war sie 1972, also wiahrend des Kriegs,

39



und erkannte darin den ungeheuren techni-
schen Zerstérungswillen der Menschen, den
sie anklagte. Im Zusammenhang mit ihren
christlich-marxistischen Netzwerken und Akti-
vitidten, zu denen das seit 1968 durchgefiihrte
Politische Nachtgebet gehorte, war auch Latein-
amerika zu einem Ankniipfungspunkt gewor-
den. Dortige Elendsviertel, die sie gesehen
hatte, illustrierten ihr die Zustinde der Armen
im Neuen Testament. Beispielsweise war sie
als Wahlbeobachterin 1984 in Nicaragua und
sie war nach Santiago de Chile eingeladen, um
dort Hungerstreikende zu besuchen.

Stets kennzeichnend fiir ihre Arbeit ist ihre
Kritik am vermeintlich rein wissenschaftlich
verstandenen Umgang mit Sprache. Sie wagte
im eigenen Schreiben Uberginge in Richtung
Poesie.® Durch ihre Lehrtdtigkeit am Union
Theological Seminary in New York lernte sie
eine Offenheit fiir die Verbindung von Religion
und gesellschaftlichen oder politischen Fragen
kennen, die sie in Deutschland vermisste. Thr
Ineinander von Theologie und Politik war ihr
schon spitestens seit den Politischen Nacht-
gebeten angekreidet worden. In den USA kam
sie dann aber mit Feminismus in personlichen
und intellektuellen Kontakt und erkannte fiir
sich, dass sie auch schon zuvor feministische
Positionen vertreten hatte.

Intersektionaler
Feminismus

Wie ist Dorothee Solles feministische Theo-
logie auch fiir eine intersektionale The*logie
heute relevant? Erst mal — was heisst «inter-
sektional»? Die Juristin Kimberl¢ Crenshaw
entwickelte den Begriff Ende der 1980er Jahre
ausgehend von ihrer Kritik an der Rechtspre-
chung des US-Supreme Court. Sie zeigte auf,
dass weibliche People of Color (PoC), also
Women of Color, mehrfach von Diskrimi-
nierung betroffen seien, gegen die bisherige
Antidiskriminierungsmechanismen juristisch
nicht gegriffen hitten: Arbeitsrechtliche Mass-
nahmen, die spezifisch Women of Color betra-
fen, wurden von Gerichten als weder rassis-
tisch noch sexistisch beurteilt, weil sie, so die
Argumentation, ja einerseits nicht gegen alle
Frauen und anderseits nicht gegen alle People
of Color gerichtet gewesen seien. Die Uber-
schneidung oder, direkt iibersetzt, Kreuzung
(engl. intersection) verschiedener Diskriminie-
rungen wurde zum sprechenden Symbolbild:
Im Falle der Women of Color iiberlagerten
sich sexistische und rassistische Diskrimi-
nierungen. Mehrfach iiberlagernde Diskri-
minierungsformen schliessen iiber Sexismus

40

und Rassismus hinaus verschiedene Aspekte
von Identitit ein — darunter Milieuzugehorig-
keit, Alter, sexuelle Orientierung, Religion,
Gesundheitsstatus und Korperbeschaffenheit.
Diese Grundannahme ist auch in der feminis-
tischen The*logie zum Bezugsrahmen gewor-
den. In der Geschichte feministischer Theorien
und The*logien haben Women of Color viel-
faltig kritisiert und aufgezeigt, dass eine vor-
nehmlich weisse und eurozentrische Prigung
vorherrschte und damit nicht die Anliegen
aller Frauen vertreten waren.” Wie passt da
Dorothee Solle hinein?

Ist Solle
intersektional?

Solle blickte auf Begegnungen mit mehrfach
diskriminierten Menschen auch in ihrer Auto-
biografie zuriick. Sie schreibt iiber eine Begeg-
nung mit Women of Color bei einem 6kumeni-
schen Treffen in Genf ganz selbstverstindlich
von «doppelt Unterdriickten»8. Bei den an
dieser Konsultation anwesenden Schwarzen
Frauen habe sie iiberdies auch mit ihrer
Kritik an einem «vollig naiven Biblizismus»®
und ihrer Verteidigung der Aufklirung mehr
Anklang gefunden als bei Schwarzen Min-
nern. IThren Wunsch, mehr Trinen und insge-
samt mehr Gefiihlen in Kirche und Theologie
Ausdruck zu verleihen, sah sie in einer Schwar-
zen Gemeinde, der Canaan Baptist Church
in Harlem, die sie in ihrer New Yorker Zeit
besuchte, verwirklicht.10

Sie erkannte Weisssein und Mannlichsein
als doppelte Machtausstattung.!! So betete sie
beispielsweise — und Gebet hat in ihrer theo-
logischen Konzeption, die Sprachgrenzen
zwischen Wissenschaft und anderen Kontex-
ten verwischen mochte,'? und im Kontext ihres
demokratischen, also allen Menschen (im
Gebet) zuginglichen Mystikverstindnisses ein
grosses Gewicht:

«Wann wird man an unsern Stddten
sehen:

hier wohnen die Sohne und Tochter Gottes

die Schwarze nicht von Weissen apart
halten

und Tiirken nicht von Deutschen
separieren

und Frauen nicht von der Wahrheitsfin-
dung ausschliessen [...]?»13

Sie sah also auch in der eigenen bundesrepu-
blikanisch-deutschen Gesellschaft ein Aus-
einanderdriften, das sowohl die Geschlechter-
als auch die Rassifizierungskategorie betraf.

Neue Wege 4.23



Ebenso stellte sie das weiss und mannlich
gepriagte G*ttesbild!# infrage, weil sie dessen
mehrfach unterdriickerische Prigung ent-
larvt: «Unsere Vorstellung von Gott (Gott ist
ein weisser Mann) ist ein Vorurteil, das wir aus
einer von Mannern beherrschten (sexistischen)
und von der weissen Rasse beherrschten (ras-
sistischen) Welt herleiten.»!

Hinsichtlich der Suche nach Pronomen fiir
G*tt hat sie beschrieben, dass sie immer mehr
zwischen «er» und «sie» abwechseln wolle.1®
Dieses Thema beschiftigt auch heutige liturgi-
sche Arbeit. Sprache als zentrale Vermittlungs-
instanz von Wahrnehmung und Wahrheit ist
Gegenstand intersektionaler Fragestellungen.
Solles Sprachstil fallt dabei auf und hat schon in
der Vergangenheit eine breite Leser*innenschaft
angesprochen, da sie einen Fokus darauf legte,
eine Sprache zu verwenden, die alle verstehen.

Ihre Wahrnehmung sowohl von mehrfa-
chen Diskriminierungen bei Menschen wie
auch der doppelten Einengung des G*ttesbildes
weist sie als unmittelbar anschlussfihig fiir
intersektionale Theologie heute aus. Wie sie
Machtstrukturen erkannte, ist sicherlich auch
vor dem Hintergrund ihrer marxistischen Pri-
gung zu verstehen. Im Christ*innentum fand
sie so das Paradox, dass Frauen Jesus nach-
folgten, in den dltesten Schrifttraditionen dann
aber schon bald Frauen unterworfen werden
sollten.” Thr Spiirsinn fiir Unterdriickungen,
die sich mehrfach iiberlagern, kann uns als
Vorbild gelten, weitere solcher Diskriminie-
rungsmechanismen aufzudecken.

Kein
Separatismus

Eines ihrer feministischen Anliegen war dabei
von Anfang an, dass es nicht um einen — wie
sie es nennt — separatistischen feministischen
Kampf gehe, der Mdnner quasi-biologistisch
ausgrenze, sondern selbstverstindlich auch
Minner an Frauenrechtsbewegungen zu betei-
ligen sind.!® «Gott braucht alle ihre Kinder,
damit sie von Furcht und Hass frei werden kon-
nen und wir endlich miteinander in einen herr-
schaftsfreien Raum hineinwachsen.»!® Damit
ist sie anschlussfihig fiir die heutige intersek-
tionale The*logie, welche verschiedene Men-
schen verbindet und in ihren emanzipatori-
schen Anspruch einzuschliessen versucht.
Dorothee Solles Umgang mit den Pronomen
fiir G*tt weist jedoch auf etwas hin, was —mogli-
cherweise generationenspezifisch — eine Leer-
stelle ist: Sehr oft verwendet sie die Gegensitze
von mannlich und weiblich. Die Frage nach
Nonbinaritét war ihr kein Anliegen. Ebenso ist

141



mir nicht bekannt, ob sie sich mit trans oder
inter Sein beschéftigt hat. Mit Verweis auf die
feministische The*login Rosemary Ruether hat
sie dennoch zum Ziel, nicht schlicht weibliche
Gottinnenattribute zu verwenden, sondern
dass alles «zu einem neuen Ganzen umgestal-
tet»29 werden sollte. Insofern lassen sich hier
die Binaritit iibersteigende Gedanken anneh-
men oder von ihr aus weiterdenken.

Dorothee Solles Denken benennt also vor
allem hinsichtlich der Besitzverhiltnisse, des
Geschlechts und auch der Rassifizierung teils
explizit, teils implizit, Mehrfachdiskriminie-
rungen insbesondere bei Women of Color. Thr
the*logisches Denken zielte darauf ab, Herr-
schaftsverhiltnisse zu iiberwinden. Deswegen
meine ich, dass von So6lles Denkansitzen her
auch auf andere Diskriminierungsmerkmale
geschaut werden kann, um im Ausblick auf das
Reich G*ttes Unterdriickung zu durchbrechen.
Damit kann sie als Ahnin einer intersektional
ausgerichteten The*logie gelten. Hoffentlich
ist in ihrem 20. Todesjahr der garstige Graben
zwischen ihrem Werk und der Universitits-
theologie iiberwunden, sodass ihre Impulse
auch dort weiterwirken. @

QO carlotta Israel, *1993, ist Wissenschaftliche Mitarbei-
terin am Lehrstuhl fiir Kirchengeschichte IT an der
Evangelisch-Theologischen Fakultat der LMU Miinchen.
Dort hat sie den Arbeitskreis intersektionale The*logie
mitgegriindet und die Kritischen Religionswissen-
schafts- und The*logietage Miinchen mitinitiiert.

1 Mit«Theologie» bezeichne ich den institutionell ver-
festigten, historisch gewachsenen, tendenziell midnn-
lich dominierten Begriff. Wenn ich von «The*logie»
schreibe, meine ich einen demgegeniiber kritischen
Ansatz. Hintergrund ist, dass sich Theologie etymo-
logisch als Lehre von Gott (= ho theos, gr. der Gott)
ableitet. Demgegeniiber 6ffnet das * eine geschlecht-
liche Vielfalt auch beim transzendenten Wesen.

2 Aktuell griindet sich ein Forschungsnetzwerk am Institut
fiir Evangelische Theologie der Universitédt zu Koln.
(Fiir mehr Informationen: dorothee-soelle.de/
forschungsnetzwerk)

3 Alf Christophersen: Dorothee Sille. Mystik als
Kraftreservoir. In: Siegfried Hermle u. a. (Hrsg.):
Protestantische Impulse. Prigende Gestalten in
Deutschland nach 1945. Leipzig 2021, S. 165-172.

4  Tod-Gottes-Theologie oder auch Gott-ist-tot-Theolo-
gie steht einerseits in der Tradition mancher Stro-
mungen der Aufkldrung und ist andererseits ein Um-
gang mit Auschwitz. «Gott ist tot» ist aber auch
Ausdruck der Hingabe Gottes in Jesus am Kreuz. Dieser
christologische Fokus liegt auch Solle nahe, wobei
die anderen Aspekte auch von ihr aufgenommen werden.
Solle beschrieb es in ihrer Autobiografie: «Zum Beispiel
habe ich in den sechziger Jahren eine massive Kritik
an dem Gott formuliert, der alles in Ordnung hélt und
regiert, einer Supermacht, die auch Auschwitz ge-
schehen ldsst. Es war eine Theologie nach dem Tode
Gottes, weil ich diesem Gott kein Stiick Brot mehr
abnehmen wollte und konnte.» — Dorothee Sélle: Gegen-
wind. Erinnerungen. Hamburg 1995, S. 145.

5 Sobeschreibt sie es selbst in ihrer Autobiografie:
Dorothee Solle: Gegenwind. Erinnerungen. Hamburg
1995, S. 135.

42

10
11

12

13

14

15

16

1

18

20

Vgl. Dorothee Solle: Gegenwind. Erinnerungen.
Hamburg 1995, 8. 67, 89, 92, 98, 103, 109, 129, 133,
135, 138, 163; Dorothee Solle: Zur Freiheit befreit —
zum Schweigen verdammt. Das Bild der Frau im
Christentum. In: Dorothee SoOlle: Mutanfille. Texte
zum Umdenken. Hamburg 1993, S. 87-101, S. 92.

Vgl. Anke Graness, Martina Kopf, Magdalena Kraus:
Feministische Theorie aus Afrika, Asien und Latein-
amerika. Wien 2019.

Dorothee Solle: Gegenwind. Erinnerungen. Hamburg
1995, S. 66.

Ebd.
Ebd., S. 130 f. 59-163.

Dorothee S6lle: Zur Freiheit befreit — zum Schweigen
verdammt. Das Bild der Frau im Christentum.

In: Dorothee Solle: Mutanfille. Texte zum Umdenken.
Hamburg 1993, S. 87-101, S. 89.

Dorothee Sélle: Gegenwind. Erinnerungen. Hamburg
1995, S. 163.

Dorothee Solle: Und ist noch nicht erschienen. Ein
Gebet nach 1. Johannesbrief 3,2. In: Dorothee Sélle:
Und ist noch nicht erschienen. Stationen feministi-
scher Theologie. Stuttgart 1987, S. 7 f.

Das * rdumt auch in der G*ttesbezeichnung ein weites
geschlechtliches Spektrum fiir die Transzendenz ein.

Dorothee Solle: Ist Gott eine Frau? Antwort auf
eine Umfrage. In: Dorothee Solle: Und ist noch nicht
erschienen. Stationen feministischer Theologie.
Stuttgart 1987, S. 168 f.

Dorothee Sélle: Vorwort. In: Dorothee Sélle: Und
ist noch nicht erschienen. Stationen feministischer
Theologie. Stuttgart 1987, S. 9-13, S. 9.

Dorothee Solle: Zur Freiheit befreit — zum Schweigen
verdammt. Das Bild der Frau im Christentum.

In: Dorothee Sélle: Mutanfille. Texte zum Umdenken.
Hamburg 1993, S. 87-101, S. 92.

Sie schreibt drastisch: «Aber wenn die Trennung
[von Frauen und Médnnern] Separatismus wird, wenn
sie die Regel statt die Ausnahme ist, dann geht etwas
von der Integritéit unseres Kampfes verloren. Feminis-
mus wird dann zu einer biologischen Kategorie, einem
anderen Abkommling des Rassismus. Dann schliesst
er Médnner unterschiedslos aus, bloss weil sie Penisse
haben, genau so, wie es die Rassisten tun mit Leuten,
die eine andere Hautfarbe haben.» — Dorothee Sélle:
Gegenwind. Erinnerungen. Hamburg 1995, S. 144.
Aus heutiger Perspektive ldsst sich kritisieren, dass sie
sich an dieser Stelle nicht gegen eine Ineinssetzung
von Méannlichsein und Penishaben ausgesprochen hat.

Dorothee Solle: Gegenwind. Erinnerungen. Hamburg
1995, S. 144,

Dorothee Sélle: Vorwort. In: Dorothee Solle: Und
ist noch nicht erschienen. Stationen feministischer
Theologie. Stuttgart 1987, S. 9-13, S. 12.

Neue Wege 4.23



S

R
it




	Dorothee Sölles intersektionales Erbe?

