
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 117 (2023)

Heft: 4

Artikel: Dorothee Sölle : Minnesängerin der Befreiung

Autor: Dietschy, Beat

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1041690

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1041690
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dorothee Solle -
Minnesängerin
der Befreiung

Beat Dietschy

Dorothee Solle ist eine Rebellin
und Mystikerin genannt worden.
Mystische Spiritualität und Protest,
«Theo-Poesie» und Politik: Wie
geht das zusammen?

«Gott ist nicht Mensch geworden, um [...] in
seinem Himmel zu bleiben, und die Veränderungen

des Glaubens gehören in die Geschichte
der Inkarnation hinein.»1 Die Frau, die das
schrieb, wollten wir, eine Gruppe Studierender
in Basel, die sich mit der politischen Apathie
in der Schweiz nicht abfinden wollten, unbedingt

kennenlernen. Sie kam und steckte uns
mit ihrem rebellischen Geist an, zum Beispiel,
am 1. Mai 1970 als Student*innen-Gemeinde an
der Kundgebung teilzunehmen und gegen den
Protestantenführer Ian Paisley in Nord-Irland
zu protestieren.

Dorothee Solle hat das kirchlich-theologische
«Establishment» provoziert, besonders

mit ihrer Theologie nach dem Tode Gottes. Das
richtete sich gegen den ungebrochenen Theismus,

der die Veränderung der Welt im Beten
Gott überlässt und sie so in Wahrheit den
bestehenden Machtverhältnissen Untertan macht.2

Empört hat die Theologin «diese stinkende
Lüge über Gott, als könnte man von Gott reden
und den nuklearen Holocaust vorbereiten».3
Tot ist für sie ein Herren-Gott, der als allmächtig

gedacht die Herren dieser Welt schützt.
Darin war sie sich mit dem Philosophen Ernst
Bloch einig, der in seinem Buch Atheismus
im Christentum einen solchen «himmlischen
Oberherrn»4 verwarf. Doch ging es ihr, anders
als Bloch, mehr darum, atheistisch an Gott zu
glauben. So hat es Dorothee Solle ungemein
gefreut, als er ihr immerhin zugestand: «Bei
Gott ist nichts unmöglich, nicht einmal, dass
es ihn gibt!»5

Anstoss erregt hat Dorothee Solle auch (kir-
chen-)politisch. So etwa mit ihrer Rede an der
Vollversammlung des Ökumenischen Rates in
Vancouver, die sie mit den Worten begann:

«Ich spreche zu Ihnen als eine Frau, die aus
einem der reichsten Länder der Erde kommt;
einem Land mit einer blutigen, nach Gas
stinkenden Geschichte, die einige von uns
Deutschen noch nicht vergessen konnten; einem
Land, das heute, 1983, die grösste Dichte von
Atomwaffen in der Welt bereithält [...] Der
Militarismus ist der grösste Menschheitsversuch,
Gott endgültig loszuwerden, die Schöpfung
ungeschehen zu machen und die Erlösung zur
Fülle des Lebens zu verhindern.»6

Ihren gewaltfreien Ungehorsam gegen
Krieg und Unterdrückung brachte Dorothee
Solle an zahlreichen Demonstrationen gegen
den Vietnamkrieg und gegen die atomare
Aufrüstung zum Ausdruck. Zweimal wurde sie
wegen versuchter Nötigung verurteilt, wegen
der Sitzblockade gegen Nato-Mittelstreckenraketen

in Mutlangen und im Zuge des Protests
gegen ein US-Giftgasdepot in Fischbach. Was
ist daran mystisch? Die kürzeste Antwort auf
diese Frage lautet wohl: «Gott stört».7

Mystik
der Befreiung

Wie das politische Engagement mit Spiritualität

zusammenhängt, wird in ihrem Vortrag

in Zürich über Mystik und Widerstand8,
vor allem aber in dem späteren gleichnamigen

Buch deutlicher ausgeführt, welches das
«und» in diesem Titel überwindet: «Das <stille
Geschrei> in unserer Welt wahrzunehmen
bedeutet, eins mit ihm zu werden.»9 Die Suche
danach aber beginnt schon mit einem Thema,
das Dorothee Solle von früh aufumkreist: dem
Ich. Es gehört zu den obersten Werten der
westlichen Moderne, die, obwohl säkular, quasi-re-
ligiös verehrt werden. Sie zu hinterfragen ist
tabu. Wer wagt es schon, am Ich zu kratzen,

Neue Wege 4.23 25



ist für Solle

wo es doch im Gewand von Individualisierung,
Freiheit und Selbstbestimmung auftritt?

«Die Freiheit hat mich getroffen wie ein
Blitz! Ich bin meine Freiheit!», notiert die
19-jährige Dorothee Solle nach einem Vortrag

über Sartre in ihrem Tagebuch.10 Aber sie
bleibt nicht stehen bei der Faszination durch
den Existenzialismus. Sie deckt die Kehrseiten

von politischem wie theologischem
Liberalismus auf, erkennt, wie Freiheit mit Eigensucht,

Eigentum und Herrschaft einhergeht:
«Ego, Besitz und Gewalt haben ihren inneren
Zusammenhalt.»11 Es sind dies Entdeckungen,
die ihr zeigen, dass das Ich einer «Entkleidung»
bedarf. Eine «Entgröbung», die macht, dass
Menschen angstfrei werden, hat das der Reformator

Thomas Müntzer genannt. Ein Prozess
der Entleerung des Ich, der Gottbereitung, der
zugleich Veränderungen in den Machtverhältnissen,

in denen wir eingebunden sind, impliziert.

Dorothee Solle spricht deshalb von einer
«widerständigen Entkleidung». Es geht ihr
darum, «ichlos, besitzlos, gewaltlos zu
werden».12 Das erst schafft Voraussetzungen für
ein Leben, das nicht auf Raubbau und
Vergewaltigung anderen Lebens beruht. Frei werden

vom Ich ist dafür notwendig. Denn «in der

konsumistischen Plünderungskultur fungiert
das süchtig gemachte Ego als der beste Wächter
in unserem Gefängnis; es kontrolliert und
verhindert effektiv unsere Ausbruchsversuche»13.

Mystik ist für Solle also nicht eine
spirituelle Wellnessoase, sondern ein Weg, diesen
Wächter zu entmachten und die Angst zu verlieren,

die zum Baumaterial aller Unterdrückung
gehört. Sie ist auch ein Weg, der mit Widerstehen

verbunden ist. Er steht in Widerspruch
zum Funktionsgesetz, auf dem die dominierende

Machtinstanz unserer Zeit - die
kapitalistische Marktwirtschaft - aufbaut. Sie hat
ein Denken etabliert, das kaum noch andere
Massstäbe kennt als Kompetitivität und
Wertvermehrung. Es «misst den Wert des Menschen
am Marktwert seiner Arbeitskraft»14. Das
Kosten-Nutzen-Kalkül - «ich rechne, also bin
ich» - ist gewissermassen zur einzig rationalen
Lebensform geronnen, der niemand sich mehr
entziehen kann. Es macht auch nicht Halt vor
der «Inwertsetzung» der Natur, der bislang kein
ökonomischer Wert beigemessen wurde, deren
Gratisdienste man sich aber bemächtigt hatte.

«Es ist ein Verbrechen, die Erde zur Ware zu
machen», schrieb Dorothee Solle inLieben und
Arbeiten.15 Sie konnte nicht wissen, dass genau

26 Neue Wege 4.23



dies heute, 20 Jahre nach ihrem Tod, im Gange
ist. Wall Street hat im September 2021 die
neue Anlageklasse der sogenannten Natural
Asset Company (NAC) geschaffen. Sie ermöglicht

den Mächtigen der Finanzwelt, Rechte
an Grundstücken mit Ökosystemleistungen
an die Börse zu bringen. Wasser, Land für
Kohlenstoffeinlagerung, Biodiversität - alle
natürlichen Ressourcen, die unsere
Lebensgrundlagen bilden, werden damit zu lukrativen
Anlagen. Die Erträge dieser finanzialisierten
«Naturökonomie» sollen jene der traditionellen

Wirtschaft übersteigen. Für die Umwelt-
und Sozialaktivistin Vandana Shiva ist dieses

Investment-in-den-Planeten-Programm
ein Raubzug auf die Gemeingüter der Natur,
eine Kolonialisierung der Mutter Erde. Es
bedeute, «den letzten Tropfen Leben aus dem
komplexen Gefüge der lebenden und atmenden

Systeme der Erde herauszuholen und den
Menschen und anderen Arten die letzte Freiheit
zu nehmen. [...] Die Währung des Lebens ist
Leben, nicht Geld.»16

Gegen den Siegeszug des homo oeconomi-
cus hat Dorothee Solle gerne das «sunder war-
umbe» von Meister Eckhart ins Spiel gebracht,
die Abwesenheit von allem Warum und Wozu
in der Liebe und im Leben:

«Die Ros' ist ohn warumb
sie blühet weil sie blühet
Sie achtt nicht jhrer selbst
fragt nicht ob man sie sihet.»17

Die Ichlosigkeit, die aus den mystischen
Traditionen zu lernen sei, ist für Dorothee Solle «die
spirituelle Grundlage für eine andere Vision
vom Miteinanderleben als die vom totalen
Markt diktierte».18 Der Widerstand gegen diesen

Versuch, «die ganze Schöpfung zu
widerrufen»19, wachse wie beim Heiligen Franziskus

«aus der Wahrnehmung der Schönheit».20
Mehr noch: Er ist für sie «nicht die Folge der
Mystik, sondern sie selbst»21. Ihre Theo-Poetik
ist Widerstand.

«Du bist anders gott
kleiner als unsere falschen hoffnungen
aufdiegrosse maschine die alles regelt
grösser als unsere vertrockneten
wünsche.»22

Prophetischer
Lobgesang

Was wir von Dorothee Solle lernen können, ist
in meinen Augen, dass Niederknien und
aufrechter Gang, Mystik und Aufstand nur im
Miteinander gelingen. Sie hat beides vereint,
Beten und Tun des Gerechten. Es auseinan-
derzureissen, geht nicht, kommt doch

«aus den tränen der schrei
aus dem schrei das nein
aus dem nein der aufstand
mach aus der angst der kleinen leute
die umkehrgott»23.

Auch Poesie ist für Dorothee Solle
«wahrscheinlich immer eine Art, Nein zu sagen zu
dem, was ist, mit aller unserer Kraft. Insofern
ist sie eine Art zu beten.»24 Nein sagt sie, die
viel von ihren Freundinnen in Lateinamerika

gelernt hat und in die Schule der Armen
gegangen ist, zu den Strukturen, die sie zu
Land-, Recht- und Obdachlosen machen. Nein
sagt sie als Ökofeministin mit ihren Mitstreiterinnen

in Brasilien oder Chile zur «männli-
che[n] Sucht, die Erde zu beherrschen»25: «Die
Erde soll Erde bleiben trotz derer, die sie
verkaufen und verpachten, ausplündern und
zerstören.»26 Und Nein sagt die Mystikerin mit
offenen Augen zur Gefangenschaft in einem
System, das «auf Gewalt aufgebaut» ist und
diese anbetet.27 Sie erkennt:

«Unsergefängnis ist mit dem teuersten
design tapeziert
unsere Wächter betreuen uns
mit immer neuen Programmen [...]
an unsrer art zu leben klebt gewalt.»28

Das Klimadrama führt es uns vor Augen. Die
Maschine läuft heiss. Die kumulierten Effekte
unserer Wirtschafts- und Lebensweise
untergraben die Tragfähigkeit der Ökosysteme.
«Wir haben Wind gesät und ernten Sturm»,
wie der biblische ProphetHosea sagt (Hos 8,6).
Zudem sind es Andere in ohnehin schon prekären

Situationen, die unter den Sturmfluten am
stärksten zu leiden haben. Wie wir leben, ist
mannigfach vermittelt, über politische,
wirtschaftliche und auch massenmediale Instanzen.

Resultat ist eine Grossmaschine, die uns
dazu antreibt: «Die Maschine, getrieben von
dem Zwang, mehr zu produzieren, läuft, von
technologischen Erfolgen unvorstellbaren
Ausmasses bestätigt. Sie ist auf ein <Mehr> an
Schnelligkeit, Produktivität, Verbrauch und
Gewinn für etwa zwanzig Prozent der Menschheit

programmiert. Dieses Programm ist
effektiver und gewalttätiger als alle historisch
vergleichbaren Grossreiche mit ihren babylonischen

Türmen.»29
Das zu verstehen, ist überlebenswichtig

geworden. Es reicht nicht mehr, festzustellen:
«Durch unser Wissen um die Ganzheit und
Verflochtenheit aller Teile der Schöpfung fühlen
wir uns auch mit allen Menschen solidarisch und
eins»30. Wir müssen den Programmcode dieser
Maschine knacken, um sie zu deprogrammieren,

nämlich das Privat-Prinzip des «Rette sich
jeder selber». «Je globaler die Weltwirtschaft

Neue Wege 4.23 27



sich organisiert, je desinteressierter sie sich
allen sozialen oder ökologischen Eingebun-
denheiten gegenüber gibt, desto mehr benötigt
sie als Ansprechpartner das Individuum ohne
jede Beziehung, den homo oeconomicus, jenes
geschäfts- und genussfähige Einzelwesen.»31

Was wir bei Dorothee Solle lernen können,
ist aber auch, dass wir hier vor einer theologischen

Herausforderung stehen. Dem entfesselten

Markt kommen wir nur bei, wenn wir die
Grundfrage stellen: «Müssen wir dem Fetisch
Markt die realen Lebensgemeinschaften und
Ökosysteme opfern?»32 Wen beten wir an? Dem
Lebendigwerden dienen oder der Maschine?
Das sind Glaubensentscheidungen, welche die
Frage nach der Unterscheidung von Gott und
Götzen stellen. Götzen erkennen wir daran,
dass sie Opfer fordern, Sklaven produzieren.

«Gott, [...] dir will ich gehören, [...]
dass ich nicht Sklavin der Menschen werde
Dass ich nicht Sklavin der Götzen werde
Deine Feste machen mich glücklich.»33

Es braucht eine Aufklärung des Glaubens : Es
ist kein Zufall, dass Solle durch die Gottesfrage

hindurchgegangen ist. Ihr «atheistisch an
Gott Glauben» bedeutet, den Gott des Lebens
nicht mehr mit Götzen zu verwechseln oder
mit Theologien der Anpassung an Konkurrenz,

Krieg und Unterwerfung. «Atheismus»
ist also in erster Linie eine Frage der praktischen

Entgötterung der Maschine. Die frühen
Christ*innen wurden «atheoi» genannt, weil sie
dem römischen Imperium den Gehorsam
verweigerten und die Verehrung versagten.

Wie ist solche anbetungskritische Praxis zu
finden? Sie beginnt wohl mit dem Herbeisehnen,

dem Gebet der Theopoetin : «mach aus der
angst der kleinen leute die umkehr gott. » Doch
ist auch der Plural der «kleinen Leute» wichtig.

Umkehren ist auf kollektive Lernerfahrungen

angewiesen. Ver-rückt werden kann meine
Weltsicht nur, wenn ich mich den ausgegrenzten

Anderen aussetze. «Der Tanz der
Gottesliebe kann nicht allein getanzt werden. Er
bringt Menschen zusammen.»34 Wir brauchen
ihn in wirklich ökumenischer Weite, um auf
dieser bedrohten Erde eine Zukunft zu haben.
«Sie wird», sagte uns Dorothee Solle 2002 an
einem Seminar in der Kartause Ittingen,
«ökumenisch sein, feministisch und mystisch - oder
gar nicht.»35#

O Beat Dietschy, *1950, ist Theologe, Philosoph
und Mitglied der Redaktion der Neuen Wege.

1 Dorothee Solle: Phantasie und Gehorsam. Überlegungen
zu einer künftigen christlichen Ethik. Stuttgart und
Berlin 1968, S. 7.

2 Dorothee Solle: Das Recht ein anderer zu werden.
Theologische Texte. Neuwied und Berlin 1971, S. 53.

3 Dorothee Solle: Mystik und Widerstand. Vortrag vom
9. Juni 1983 in der Kirche zu Predigern, Zürich.
In: Neue Wege 10.83, S. 284.

4 Ernst Bloch: Atheismus im Christentum. Zur Religion
des Exodus und des Reichs. Frankfurt a. M. 1968,
S. 18.

5 Das schreibt Solle Ernst Bloch nach einem Besuch
bei ihm (unveröffentlichter Brief, Ernst-Bloch-Archiv,
Ludwigshafen).

6 Dorothee Solle: Leben in seiner Fülle. Ein zorniges
Plädoyergegen Geld und Gewalt. In: Junge Kirche.
Eine Zeitschrift europäischer Christen 64 (2003),
S. 11 ff.

7 Dorothee Solle und Fulbert Steffensky: Wider den
Luxus derHoffnungslosigkeit. Freiburg i. B. 1995,
S. 21.

8 Siehe Fn 3.

9 Mystik und Widerstand, S. 343.

10 Dorothee Solle: Gegenwind. Erinnerungen. Hamburg
1995, S. 28.

11 Mystik und Widerstand, S. 270.

12 Ebd., S. 245.

13 Ebd., S. 267.

14 Dorothee Solle: Lieben und Arbeiten. Eine Theologie
der Schöpfung. München 2001, S. 8.

15 Ebd., S. 59.

16 nationalheraldindia.com/india/this-mother-earth-
day-we-must-pledge-resist-new-age-colonisers-in-
tent-on-owning-nature-itself

17 Angelus Silesius, Cherubinischer Wandersmann.
Buch I, S. 289.

18 Mystik und Widerstand, S. 271.

19 Lieben und Arbeiten, S. 155.

20 Mystik und Widerstand, S. 14.

21 Ebd., S. 251.

22 Erinnere dich an die bäume. In: Dorothee Solle:
Das Brot derErmutigung. Gesammelte Werke, Bd. 8.
Freiburg i. Br. 2008, S. 169.

23 Tränen der Schöpfung, in: ebd., S. 172.

24 Wider den Luxus derHoffnungslosigkeit, S. 56.

25 Lieben und Arbeiten, S. 154.

26 Dorothee Solle und Luise Schottroff: Die Erde gehört
Gott. Ein Kapitel feministischer Befreiungstheologie.
Wuppertal 1995, S. 41.

27 Dorothee Solle: Vortrag Mystik und Widerstand.
In: Neue Wege 10.83, S. 286.

28 Wo wir wohnen. In: Das Brot der Ermutigung, S. 270.

29 Mystik und Widerstand, S. 241.

30 Die Rolle der Kirchen beim Schutz der Erdatmosphäre.
Bericht einer ökumenischen Konsultation von Kirchen
aus Industrienationen der nördlichen Hemisphäre.
Bern 1991, S. 36.

31 Mystik und Widerstand, S. 241 f.
32 Vgl. Dorothee Solle und Luise Schottroff: Den Himmel

erden. München 1996, S. 80.
33 Ebd.

34 Mystik und Widerstand, S. 244.

35 Neue Wege 6.10, S. 174.

28 Neue Wege 4.23



Warum willst
du mit Gott
hadern, weil
er auf
Menschenworte

nicht
Antwort
gibt? Denn
auf eine
Weise redet
Gott und
auf eine
zweite; nur
beachtet
man's nicht.
Hiob 33,13-14

Dorothee Solle

Im Buch Hiob ist der schwierigste Partner
Gott, aber mindestens genauso schwierig

sind die Freunde Hiobs, von denen
hier einer zu Wort kommt. Sie sind alle
unausstehlich fromm! Vor lauter
Verbeugungen und Lobhudeleien Gott
gegenüberverraten sie die Freundschaft
zu ihrem leidenden Kumpel. Es ist
einfach nicht wahr, dass wir nicht mit Gott
hadern dürfen. Der Schrei, mit dem Jesus
am Kreuz stirbt, stammt immerhin aus
einem Psalm, und ich denke eigentlich,
dass Gott ihn gehört hat.

Es mag sein, dass Gott mehrere Sprachen

spricht, eine verständliche und
eine zweite, die uns unbekannt ist. Ich
frage mich natürlich, ob sie nicht lernbar,

verstehbar ist. Was sollen denn Rede
oder Sprache heissen, wenn niemand
hört? Es gibt einen wunderbaren Satz
eines grossen jüdischen Theologen,
er stammt von Martin Buber und heisst
«Im Anfang war die Beziehung». Gott
ist nicht ein unerreichbarer Kaiser, nicht
ein in sich ruhendes Wesen, das ohne
Beziehung leben kann. Gott schafft die
Welt, weil er einsam ist, und als er alles
fertig hat ausser dem Menschen, sagt
er im Gedicht eines Schwarzen Dichters
über die Schöpfung: «I am still lonely.»
Ich bin immer noch allein. Gott ist und
will Beziehung, und wenn es nicht
anders geht, dann eben: hadernde,
anklagende Beziehung.

O Bolderntext für den 31.7.2003.
Dorothee Solle hat ihn in ihrer letzten Lebenswoche
verfasst, bisher ausser in den Bolderntexten
unveröffentlicht.




	Dorothee Sölle : Minnesängerin der Befreiung

