
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 117 (2023)

Heft: 4

Artikel: Inhalt und Struktur : zur gegenwärtigen Bedeutung des Denkens
Dorothee Sölles

Autor: Sacher, Konstantin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1041689

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1041689
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Inhalt und
Struktur - zur
gegenwärtigen

Bedeutung
des Denkens

Dorothee Sölles
Konstantin Sacher

Das Interesse an der Theologie
von Dorothee Solle erwacht neu.
Die radikale Gegenwärtigkeit
ihrer Theologie kann heutiger
Theologie zum Vorbild werden.
Grundlegend für Solle war die
Theorie der «existenzialen
Interpretation» ihres Lehrers Rudolf
Bultmann. Aber direkte Antworten
auf die Fragen unserer Gegenwart
finden sich bei ihr nicht.
Zwei aktuelle Themen kommen mir in den
Kopf, während ich diesen Text schreibe: der
Krieg in der Ukraine und Lützerath. Ich denke
an die Frage, ob Deutschland Panzer des
Typs Leopard 2 liefern soll. Und es geht um
die Räumung des Weilers Lützerath, der von
Umweltaktivist*innen besetzt worden war, um
die Zerstörung im Rahmen des Braunkohleabbaus

zu verhindern. Wie würde Dorothee
Solle sich zu den Waffenlieferungen äussern?
Würde sie in den Chor strikter Gegnerinnen
solcher Lieferungen einstimmen? Wäre sie mit

zur Demonstration nach Lützerath gefahren,
um den Energiekonzern RWE vom Abbau der
Kohle und der damit einhergehenden Zerstörung

des Örtchens abzuhalten?
Wir wissen es nicht und werden es auch

nicht erfahren. Dorothee Sölles Todestag jährt
sich im April 2023 zum zwanzigsten Mal. Doch
sind das überhaupt sinnvolle Fragen?

Zumindest werden sie gestellt. Ich habe im
Wintersemester 2022/2023 an der Universität
zu Köln ein systematisch-theologisches
Hauptseminar gegeben, in dem wir auch Sölles
Politische Theologie gelesen haben. Und natürlich
kamen wir auf Lützerath zu sprechen. Könnte
Solle etwas mit dem Protest anfangen? Und
andersherum: Könnten die Protestierenden
etwas mit Solle und ihren Positionen anfangen?

Das Seminar war sich schnell einig. Solle
hätte mitdemonstriert. Aber andersherum?
Hätten die Demonstrierenden etwas mit ihr
und ihren Worten anfangen können? Hier war
die Skepsis doch gross. Sicher, die Umwelt-
bewegung wird von manchen religiös
qualifiziert. Ohne hier einsteigen zu wollen, lässt
sich aber festhalten, dass sich Teile der
Klimabewegung auf apokalyptische Rhetorik
verstehen mögen, dass aber christliche Symbole
oder Geschichten oder gar die Rede von der
Bewahrung der Schöpfung nicht an prominenter

Stelle zu hören sind. Es ist wahrscheinlich,
dass die Klimaaktivist*innen lieber weiterhin
Luisa Neubauer oder Greta Thunberg zuhören
würden als Dorothee Solle - selbst wenn der
Altersunterschied einmal aussen vor gelassen
wird. Und noch einmal: Ist die Frage nach
Sölles Beitrag zu heutigen Fragen überhaupt
sinnvoll? Und wenn ja, aufwelcher Ebene liegt
der Sinn solcher Fragen?

Extreme
Zeitbezogenheit

Als ich Fulbert Steffensky im Januar traf, fragte
ich ihn genau das, und er musste grinsen. Ich
war nach Luzern in die Schweiz gefahren, um
ihn, Dorothee Sölles zweiten Ehemann und
selbst bekannter Theologe und Publizist, zu
treffen. Er erklärte mir, warum er grinsen
musste. Solle habe solche Fragen als
«Kaufmannsfragen» bezeichnet. Welchen Gewinn
kann ich erzielen, wenn ich Solle heute lese?
Welchen Beitrag leistet ihr Denken in unseren

heutigen Debatten? Solche Fragen gingen
an ihren Texten vorbei, das war der Gedanke
Steffenskys. Ich war sofort überzeugt, und wir
redeten weiter über andere Aspekte des Werks
seiner verstorbenen Frau. Aber gegen Ende
des Gesprächs kamen wir noch einmal darauf

Neue Wege 4.23 19



zurück. Und Fulbert Steffensky sagte, ohne
seine vorherige Antwort zu revidieren, ja, das
seien natürlich legitime Fragen. Aber die Stärke
und gleichzeitig die Schwäche des Denkens seiner

Frau lägen wohl auch in dessen extremer
Zeitbezogenheit. Sie habe sich die Themen
eben auch von der Nachrichtenlage vorgeben
lassen. Später im Zug nach Hause denke ich:
Vielleicht nützt es nichts, die Frage nach der
Verwertbarkeit von Sölles Theologie im Jahr
2023 mit Sölles eigenen Gedanken abzuschlagen.

Vielleicht müssen wir uns eingestehen,
dass in einer Welt, die voll und ganz von
«Kaufmannslogik» beherrscht wird, eben auch wir
nicht frei davon sind. Es gibt so unendlich viele
Bücher und Artikel zu lesen, so viele Podcasts
und Radioprogramme zu hören, so viele
Dokumentationen, Filme und Interviews zu sehen,
dass wir einfach wissen wollen, ob sich eine
Lektüre lohnt, bevor wir uns auf sie einlassen.

In diesem Sinne ist die Frage nach der
Verwertbarkeit Sölles jedenfalls eine sinnvolle
Frage. Lohnt es sich, sie zu lesen? Meine
Antwort ist: Ja. Das ist an dieser Stelle wohl
wenig überraschend, und sie zu begründen
fällt auch nicht schwer. Alleine in welcher
Weise es sich lohnt, darauf müssen wir noch
genauer schauen.

Neues Interesse
an Sölles Theologie

Zunächst ein Hinweis aufdie Sprache Sölles, die
nicht vonungefähr eben auch als Schriftstellerin
und Dichterin bekannt ist. Viele ihrer Texte sind
mitreissend geschrieben, nahe an ihrer Gegenwart,

durchzogen von Beispielen aus ihrem
Leben und dem politischen Geschehen. Immer
wieder baut sie ihre eigenen Gedichte ein. Wer
sich fragt, ob die vielen unterschiedlichen
Textformen, die sie bedienen konnte (wissenschaftliche

Abhandlungen, zeitdiagnostische Essays,
theologische Traktate, informierte Sachbücher

und andere), eigentlich ein Gemeinsames
haben, der oder die könnte es mit Poesie
versuchen. Vieles an ihren Texten ist poetisch und
zieht einen in die Worte hinein, ohne dass sich
sofort erschliesst, warum eigentlich und wohin
die gedankliche Reise führt.

Wem der Hinweis auf die Qualität der
Sprache alleine nicht genügt, dem oder der sei
gesagt, dass diese Sprache eben dazu geführt
hat, dass sie wahrgenommen worden ist. Und
das allein ist ein solch grosses Pfund, dass es
fast nicht grösser gewertet werden könnte.
Denn wo gibt es so was heute schon - eine
Theologin, die über den christlichen Glauben
und seine Bedeutung für sie selbst und die Welt

20

Sölleißt
deswegen
int
sant I

sie
einz

evan-



schreibt und damit ein wirklich grosses Publikum

erreicht?
Seit ihrem Tod schreibt niemand mehr mit

solcher Leidenschaft und solchem sprachlichem

Feuer über und aus der christlichen Religion

heraus. Es schien gar eine Weile so, als
wäre darüber hinaus auch das Interesse an ihr
und ihren Texten sozusagen mit ihr selbst zu
Grabe getragen worden. Zwar wurde sie
verehrt, und es erschienen auch vereinzelt hagio-
grafische Bücher zu ihr, aber eine breitere
inhaltliche Auseinandersetzung mit ihrem
Denken blieb aus. Das ändert sich gerade. Das
Interesse an Dorothee Solle steigt wieder. Das
liegt zum einen sicher daran, dass sich ihr Tod
dieses Jahr zum zwanzigsten Mal jährt. Aber
das liegt auch daran, dass eine junge
Generation von Theolog*innen sich ihr zuwendet.
Auch das könnte also für alle, die es noch
nicht getan haben, ein Grund sein, sie wieder
zu lesen. Diese jungen Theolog*innen werden
sicher gute Gründe haben.

Meiner Beobachtung nach kommt dieses
neue Interesse vor allem aus zwei Richtungen:

Zunächst ist Solle einfach deswegen
interessant, weil sie die einzige weibliche
evangelische Grosstheologin des 20. Jahrhunderts
ist. Aber auch die männlichen Theologen ihrer
Generation können sich nicht mit ihr messen.
Jürgen Moltmann (*1926), Wolfhart Pannenberg
(1928-2014), Trutz Rendtorff (1931-2016) sind
wohl die wichtigsten Namen dieser Jahre.
Nach welchen Kriterien auch immer sich so
eine Rangordnung erstellen Hesse, ich wüsste
nur eine Weise, in der Solle nicht ganz oben
stünde : eine Anordnung nach der Rezeption in
der akademischen Theologie. Das zu ändern
und sie zum Standardstoff von theologischen
Proseminaren und Einführungsvorlesungen zu
machen, ist sicherlich eines der Anliegen der
neuen Sölle-Rezeption.

Es gibt jedoch noch einen zweiten Punkt.
Die eigenen Themen der heute jungen Theo-
log*innen verbinden sich gut mit den Themen,
für die Solle wie keine andere steht: Postkoloniale

Theologie und das damit einhergehende
Interesse am sogenannten Globalen Süden passen

sehr gut zu Sölles Befreiungstheologie; das
Einbinden von Genderaspekten in die Theologie,

das Arbeiten mit diversitätsbezogenen
Fragestellungen findet einen Anknüpfungspunkt

in Sölles feministisch-theologischen
Arbeiten; das Aufnehmen des Klimawandels in
der Theologie weiss sich mit Sölles
ökotheologischen Seiten verbunden.

Es ist einleuchtend und macht die Zuwendung

zu ihrem Denken sicher gerade in der
akademischen Logik von Forschungsgeldanträgen

noch einmal plausibler, diese «prophetische»
Rolle Sölles hervorzuheben. Ein solcher
Zugriff hat aber auch eine Schwachstelle: Es
scheint hier angenommen zu werden, Solle
würde inhaltlich etwas zu Bewältigung der
grossen Fragen der Gegenwart beitragen können.

Inhaltlich aber kann es kein «Zurück» zu
Solle geben. Solle ist eine Autorin, die in der
Zeit von 1954 bis 2003 publizierte. Ihre Fragen
sind damit eben bei aller Vorreiterinnenrolle,
die sie innehatte, doch ganz andere als unsere.
Nur weil Solle Pazifistin war, heisst das nicht,
dass wir bei ihr Punkte gegen Waffenlieferungen

an die Ukraine finden. Ja, es heisst noch
nicht einmal, dass sie sich heute dagegen
aussprechen würde. Ein solcher Zugriff wäre
tatsächlich sinnlos, weil der Forscher oder die
Forscherin dann nur das findet, was er oder
sie sowieso schon weiss und deswegen bei
Solle sucht. Es wäre keine Forschung, sondern
Selbstbestätigung. Eine Analyse der Struktur
ihrer Theologie zeigt zweierlei : Erstens hat sie
ihre Theologie selbst gegen eine spätere
«Verwertung» immunisiert. Zweitens kann die radikale

Gegenwärtigkeit ihrer Theologie - anders
als ein inhaltlicher Rückgriff - als Vorbild für
heutige Theologie dienen.

Die Möglichkeiten
des menschlichen Daseins

aufspüren
Ich versuche beide Punkte auf einmal
aufzunehmen. Die Sölle-Forschung steht noch am
Anfang. Insofern haben bestimmte Aussagen
zu ihrem Werk ganz klar thesenartigen
Charakter. Meine These ist: Die grundlegende
Theorie ihres Denkens ist die der existenzialen
Interpretation nach Rudolf Bultmann. Im
Kern bedeutet das, Bibel und eigenes Leben
unmittelbar aufeinander zu beziehen. In der
Begegnung mit dem Text trifft die Sache (so
Bultmanns Wort), man könnte auch sagen das

Evangelium, auf meine aktuellen Fragen, und
es bildet sich ein neues Verständnis des eigenen
Lebens. Nun mag meine These einerseits nicht
überraschen. Dass Bultmann einer ihrer
wichtigsten Lehrer war, hat sie selbst öfter betont
und ist seitdem auch immer wieder geschrieben

worden. Andererseits gibt es durchaus
würdige Alternativen: Welche Rolle spielte
Friedrich Gogarten (1887-1967)? Welche
Rolle Bertolt Brecht (1898-1956)? Karl Marx
(1818-1883)? Martin Buber (1878-1965) und
Meister Eckhart (ca. 1260-1328)? Und das
sind nun nur die offensichtlichsten Kandidaten.

Dorothee Solle lernte Bultmanns Denken
schon zu ihren Schulzeiten kennen. Es wurde

Neue Wege 4.23 21



vermittelt durch ihre Religionslehrerin Marie
Veit, die bei Bultmann promoviert hatte. In
ihren autobiografischen Aufzeichnungen lässt
sich lesen, dass in dieser Zeit auch Heidegger
und Sartre wichtige Impulsgeber waren. Aber
Bultmann ist der Denker, auf den sie immer
wieder verweist. Das lässt sich bis 1971 leicht
zeigen und bleibt auch danach deutlich.

Von Sölles erster bekannter Publikation
Dekomposition1 (1954) bis zu ihrem Buch
Politische Theologie. Eine Auseinandersetzung

mitRudolfBultmann2 (1971) kommt sein
Name in allen wesentlichen Beiträgen meist
explizit als Referenz vor, und wenn nicht,
steht er implizit im Hintergrund. Der erste
veröffentlichte Text von 1954, gemeinsam mit
ihrem ersten Mann Dietrich Solle verfasst und
im Heft Zeitwende. Die neue Furche erschienen,

ist ein gutes Beispiel dafür, wie produktiv
Solle mit Bultmanns Theorie umging und

wie sehr diese ihr gesamtes Denken prägte -
eben nicht nur in theologischen oder gar
exegetischen Fragen, sondern eigentlich in
allen Fragen, die sie sich in ihren Schriften
stellte. Es geht in diesem Text vordergründig
um die damals sogenannte moderne Kunst;
die beiden Autorinnen gehen auf Werke von
Kandinsky, Mirö, Picasso, Arp und Paul Klee
ein. Sie versuchen der Leser*innenschaft
sozusagen den Sinn einer Kunst zu erklären,
die keiner klassischen Komposition mehr
folgt. Hintergründig allerdings ist der Text
eine Anwendung der Bultmann'schen «exis-
tenzialen Interpretation» auf Beispiele der
bildenden Kunst und Literatur. Die Sölles
unternehmen gemeinsam etwas, was sehr an
Dorothee Sölles kurz zuvor erfolgte Promotion

in Literaturwissenschaft erinnert. Hier
hatte sie neben der Anwendung der
«werkimmanenten Interpretation» ihres Doktorvaters
Wolfgang Kayser vor allem eine Art existen-
ziale Interpretation über die Nachtwachen
von Bonaventura (Literatur aus dem frühen
19. Jahrhundert) erarbeitet.3

In beiden Fällen ist die Pointe des
Unterfangens klar ausgedrückt: Es geht darum,
den Gegenstand der Betrachtung nicht in
einem übergeschichtlichen, zeitlosen Sinne
zu betrachten, sondern die Autorin und der
Autor wollen «in ihm die Möglichkeiten des
menschlichen Daseins aufspüren, geleitet von
der Frage nach dem eigenen Dasein» (S. 729).
Dies ist eine reine Beschreibung. Es gibt hier
kein inhaltliches Interesse. Nur an einer Stelle,
am Ende des Aufsatzes, gehen sie darauf ein,
was das konkret in Bezug auf die «moderne
Kunst» heissen soll. Diese konfrontiert mit
dem Nichts.

Sich der Zeit aussetzen
als Hoffnung

In Heideggers Hauptwerk Sein undZeit finden
sich genau diese Gedanken, die die Sölles hier
als existenziale Interpretation der modernen
Kunst einführen - und Heidegger war einer
der wichtigsten (oder der wichtigste - hier
wird gestritten) Einfluss Bultmanns. Auch
Heideggers Konzept ist inhaltlich unbestimmt. Es
ist eine Art Baukasten, mit dem sich eine
konkrete Theorie bauen lässt. Dass diese in komplett

gegensätzliche Richtungen konkretisiert
werden kann, zeigt sich alleine daran, dass
beispielsweise der von Heidegger massiv geprägte
Jean-Paul Sartre seinen marxistisch-linken
Existenzialismus hier ansetzen konnte, während

immer wieder diskutiert wird, ob nicht
gerade die Nähe Heideggers zu den
Nationalsozialisten in seiner Philosophie schon mit
angelegt ist. Von ganz links bis ganz rechts -
beides geht mit dem Konstrukt des Denkens
Heideggers. Denn die einzige inhaltliche, man
könnte auch sagen ethische, Konkretion in Sein
und Zeit ist der Tod, oder anders ausgedrückt
eben: das Nichts.

In Heideggers berühmter Gewissensauslegung

in Sein und Zeit wird deutlich, was
das inhaltlich heisst. Das Gewissen ruft das
Dasein zu sich selbst. Das Dasein jedoch ist
als «Sein zum Tode» bestimmt. Das bedeutet,
es ist nichts als seine eigene Vergänglichkeit.
Das Gewissen sagt, konkret und übersetzt: Du
wirst sterben.

Für die Ethik bedeutet das vor allem: Du
selbst als vergängliches Dasein bist die
Instanz, die dein Handeln beurteilt und nichts
sonst. Nun, aber was macht ein Mensch aus
diesem Hinweis? Was bedeutet das für die Ethik?
Viele Möglichkeiten kommen hier in den Sinn;
von den egozentrischsten bis zu den sozialsten
Reaktionen ist hier alles möglich. Es liegt am
Dasein selbst, also an jedem Einzelnen selbst,
hier eine Reaktion zu finden.

Die Sölles nehmen diese Gedanken auf,
wenn sie im erwähnten Aufsatz zum Schluss
noch einmal schreiben, was sie unter der
Dekomposition als Methode der modernen
Kunst verstehen: «Wenn die Dekomposition
Konfrontation des Menschen mit dem Nichts
ist, dann konfrontiert sie in eins damit den
Menschen mit sich selbst. Wohin gerät er dabei?
Er hält die Geschichte aus, d. h. er setzt sich
ihr aus, nämlich der Verantwortung, in die ihn
das Unsichtbare ruft. Er hält sie aus als das
Zukünftige, das, was auf ihn zukommt. Wir
wagen es, dieses Sichaussetzen <Hoffnung> zu
nennen.» Konkreter wird es hier noch nicht,

22 Neue Wege 4.23



auch wenn diese Betonung der Hoffnung und
der Zukunft natürlich schon an spätere Gedanken

von Dorothee Solle erinnern. Erst ab den
1968er Jahren beginnt Dorothee Solle die leeren

Begriffe «Hoffnung)» und «Zukunft» mit
konkreten Ideen zu füllen. Sie tut das, indem sie
aktuelle politische Missstände (oder genauer:
das, was sie dafür hält) identifiziert und eine
Perspektive der Besserung ausmalt. Die «Quellen»,

aufdie sie sich dabei bezieht, dienen ihr als

Anregung, Stichwortgeber, Meditationsgrundlage
für die eigene existenziale Interpretation.

Warum betone ich diesen Aufsatz so
genau? Es zeigt sich in ihrem ersten öffentlichen

Text ein Charakteristikum ihres Denkens
und Schreibens, das sich, so meine These, bis
zu ihrem letzten grossen Buch Mystik und
Widerstand4 von 1997 durchzieht. Ob es nun
Gemälde sind (wie in dem genannten Aufsatz),
erzählende Literatur (wie in der Dissertation
und dann besonders auch in der Habilitation)
oder Geschichten aus der Heiligen Schrift oder
die Erfahrungen der Mystiker - die Stoffe dienen

zum Aufdecken «der Möglichkeiten des
menschlichen Daseins [...] geleitet von der
Frage des eigenen Daseins», wie es eben schon
in ihrer ersten Publikation heisst. Damit lassen

sich die genannten «Quellen» je nach dem
Moment und dem Rezipienten, der Rezipien-
tin unterschiedlich interpretieren. Sie müssen
ihre Qualität immer wieder neu erweisen. Nun,
zwanzig Jahre nach ihrem Tod, ist Dorothee
Solle selbst zur Quelle geworden. Sie schreibt
nicht mehr in unsere Zeit hinein, kann sich ihre
Themen nicht mehr von der Nachrichtenlage
vorgeben lassen. Wenn jemand im Jahr 2023
auf die Idee kommen möchte, mit Solle nicht
nur historische Theologie zu betreiben,
sondern sie auch für die Gegenwart oder gar für
die Zukunft zu verwerten, dann wäre es ganz
im Sinne ihrer Schriften, eine existenziale
Interpretation von Solle Schriften zu unternehmen.

Wer einen solchen Weg gehen will, sollte
redlich genug sein, auf den hermeneutischen
Zirkel hinzuweisen, der diese Interpretation
beschreibt: Das, was ich am Ende bei Solle
finden werde, steckt zu einem Teil bereits in meiner

Fragestellung. Und was würde sie nun den
Waffenlieferungen und zu Lützerath sagen?
Lesen Sie sie und fragen Sie sich dann selbst. •
O Konstantin Sacher, *1984, ist seit März 2023 theologi¬

scher Redakteur beim Evangelischen Magazin
Chrismon. Zuvor war er acht Jahre lang wissenschaftlicher

Mitarbeiter für Systematische Theologie an
den Universitäten Giessen, Leipzig und Köln. Er
promovierte über die Todesdeutung im Protestantismus
des 20. Jahrhundert. Sein Buch über Dorothee Solle
erscheint im Sommer 2023 in der Evangelischen
Verlagsanstalt.

1 Dietrich und Dorothee Solle: Dekomposition.
In: Zeitwende. Die neue Furche. November 1954,
S. 728-741.

2 Dorothee Solle: Politische Theologie. Auseinander¬
setzung mit Rudolf Bultmann. Stuttgart 1971;
erweiterte Neuausgabe Stuttgart 1982.

3 Dorothee Solle: Untersuchungen zur Struktur der
Nachtwachen von Bonaventura. Göttingen 1959.

4 Dorothee Solle : Mystik und Widerstand - «Du stilles
Geschrei». Hamburg 1997.

Neue Wege 4.23 23



Wenn eines
Menschen
Wege dem
Herrn
Wohlgefallen,

so lässt er
auch seine
Feinde mit
ihm Frieden
schliessen.
Sprüche 16,7

Dorothee Solle

Ich habe zeit meines Lebens ein ziemlich
schwieriges Problem mit «meinen Feinden»

gehabt. Wenn ich irgendwo etwas
zur Aufrüstung oder zur Privatisierung
des Wassers sagte, kamen immer Zuhörer
und meinten, ich habe da wohl ein
«Feindbild». Das galt vielen als undemokratisch

und blind. Ich meinte dann,
Jesus hat nicht gesagt: «Ihr habt keine
Feinde», das ist liberales Geschwätz.
Das Leben hat Feinde und die 40 000
Menschen, die heute verhungern, wissen
das ganz genau. Die Feinde lieben heisst
nicht, die Feindschaft verleugnen. Es

heisst, im anderen «das von Gott», wie
die Quäker so schön und so unbeholfen

sagen, zu entdecken. Das Vertrauen
darauf, dass es möglich ist, Frieden zu
machen, setzt voraus, dass in jedem
Menschen, auch im Feind, ein Funke von
Gott steckt. Gott bläst den Funken an,
und dann sitzen frühere Feinde und
heutige Freunde um das Feuerchen
herum und erzählen sich Geschichten.

Ist das Friedenstiften oder auch das

Zurückbringen der Feinde zum Frieden
allein Gottes Sache? Ist er der Versöhner,
der richtet alles wohl? Ich glaube das
nicht. Wir alle können an Gottes Handeln
Anteil haben, wir können es vorbereiten,

wie in unserm Spruch angedeutet.
Der Vers klingt etwas sehr theozent-
risch, aber er beginnt immerhin mit den
Wegen eines Menschen, aus denen Gott
Konsequenzen zieht. Es gibt die
Zusammenarbeit, die Kooperation zwischen
Menschen und Gott, und an sie zu glauben,

will uns dieser Spruch lehren.

O Bolderntext für den 25.7.2003.
Dorothee Solle hat ihn in ihrer letzten Lebenswoche
verfasst, bisher ausser in den Bolderntexten
unveröffentlicht.


	Inhalt und Struktur : zur gegenwärtigen Bedeutung des Denkens Dorothee Sölles

