
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 117 (2023)

Heft: 4

Artikel: "Ermunterung, im Gegenwind zu bleiben"

Autor: Steiger, Katharina von / Manemann, Jürgen / Alt, Jörg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1041688

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1041688
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Ermunterung,
im Gegenwind

zu bleiben»
Neue Wege-Gespräch mit Katharina von
Steiger, Jürgen Manemann und Jörg Alt

von Geneva Moser und Matthias Hui

Dorothee Solle beteiligte sich in
den 1980er Jahren in der
Friedensbewegung an Aktionen des
zivilen Ungehorsams. Das ist
angesichts der staatlichen Passivität

gegenüber der
Klimakatastrophe und der ökologischen
Zerstörung höchst aktuell. Der
Jesuit Jörg Alt und der Theologe
Jürgen Manemann aus Deutschland

diskutieren mit der Land-
schaftsschützerin Katharina von
Steiger über die Notlage der
Erde, Widerstand als christliche
Praxis und Dorothee Solle als
Inspiration.

Nw Während wir dieses Gespräch führen, wird
das seit Monaten besetzte Dorf Lützerath
in Nordrhein-Westfalen geräumt, damit
der Konzern RWE dort im Tagebau Braunkohle

abbauen kann. Wie blicken Sie auf

die Ereignisse in Lützerath, Katharina von
Steiger, Jörg Alt und Jürgen Manemann?

kvs Diese Geschehnisse beelenden mich. Dorothee

Solle, wenn sie noch leben würde, wäre
bestimmt dort anzutreffen gewesen im Kampf
gegen die fortgesetzte Zerstörung. Die wohl
vor allem jungen Leute, die in Lützerath
vertrieben worden sind, tun mir leid. Solche
Niederlagen sind schlimm.

ja Ich kenne eine ganze Reihe von Leuten, die
nach Lützerath gefahren sind. Ich war beteiligt

an der Erklärung «Euer Herz lasse sich
nicht verwirren!» (Joh 14,1) - Theolog*innen
solidarisieren sich mit den Protestengegen die
Räumung. Ärgerlich ist ja nicht nur der Abriss
dieser Gebäude, Anlass zum Ärger gibt die
Kohle, die da drunterliegt, und vor allen Dingen

das Märchen, wie positiv es sei, dass als
Kompensation der Kohleausstieg bis 2030
vorgezogen würde. Was eben nicht gesagt wird:
Bis 2030 wird so viel Kohle verfeuert, wie bis
2038 geplant gewesen wäre, und die RWE plant
eine Reserve von weiteren fünfzig Millionen
Tonnen Kohle ein. All dies geschieht auf dem
Hintergrund von Studien, wonach es eigentlich

die Kohle gar nicht mehr bräuchte, weil
es genügend Alternativen gäbe, wenn diese
genauso entschieden ausgebaut würden, wie
man jetzt die Rechte dieses Konzerns
durchzusetzen versucht. Ich empfinde eine völlige
Schieflage in der politischen Verantwortung:
Die Forschung leistet ihren Teil zur Transformation,

die Aktivistinnen leisten ihren Teil,
den Konzernen aber kommt es auf ihren Profit

an, und die Politik hört auf die Konzerne.
Das ärgert mich wahnsinnig. In den aktuellen
Auseinandersetzungen mit der Polizei gibt
es sicher Schuld auf beiden Seiten, aber die
eigentlichen Schuldigen für mich befinden sich
in den Konzernen und in der Politik.

jm Das Ganze ist ein Desaster. Lützerath, dieser

kleine Ort, ist zum Symbol für den Kampf
um das Leben geworden. Und dabei geht es
nicht nur um Kohle. Im Namen von Profit
wurde auch das Gedächtnis ganzer Generationen

ausgelöscht. Lützerath offenbarte nochmals

die Ungleichheit der Machtverhältnisse:
die Macht von RWE in Zusammenarbeit mit der
Polizeimacht auf der einen und die Ohnmacht
der Klimagerechtigkeitsbewegung auf der
anderen Seite. Wie sollen wir damit umgehen?
Wir sollten uns, um ein Wort von Adorno
aufzugreifen, von der Macht der Anderen und der
eigenen Ohnmacht nicht dumm machen lassen.
Unsere Aufgabe ist es, den Ort des Scheiterns

Neue Wege 4.23 9



neu zu besetzen. Ich war nicht in Lützerath,
habe aber bei spontanen Demonstrationen für
den Erhalt von Lützerath in Hannover erlebt,
wie plötzlich ein neues Miteinander der
verschiedenen Klimagruppierungen entstanden
ist. Lützerath - dieser Name ist zum Symbol
einer neuen Verbundenheit avanciert.

ma/ Katharina von Steiger, Sie setzen sich seit
Jahrzehnten gegen Staudammprojekte in
der Grimselregion im Berner Oberland ein.
Sehen Sie Zusammenhänge zwischen
dieser grossen Widerstandsbewegung in
Lützerath und dem, was Sie im Berner
Oberland erleben?

kvs 1986 ist ein grosses Pumpspeicherprojekt
an der Grimsel bekannt geworden. Wir haben
Widerstand dagegen geleistet wegen der
massiven Zerstörung der Umwelt und weil wir
nicht wollten, dass damit Atom- und Kohlestrom

«veredelt» werden soll. Wir haben das
schlimme Projekt «Grimsel West» verzögern,
aufschieben und verhindern können. Aktuell
ist eine Erhöhung der bestehenden Mauern,
trotz Biotop- und Moorschutz, geplant. Im
selben Gebiet ist als Neubau eine weitere
Staumauer von 170 Metern Höhe geplant in einem
bisher praktisch unberührten Gebiet. Wir
wehren uns gegen diesen Ausbau vor allem
aus Umwelt- und Naturschutzgründen. Wir
fürchten, dass unter dem Titel «Klimaschutz»
der Landschafts- und Artenschutz untergeht.
Deshalb ist es sehr wünschenswert, dass sich
die verschiedenen Gruppierungen der
Klimabewegung zusammentun und eine stärkere
Kraft werden. Ich würde mir sehr wünschen,
dass das, was wir auf der Erde noch zu schützen

haben - es geht eben nicht allein um das
Klima und um die Luft - nicht aus den Augen
verloren wird. Wir fühlen uns zurzeit ziemlich

alleingelassen, weil unter dem Eindruck
der drohenden Klimakatastrophe viele
Bestrebungen, Landschaft und Gewässer zu schützen,

überrollt werden. In der Schweiz ist eine
richtige Ausbauschlacht von Wasserkraftwerken

und Solargrossanlagen in den Alpen im
Gang. Es gäbe durchaus verträgliche
Alternativen. Einen Zusammenhang mit Lützerath
sehe ich darin, dass die Wirtschaft und die
Politik weitermachen, als hätten wir einen
zweiten Planeten. Die Zerstörung geht weiter.
Dabei geht es nicht um den Ersatz von Atomkraft

durch Wasserkraft, wie man lange Jahre
behauptet hat.

ma/ In einem Beitrag der Wochenzeitung WOZ
sagten Sie einmal: «Die Landschaft hat

nicht erst einen Wert, wenn ein Mensch
sie sieht.» Worin liegt für Sie persönlich
der Wert der Natur?

Kvs Die Kraftwerksgesellschaft sagte, ein
bestimmter Gewässerabschnitt, ein völlig
intaktes Gletscherbachsystem, sei ja vom
Wanderweg aus nicht sichtbar, und deshalb
spiele es keine Rolle, wenn kein Wasser mehr
fliesse. Ich fand das empörend - als hätte dieser

Bach nur einen Wert dadurch, dass man
ihn sieht. Ein Bach und eine Landschaft haben
einen Wert an sich, ob es uns gibt oder nicht,
ob wir hinsehen oder nicht. Es gibt ja diesen

schlimmen Ausdruck «eine Landschaft
in Wert setzen» - als hätte sie das nötig.
Mein eigener Bezug: Ich lebe in dieser Gegend
inmitten von Bergen, wo die Erfahrung von
Landschaften eine sehr unmittelbare ist und
oft keine sprachlich gefasste. Es ist nicht
einfach «schön» oder «idyllisch». Landschaft und
Natur sind manchmal sehr grob und auch
zerstörerisch. Die Leute, die mit ihr leben, gehen
nicht nur zart mit ihr um, sondern oft auch
entschlossen und machen sie sich zunutze. Früher
geschah die Arbeit in massvoller und nachhaltiger

Weise: Man rodete im Bewusstsein, dass
das nachwuchs. Damit bin ich aufgewachsen:
Ich bin drin und beteiligt. Es ist nicht so, dass
ich hier wäre, und da drüben wäre die Natur.
Ausserdem ging ich und gehe ich sehr oft in
die Berge klettern, wandern, alles Mögliche.

Nw Sie haben im selben Zeitungsbeitrag
Dorothee Solle als Inspirationsquelle für
ihr Engagement genannt. Das überrascht.
Was ist Ihr Bezug zur Theologin?

Kvs Als junge Frau habe ich mich sehr für
grundsätzliche, philosophische und
Religionsfragen interessiert. Auf Dorothee Solle bin
ich im selben Zeitraum gestossen, in dem der
Club of Rome Die Grenzen des Wachstums
publiziert hat. Ich habe das alles sehr intensiv

in mir aufgenommen, später dann auch die
Befreiungstheologie und soziale Bewegungen.
Es waren stärker gesellschaftspolitische als
Umweltbewegungen, die mich beschäftigten,
aber für mich war das immer eins : Einsatz für
die Schwächeren. Bei Dorothee Solle habe ich
eine unwahrscheinliche Ermunterung erfahren,

im Gegenwind zu bleiben und nicht
einzuknicken, wenn die Mehrheit anders denkt.
Ich habe zwischendurch länger nichts von ihr
gelesen, merke dann aber zu meiner eigenen
Verwunderung, dass ich mich auf sie beziehe,
wenn ich gefragt werde: Wieso machst du das
seit fünfzig Jahren? Man kann nicht einfach

10 Neue Wege 4.23



5>ltornati\/lnc cinH
verstummen, man muss Unrecht benennen und
sich wehren.

ma/ In der Biografie von Dorothee Solle gibt
es diesen roten Faden von zivilem
Ungehorsam. Sie beteiligte sich in den 1980er
Jahren an Sitzblockaden vor dem Nato-
Mittelstreckenraketendepot in Mutlangen
oder vor dem Giftgaslager in Waldfischbach.

Für sie waren diese Auseinandersetzungen

mit solchen Methoden gewaltfreier
Illegalität, wie sie das nannte, mit Verhaftung

und Kriminalisierung auch, ganz wichtig.

Sie war unter anderem inspiriert von
linken katholischen Pazifist*innen in den
USA wie den Gebrüder Berrigan. Sie, Jörg
Alt, beteiligen sich heute an Aktionen
der Klimaaktivist'innen der «Letzten
Generation», beispielsweise indem Sie sich bei
medial sehr sichtbaren Strassenblockaden
an die Fahrbahn festkleben.

ja Wenn man mir vor fünfzehn Monaten
gesagt hätte, was ich alles machen werde, dann
hätte ich gelacht. Natürlich war ich seit vierzig
Jahren in Sachen sozialer Gerechtigkeit und
ökologischer Nachhaltigkeit unterwegs. Aber

was Kipppunkte sind, habe ich erst durch die
Bewegung Fridays for Future richtig verstanden.

Durch den Kontakt mit diesen jungen Leuten

wurde mir klar, wie ernst die Lage ist. Und
durch den Hungerstreik von Henning Jeschke
und sechs anderen Personen der «Letzten
Generation» ist mir nochmals klar geworden,
wie gross die Sorge der jungen Generation ist
vor dem, was da kommt. Das war der Punkt, an
dem ich sagte, dass wir als Ordensleute nicht
zurückstehen können. Ich hatte zuvor schon
Kampagnen gemacht für Stan Swamy, meinen

Mitbruder, der noch mit neunzig Jahren
in Indien für die Rechte der Indigenen eintrat,
ins Gefängnis kam und dort an Corona starb.
Es war mir klar, dass es auch im Jesuitenorden
solche Leute gibt, aber bis zum Hungerstreik
der «Letzten Generation» war mir nicht bewusst

gewesen, dass wir in Europa auch in einer Situation

sind, wo diese Form des Protests angemessen,

nötig und alternativlos sein kann. Das war
der Lernprozess, den ich durchlaufen habe. Ich
hatte zwar Daniel Berrigan, auch er Jesuit, zu
seinem 80. Geburtstag getroffen, und er hatte
mir ein Buch von sich geschenkt. Aber richtig
gelesen habe ich das erst, nachdem ich meine
ersten Straftaten begangen habe. Ich habe, wie

Neue Wege 4.23 11



man eben so schön sagt, eine nachholende
Entwicklung durchlaufen. Das Verfahren wegen
Klauens von Lebensmitteln ist mittlerweile
eingestellt, eines wegen Schwarzfahrens und
eines wegen zweimal Strassenblockade mit
Festkleben und Nötigung laufen noch, und
dazu kommt die Selbstanzeige wegen
Unterstützung einer mutmasslich kriminellen
Vereinigung und des Werbens von Mitgliedern.
Auch dieses Verfahren läuft noch.

nw Sie leisten Ihren Widerstand explizit als

Ordensmann, als religiöse Person. Was löst
das aus?

ja Das polarisiert. Meine ganze Beziehung
zur politischen Welt hat sich dadurch verändert.

Wenn ich Leuten schreibe, bekomme ich
keine Antwort mehr, weil ich mittlerweile in
einen Topf von «Klimaterrorist*innen» und
«Ökofaschist*innen» geworfen werde von
Leuten, die sich mit solchen abwertenden
Äusserungen vor den Forderungen schützen.
In der Kirche selbst polarisieren die Aktionen

genauso, ich bekomme hässlichste
Rückmeldungen von Rechtskatholik*innen. Ich
kriege wenig Unterstützung von
Kirchenverantwortlichen. Zu den Einzigen, die mich in

der Kirche wirklich unterstützen, zählt mein
eigener Orden. Auch da ist das, was ich tue,
natürlich nicht unumstritten. Aber ich stelle
fest, dass in dem Masse, in dem ich nicht
lockerlasse und gut kommuniziere, im
Jesuitenorden das Bewusstsein wächst, dass dieser

Widerstand tatsächlich gut begründet und
vielleicht sogar alternativlos sein könnte. Es
gibt mittlerweile auch andere Jesuiten, die sich
an Aktionen beteiligt haben. Dass sich einige
zu alt für solche Aktionen fühlen, stimmt mit
der Realität nicht überein. Bei der Nürnberger
Strassenblockade, an der ich teilnahm, waren
die zwei ältesten Beteiligten über 70 Jahre alt
und Joe, der mit mir in München in der Zelle
sass, ist 91.

Nw Sie haben am Anfang die Dringlichkeit des
Handelns beschrieben. Das klingt nach einer
Angst - Angst um die Zukunft dieses Planeten.

Wie gehen Sie mit dieser Angst um?

ja Die Eco-Anxiety, die vor allen Dingen unter
jungen Menschen um sich greift und anderen
sensiblen und intelligenten Leuten, die merken,

worauf wir zusteuern, ist gut, denn die
Psychologie sagt: Wer unter den gegebenen
Umständen keine Angst empfindet, ist gestört.



Das betrifft auch mich als Seelsorger, weshalb
es auch wichtig ist, dass sich Leute aus der
Kirche mit einem soliden spirituellen Fundament

an diesen Aktionen beteiligen. Ich möchte
dabei Dorothee Solle anführen, wonach wir
bei bestimmten Krisen nicht auf den Deus ex
Machina warten sollen, der die Dinge für uns
richtet, sondern dass Gott eben über unsere
Hände, Herzen, Münder und Füsse die Welt
verändert und transformiert. Das gibt auf der
einen Seite unserem Engagement die Ernsthaftigkeit,

und auf der anderen Seite betont das,
dass wir nie alleine sind, auch wenn es so
aussieht. Gott arbeitet uns von der anderen Seite
zu und ist mit uns auf dem Weg. Insofern bin ich
trotz aller empirischen apokalyptischen
Visionen, die zunehmen und auch von uns erfahren

werden, zuversichtlich, dass wir tatsächlich

eine bessere Welt für alle absichern und
die Kurve noch kriegen können. Vor kurzem
wurde mir auf einem Vortrag gesagt, ich sei
ein guter Apokalyptiker, der sich nicht darauf
beschränkt, nur den Weltuntergang herbeizureden,

sondern immer auch noch einen Ausweg

aufzeigt. Aufgrund der Tatsache, dass ich
an einen liebenden Gott mit einer sehr guten
Schöpfung glaube, denke ich wirklich, dass wir
das noch schaffen können. Aber nur deswegen,
denn die Wissenschaft sagt eindeutig, dass wir
schon Alarmstufe Rot haben.

zw Jürgen Manemann, Sie haben kürzlich
einen Appell an die katholischen Bischöfe
in Deutschland mitinitiiert, in dem Sie
diese auffordern, sich angesichts des fossilen

Irrwegs für eine radikale Wende in
der Klimapolitik einzusetzen. Ziviler
Ungehorsam sei bis in die Gegenwart hinein
Bestandteil christlicher Praxis und werde
immer wieder neu inspiriert durch die
Erinnerung an Propheten und an Jesus,
heisst es im Appell. Als Beispiel wird auch
das Kirchenasyl genannt. Die sich rasch
entwickelnde Notlage in der Klimakatastrophe

fordere zum Handeln heraus.
Es könne keine Theologie betrieben, keine
Kirche gelebt werden, die diese Notlage
der Erde nicht als ihre zentrale Herausforderung

begreife. Woher die Hoffnung,
dass Bischöfe auf einen solchen Aufruf
einsteigen und Christinnen zuhauf zivilen
Widerstand üben?

jm Wir müssen alle Möglichkeiten nutzen, die
wir haben, um Menschen für die dramatische
Situation zu sensibilisieren. Ein solcher Appell
will ansprechen, anrühren, ermutigen, sich
einzubringen. Und wer weiss, vielleicht löst er

ja bei einigen Bischöfen und Theolog*innen,
die bislang katastrophenblind sind, etwas aus.

Sie, Frau von Steiger, haben vollkommen
recht : Wir dürfen nicht nur über die klimatische
Katastrophe reden. Wir müssen auch über die
ökologische Katastrophe sprechen, die,
wissenschaftlich gesehen, sogar die grössere
Katastrophe ist. Vergessen wir nicht das Leid der
nichtmenschlichen Kreaturen! Die Situation,
in der wir leben, ist schlicht und einfach
unerträglich. Sie fordert zum Widerstand heraus.
Es gibt viele Formen zu widerstehen, etwa
Aktionen des zivilen Ungehorsams. Wer sich
an solchen Aktionen nicht beteiligen kann,
könnte zumindest - das war auch der Sinn
dieses Appells - Solidarität zeigen, um so ein
Zeichen gegen die Kriminalisierung von
Aktivistinnen zu setzen. Der Schöpfungsauftrag
besteht schliesslich darin, wie der Exeget Erich
Zenger deutlich gemacht hat, mit Gott um das
Leben zu kämpfen. Wie können wir denn noch
in den Spiegel schauen? Dorothee Solle hat in
Mystik und Widerstand darauf aufmerksam
gemacht, dass es allein schon um der eigenen
Würde willen notwendig sei, zu widerstehen.

Nw Widerstehen um der eigenen Würde
willen, um sich selber, den Mitmenschen
rundherum, der Welt rundherum, in
die Augen schauen zu können - ist das
auch Motivation für Sie, Katharina von
Steiger und Jörg Alt?

Kvs Für mich ist das etwas sehr Wesentliches.
Ich sehe keine Alternative zum Widerstand und
zum Benennen von Unrecht. Es höhlt einen
buchstäblich aus, wenn man sich nicht äussert,
man erodiert innerlich, es bleibt nichts übrig,
wenn man immer so lebt, wie man eigentlich
gar nicht möchte, und die Stimme nicht erhebt.
Bei den Wasserkraftprojekten im Grimsel-
gebiet müssen wir realistischerweise fürchten,
dass wir zu schwach sind, um sie verhindern
zu können. Gleichwohl bleibt es entscheidend
wichtig, dass wir laut protestieren. Da geht es
mir schon um etwas - ich weiss nicht, ob ich
das Würde nennen kann, aber auf jeden Fall um
Integrität, Ganzheit, Stimmigkeit.

ja Mit einer meiner grossen Inspirationsquellen,
Henning Jeschke, spreche ich auch oft

darüber, ob die Aggression und der Hass, den wir
ja auch erzeugen mit unseren Aktionen, das
alles wert ist. Henning hat dann den Spruch
drauf: «Wir sind nicht hier, um geliebt zu werden,

sondern um das zutun, was richtig ist, was
sonst niemand tut und was jetzt getan werden
muss.» Die Frage, ob ich mir im Spiegel ins

Neue Wege 4.23 13



Gesicht gucken kann, begleitet mich schon das

ganze Leben, aber sie bekommt in dieser
Situation noch mal eine ganz andere Bedeutung.

Nw Jürgen Manemann: Sie sprechen in diesem
Zusammenhang immer mal wieder von der
Relevanz von Mitleid, von Leidensfähigkeit
als Motor für christliche Ethik beziehungsweise

für die «Lebensform Christentum»
oder die «Lebensform Kirche», wie Sie das
nennen. Wie führt diese Haltung, Würde
zu behalten und leidensfähig zu bleiben,
nicht in eine Vereinzelung, in der jeder und
jede für sich selber einen Weg suchen
muss, sondern in ein kollektives Wir, ein
demokratisches Wir?

jm Das hängt von dem ab, was mich antreibt.
Für mich ist in den letzten Jahren das Wort
«Ehrfurcht vor dem Leben» von Albert Schweitzer
immer wichtiger geworden. Ich bin der festen
Überzeugung, dass wir über die Ehrfurcht vor
dem Leben tiefer nachdenken müssen. Schweitzer

hat recht, wenn er unterstellt, dass jeder
Mensch die Erfahrung der Ehrfurcht vor dem
Leben macht. Das geschieht in Erschliessungs-
ereignissen. Das Problem ist allerdings, dass
wir in kapitalistisch geprägten Gesellschaften
aufgewachsen sind, die uns viele Möglichkeiten

an die Hand geben, diese Erfahrungen zu
neutralisieren oder sie zumindest an den Rand
zu drängen. Wir fürchten ihre Wirkung. Dabei
sollten wir den Mut aufbringen, die Ehrfurcht
vor dem Leben zu unserer Grundhaltung zu
machen. Dann wird unser Leben von dem Prinzip

geleitet, dass es gut ist, Leben zu erhalten
und zu fördern; dass es schlecht ist, es zu
vernichten. Die Ehrfurcht vor dem Leben öffnet
mich für die Erkenntnis: «Ich bin Leben, das
leben will, inmitten von Leben, das leben will»
(A. Schweitzer). Das nötigt uns zur Radikalität.

Ich teile Dorothee Sölles Einsicht, dass das
Widerstehen mit einem Staunen beginnt.
Ehrfurcht vor dem Leben erweckt erst mal ein Staunen.

Auf das Staunen folgt dann Solle zufolge
ein Seinlassen und Loslassen. So entsteht Raum
für andere und anderes - und für Widerständig-
keit. Widerstehen heisst aber nicht, bloss etwas
aufzuhalten. Widerstand will mehr sein als
Aufhalten. Widerstehen heisst für Solle mitschöpferisch

leben. Das verhindert Vereinzelung.

ma/ Diese Kategorien, die jetzt im Gespräch
sind, Würde, mir selber im Spiegel
entgegenschauen können, dieses Staunen - wie
Solle sagt, ist Staunen oder Verwunderung
eine Art, Gott zu loben -, diese Mitleidensfähigkeit,

das sind alles Kategorien, die

in kapitalistischen Besitzverhältnissen, wie
wir sie haben, keinen Wert haben. Sie
kommen eigentlich nicht vor, sie sind nicht
quantifizierbar. Wir sehen das in Lützerath
und am Triftsee im Grimselgebiet: Ganz oft
scheitern wir an Besitzverhältnissen. Was
hilft da, und was kann uns da eine Analyse
des Kapitalismus helfen?

kvs So lange Zeit aushalten - ich bin seit
1986 dran und auch angefeindet - kann ich
dank Freundschaften mit ähnlich Gesinnten
oder mit Menschen, die sich anderswo
einsetzen. Das ergibt ein tragfähiges Geflecht,
eine Gemeinschaft. Wir sind uns einig darin,
dass das kapitalistische System keine Lösungen

anbieten kann, nur schon wegen des
Wachstumszwangs.

Nw Jörg Alt, Sie sind in verschiedenen Vernet¬
zungen enorm aktiv. Hat das Staunen
als tragender Grund da noch seinen Platz?
Kommen Sie zur Ruhe, um das Staunen
über die Schöpfung auch als eigentliche
Triebfeder des politischen Widerstands
wahrnehmen zu können?

ja Ich möchte die vorige Frage nochmals
beantworten: Was kommt im Neoliberalismus
nicht vor? Ich stelle Menschen die Frage: Was
macht euch glücklich? Was ist euch im Leben
wichtig? Dann kommen Begriffe wie Familie,
Freundinnen, Natur, Sicherheit, Gesundheit,
öffentliche Güter, öffentliche Dienstleistungen

- alles Dinge, die man nicht kaufen und
besitzen und wegsperren kann. Die Menschen
wissen doch, was sie wollen, und sie tun doch
das Falsche; hört doch in euch hinein, was
euch wichtig ist, und handelt danach. Wenn
man kapiert hat, was einen wirklich glücklich

und zufrieden macht, weiss man, dass das
Wirtschafts- und Gesellschaftssystem, das wir
haben, genau diese Dinge nicht leistet. Das
«There is no alternative» des Neoliberalismus
ist Quatsch, denn es gibt ja unzählige
Wirtschaftstheorien, die nicht mehr auf Wachstum
aufbauen und sich innerhalb der planetaren
Grenzen bewegen. Der Dreh- und Angelpunkt
ist, dass Menschen kapieren, wie sie eigentlich
wirklich glücklich und zufrieden leben wollen
und sich nicht mehr nach Strich und Faden
manipulieren lassen.

Hier hat vielleicht ein Ordensmann mit
seinem zeichenhaften Leben eine Rolle. Wenn
ich den ganzen Tag mit einer Leichenbittermiene

durch die Gegend gehe, nimmt man mir
das alles nicht ab. Ich bemühe mich darum und
versuche möglichst viele Auszeiten zu haben,

14 Neue Wege 4.23



für das Gebet und die Meditation, aber vor
allem in der Natur.

jm Neues ist möglich. Wir dürfen aber das
Neue nicht im Modus des Herstellens begreifen.

Dann würde alles falsch werden. Das
Neue durchbricht unseren Machbarkeitswahn.
Wir können es nicht herstellen. Es kann sich
nur einstellen. Solange wir das nicht verstehen,

werden wir die extraktivistischen Strukturen

nicht auf Neues hin überschreiten. Und
hier kommt die Mystik ins Spiel, das Moment
des Sichzurücknehmens. Sie schützt mich
davor, «die Melodie der Herren dieser Welt
zu spielen», so würde es wohl Dorothee Solle
formulieren.

Im Blick auf Aktionen des zivilen
Ungehorsams rät Solle uns dringend, Erfolg nicht
zum Kriterium des Gelingens unserer Aktion
zu machen. Ich stimme Solle zu und würde
einen zivilen Ungehorsam ablehnen, der sich
einbildete, diese gewaltige Maschine des
Kapitalismus lahmlegen zu können. Das kann ziviler

Ungehorsam nicht leisten. Dazu benötigen

wir andere Praktiken. Das einzusehen
fällt nicht leicht, weil uns die Zeit wegläuft.
Wenn wir aber Erfolg zu unserem Kriterium
machen, dann entspiritualisieren wir unseren
Widerstand. Erfolgsversessenheit wird durch
die Strukturen angefeuert, die es zu durchbrechen

gilt. Beurteilen wir unsere Aktionen nicht
danach, ob sie erfolgreich sind. Es scheint
mir wichtig zu sein, darüber in der
Klimagerechtigkeitsbewegung nachzudenken.

Wir sollten eine lernende Klimagerechtigkeitsbewegung

sein. Ich bin unter anderem bei
«Extinction Rebellion» (XR) aktiv. Die britische

XR hat an Silvester 2022 eine Resolution
mit dem Titel «We quit!» («Wir hören auf»)
veröffentlicht. Gemeint ist: Wir ändern die
Taktik. Wir setzen jetzt mehr auf die Mobilisierung

einer kritischen Masse als aufBlockaden.
Die Grenzen und Möglichkeiten des zivilen
Ungehorsams müssen meines Erachtens ständig

neu ausgelotet werden. Die grosse
Transformation, oder ich ziehe das Wort «Revolution»

vor, wird nicht dadurch ausgelöst, dass
wir Aktivistinnen mit unseren Aktionen
immer stärker in der medialen Öffentlichkeit
präsent sind. Das ist wichtig, wir brauchen das

strategisch - ja. Aber wir sollten uns darüber
im Klaren sein, dass, wie es der Dichter und
Musiker Gill Scott-Heron in den 1960er Jahren

gesungen hat: «The revolution will not be
televised». Die Revolution wird nicht in den
Medien stattfinden, auch nicht in den sozialen
Medien. Aktionen des zivilen Ungehorsams
dienen in erster Linie der Sensibilisierung.

Diese Whirlwind-Aktionen unterbrechen das
Weiter-so für einen Moment. Für eine
Revolution braucht es aber gleichzeitig Praktiken
des Community-Organizings, kommt es doch
darauf an, Menschen zu helfen, sich produktiv
zu politisieren.

ma/ Katharina von Steiger, Sie haben viel Erfah¬

rung damit sammeln müssen, nicht
einfach auf Erfolge zu bauen, nicht Widerstand
zu leisten im Wissen darum, dass er Schritt
für Schritt zum Ziel führt und die grosse
Strategie umgesetzt werden kann. Erkennen
Sie sich in dieser Vorstellung wieder, trotzdem

Teil einer grossen Transformation oder
sogar einer Revolution zu sein?

Kvs Unsere Erfahrung ist eindeutig nicht jene,
dass wir einen Erfolg nach dem anderen
verbuchen konnten. Es geht eher darum, am «So
nicht! So geht's nicht weiter!» festzuhalten.
Wir wissen zwar nicht, wie es genau weitergeht.

Es ist die Essenz der Hoffnung, dass wir
nicht genau wissen, was dann käme. Aber wir
halten stur daran fest, dass es so nicht weitergeht.

Das sehe ich übrigens auch theologisch
begründet: Einer der Namen des Gottes ist ja
«Ich bin, der ich sein werde». Ehe ich auf den
Weg gegangen bin, kann ich gar nicht wissen,
wohin er mich führt. Diese Haltung ist es, die
uns hilft, nicht aufzugeben.

jm Mir fällt gerade noch etwas von Dorothee
Solle ein. Wenige Tage vor ihrem Tod hielt sie
einen Vortrag in Bad Boll. Am Ende der
Veranstaltung sprach sie über das individuelle Leben
nach dem Tod: «Ich wünsche mir wirklich von
ganzem Herzen, dass diese Erde bleibt, dass

Frühling, Sommer, Herbst, Winter kommen
und gehen, dass das bleibt, dass diese Schöpfung

bestehen bleibt. Ob ich als Person [...] da

vorkomme, das ist mir nicht zentral. [...] Der
Fluch ist das Töten, nicht das Sterben.» Das
waren ihre letzten öffentlichen Sätze. •
O Jörg Alt SJ, *1961, ist Jesuit und Priester und hat Ab¬

schlüsse in Philosophie, Theologie und
Sozialwissenschaft. Er arbeitete 20 Jahre für den Jesuiten-
Flüchtlingsdienst, anschliessend für das Hilfswerk
«jesuitenweltweit». Seit 2019 ist er in der
Klimagerechtigkeitsbewegung engagiert und wurde bekannt
durch seine Beteiligung an zivilem Ungehorsam.

o Jürgen Manemann, *1963, ist Umweltphilosoph und
Politischer Theologe. Zuletzt veröffentlichte er 2021
das Buch Revolutionäres Christentum, erscheinen
wird demnächst Rettende Umweltphilosophie.

o Katharina von Steiger, *1957, setzt sich im Grimsel-
verein und im Triftkomitee für den Schutz von
Landschaft und Gewässern und für eine umweltverträgliche

Energieversorgung ein.

Neue Wege 4.23 15



Unser Herz
freut sich
des Herren
und wir
trauen auf
seinen
heiligen
Namen.
Psalm 33,21

Dorothee Solle

Die Freude an Gott ist vielleicht das Aller-
wichtigste, was die Psalmen uns lehren
können. Das Buch der Psalmen ist ja das
Liederbuch, das Gesangbuch des Alten
Bundes. In ihm stehen verzweifelte
Lieder, Klagerufe, Bittgesänge, aber eben
auch und vielleicht an erster Stelle die
Freude an Gott, an seiner Schöpfung,
an Sonne, Mond und Sternen, die auf-
und untergehen, an Wäldern und Feldern,
an Narzissen und Tulipan. «Oh, wie
schön ist Deine Welt, Vater, wenn sie
golden strahlet, wenn Dein Glanz her-
niederfäilt und die Luft mit Schimmer
malet» ist ein Lied, das wir früher oft
gesungen haben. Es ist eine Art von Glück,
diese Freude an, oder sollte man nicht
besser sagen «in» Gott?

Die Psalmen sind in einer Elendswelt
entstanden, die wir uns heute kaum
noch vorstellen können. Abhängigkeit
vom Wetter, vom fehlenden Wasser,
von Krankheiten, von Schmerzen, Ängsten,
Nöten, denen die Menschen schutzlos
ausgeliefert waren. Wieso spielt in dieser

Welt der Ängste vor wilden Tieren
und habgierigen Feinden, vor frühem
Tod und sterbenden Kindern das Lob
Gottes eine solche Rolle? Warum «freut
sich unser Herz», und woher kommt
dieses merkwürdige Vertrauen, dass es
auch morgen etwas zum Freuen gibt?
In einer jüdischen Psalmenauslegung
heisst es: «Die Welt wird erst sichtbar,
wo sie besungen wird.» Und wie werden
erst glücklich, wenn wir mitsingen.

O Bolderntext für den 30.7.2003.
Dorothee Solle hat ihn in ihrer letzten Lebenswoche
verfasst, bisher ausser in den Bolderntexten
unveröffentlicht.





im '


	"Ermunterung, im Gegenwind zu bleiben"

