
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 117 (2023)

Heft: 3

Anhang: Erwägungen 1/2023 : Journal der Theologischen Bewegung für
Solidarität und Befreiung. 40 Jahre Theologische Bewegung : die
Themen bleiben aktuell

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Journal der Theologischen Bewegung für Solidarität und Befreiung

Erwägungen 1/2023
40 Jahre

Theologische Bewegung:
Die Themen bleiben aktuell

Es sei gleich vorweggenommen: Die Jubiläumsfeier

der Theologischen Bewegung für
Solidarität und Befreiung (TheBe), die letzten
November in Luzern stattfand, war ein gelungener

Anlass. Ermutigend, motivierend, kraftvoll

- so bezeichneten viele Teilnehmerinnen
das Fest zum 40-jährigen Bestehen der Bewegung.

Wobei auch klar war, dass die TheBe, wie
so viele andere sozial engagierte Gruppierungen,
mit abnehmenden Mitgliederzahlen konfrontiert

ist. Die Fragen hingegen, vor die uns die
heutige Weltsituation stellt, haben sich kaum
geändert und sind wohl eher noch bedrängender
als vor 40 Jahren. Solidaritätsgruppen sind
also wichtiger denn je!

Die Geschichte und die heutige Situation
der TheBe stehen deshalb im Zentrum dieser
Nummer. Es lohnt sich, den Wurzeln einer
Bewegung nachzugehen, die nicht nur die
Geschichte ihrer Mitglieder, sondern auch ein
Stück Zeitgeschichte wiederspiegelt. Der
Rückblick zeigt, wie die Aufbrüche der 1970er
Jahre mit etwas Verspätung die Kirchen
erreichten, wie die Befreiungstheologie und die
feministische Theologie dadurch Verbreitung
fanden und schliesslich auch Umweltfragen
umfassten (s. Seiten 18-26).

Auch in der Casa Comün, die letztes Jahr
am Rand der ÖRK-Vollversammlung in
Karlsruhe stattgefunden hatte, ging es um diese
Fragen. Das alternative Programm, das von
einer TheBe-Reisegruppe aus der Schweiz
besucht wurde, soll deshalb hier ebenfalls Platz
erhalten (s. Seiten 27-30).

Christine Voss

Prägende Erfahrung
Christine Voss
5.18

Gespräch mit
Urs Häner
Christine Voss
5.19

Der Blick zurück
nach vorn
JoséAmrein-Murer
S. 21

Impulse aus
dem Süden
Josef Estermann
S. 23

Umweltfragen als
brennendes Thema
Gaby Zimmermann
S.25

Casa Comün

Ein Ort für
Basisgruppen
Christine Voss
S.27

Die «Zeichen der Zeit»
im Blick
Esther Gisler Fischer
S. 28

Die Casa Comün als
Ergänzung zum ORK
Jacob Schädelin,
Verena Keller, Matthias Hui,
Maria Klemm-Herbers
S. 29

Aus Vorstand und
Arbeitsgruppen
S.31

Manifest «Schweigen
der Kirchen»

Agenda
S. 32

Erwägungen 1/23 17



Prägende Erfahrung
Christine Voss

40 Jahre Theologische Bewegung
für Solidarität und Befreiung
(TheBe) - das Jubiläum gab Anlass
zum Feiern am 19. November 2022
in Luzern. Mit Referaten und
Diskussionen wurde über die Vergangenheit

und Zukunft nachgedacht.

Soll man ein 40-Jahr-Jubiläum überhaupt
feiern? Gehört es in die Reihe der klassischen
runden Daten? So fragte Urs Häner, ehemaliger

Präsident der TheBe und Moderator der
Jubiläumsfeier, zu Beginn des Anlasses. Die
Frage sei ihm in den letzten Wochen öfter
gestellt worden. Er beantworte sie mit: «Doch,
es ist der richtige Moment für ein Fest!»

Das Interesse an der Jubiläumstagung und
die engagierten Diskussionen bestätigten
Häners These. Da hatten sich einerseits die
Vertreterinnen der Gründungsgeneration versammelt,

die damals noch Theologiestudierende
waren, heute aber auch als Pensionierte weiterhin

an den damals gestellten Fragen arbeiten.
Da waren andererseits TheBe-Mitglieder, die
später dazugekommen waren, inzwischen aber
auch zur älteren Generation gehören. Allen
gemeinsam war die Hoffnung, dass die Impulse
der Gründungszeit weiterwirken können. «Wer
sich heute im religiös-sozialen Umfeld bewegt,
ist noch mehr als damals darauf angewiesen,
nicht allein unterwegs zu sein» - so hiess es
in der Diskussionsrunde.

Impulse aus dem Süden

«Blick zurück nach vorn» - der Titel des

Vormittagsprogramms sollte denn auch anzeigen,
dass man nicht nur in Erinnerungen schwelgen

wollte. Durch die gelungene Mischung
von «Inputs» und «Resonanzräumen» - das
heisst von Kurzreferaten und Diskussionen, in
denen das Gehörte reflektiert wurde - entstand
ein Mosaik von Gedanken zu Vergangenheit,
Gegenwart und Zukunft.

So ging José Amrein-Murer, Gründungsmitglied
der TheBe, zu den Anfängen der TheBe

zurück (s. S.21): «Der Anfang war eine
Person», nämlich Toni Peter, Theologe und
Mitglied der Missionsgesellschaft Bethlehem, der
damals, aufgerüttelt durch die Ungerechtigkeit
in den Nord-Süd-Beziehungen, sein Umfeld mit

Impulsen aus der Befreiungstheologie anzustecken

vermochte. «Toni Peter war ein Mensch,
der bewegte», so Amrein. Das erste aktive
Engagement der jungen Bewegung konzentrierte

sich aufdie Ausbeutung des Südens durch
das Finanzsystem des Nordens, konkret aufdie
Bankeninitiative, die schon damals das
Bankgeheimnis ins Visier nahm (Abstimmung 1984).

Josef Estermann zeigte in seinem «Input»
hingegen mehr den theologischen Weg auf, den
die TheBe gegangen war, das heisst, deren
Verbindung zur Befreiungstheologie (s. S.23). So

war die TheBe massgeblich daran beteiligt, die
neuen Impulse, die damals aus Süd- und
Zentralamerika kamen, in der Schweiz aufzufangen
und weiterzuverbreiten. Bis die «kontextuel-
len Theologien aus dem Globalen Süden», wie
sie heute genannt werden, zur inspirierenden
Quelle für den Norden wurden, war es allerdings

in weiter Weg. Ort des Austausches war
die TheBe.

Hoffnungspotenzial - bis heute

Ein anderer Stil prägte die Beiträge der beiden
Frauen in der «Input»-Runde, Verena Keller
vom TheBe-Vorstand und Gaby Zimmermann,
Theologin und TheBe-Mitglied der ersten
Stunde. In einem launig-humorvollen Interview,
das Urs Häner mit Verena Keller führte, gab die
ehemalige Schauspielerin Einblick in ihren langen

Weg von der Bühne bis zum religiös-sozialen
Engagement. Gaby Zimmermann hingegen

zeigte auf, wie die Gründung der TheBe eine
Erfahrung war, die Leben und Handeln vieler
Mitglieder bis heute prägt. Wobei für Zimmermann

klar ist, dass heute das Engagement für
die Umwelt unverzichtbar mit den sozialen Fragen

verbunden ist (s. S. 25). Am Nachmittag war
das prägnante Referat von Franz Segbers,
emeritierter Theologieprofessor aus Deutschland,
zum Thema «Befreiungstheologie im Wandel»
ein weiterer Höhepunkt der Tagung.1

Dass es eine Bewegung wie die TheBe
weiterhin braucht - davon waren die
Anwesenden überzeugt. «Ich lebe bis heute von dem
Hoffnungspotenzial, das damals vorhanden
war», so eine Teilnehmerin. Und eine andere
bedankte sich bei den Gründer*innen: «Wenn
es euch nicht gäbe, wäre ich schon längst aus
der Kirche ausgetreten.» •
0 Christine Voss, *1956, ist Journalistin in Zürich und

Redaktorin der Erwägungen.
1 Aus Platzgründen kann das Referat in dieser Nummer

nicht abgedruckt werden. Wir werden später darauf
zurückkommen. Wer den lesenswerten Text anschauen
möchte, findet ihn auf der Website der TheBe: thebe.ch
(s. Rubrik Statements).

18 Erwägungen 1/23



«Es ist noch lange
nicht vorbei mit den
Fragen um Solidarität
und Befreiung»
Gespräch mit Urs Hänervon Christine Voss

Vielen Mitgliedern ist Urs Häner als
engagierter TheBe-Präsident aus
den 1990er Jahren in Erinnerung. Für
das 40-Jahr-Jubiläum ging er den
Anfängen der Bewegung nach. Wie
kam es zur Gründung derTheBe
und was waren ihre Ziele?

cv Urs Häner, eigentlich ist es dir zu verdanken,
dass sich die TheBe ihres vierzigjährigen
Bestehens erinnerte und im November 2022
das Jubiläum mit einer grösseren
Veranstaltung feierte. Was hat dich zum Einsatz
für ein solches Fest motiviert?

uh Für mich haben runde Zahlen eine gewisse
Faszination. Sie geben mir einen Anstoss:
einerseits dazu, Erinnerungen lebendig werden

zu lassen, und andererseits dazu, über
die Zukunft nachzudenken - wobei ich beides
miteinander verknüpfen möchte. Die TheBe
war mir schon immer wichtig und ist es auch
weiterhin. Deshalb wollte ich dazu beitragen,
dass die 40 Jahre ihres Bestehens bewusst
wahrgenommen werden.

cv Was war denn vor 40 Jahren dein Beweggrund,

Mitglied derTheBe zu werden?

uh Ich war zwar schon in der Anfangszeit, die
1982 zur Gründung der TheBe führte, dabei,
lebte dann aber ab 1983 eine Zeit lang in
Berlin. Das heisst, ich bekam von der
dynamischen Entwicklung in der Gründungszeit
nicht viel mit. Auch verpasste ich das grosse
«Christliche Treffen der Solidarität mit
Zentralamerika» 1984, das der TheBe viel
Öffentlichkeit und grossen Schub für das Weitergehen
gab. Nach meiner Rückkehr aus Berlin war ich
aber sehr motiviert, mich am weiteren Aufbau
der Bewegung zu beteiligen, weil sie ein grosses

Anliegen von mir vertrat: die Verbindung
von theologischer Reflexion mit gesellschaftspolitischer

Praxis. Es ging darum, Theologie
nicht einfach als L'art pour l'art zu verstehen,

sondern auf dem Hintergrund christlichen
Glaubens in die Welt hineinzuwirken.

cv Wie muss man sich die Gründung derTheBe
vorstellen? Standen am Anfang
Theologiestudierende, die sich an der Universität
kennengelernt hatten und etwas in Bewegung

setzen wollten? Oder andere sozial
Engagierte?

uh Wie schon gesagt, zur eigentlichen
Gründungszeit musst du andere befragen. Die
TheBe entstand aus einem Sammelbecken
verschiedenster Menschen, die christliches Handeln

auf seine gesellschaftliche Relevanz hin
durchbuchstabieren wollten. Konkret erinnere
ich mich, dass die damals aktuelle Bankeninitiative

Stoff für solches Durchbuchstabieren bot.
Aber es ist schon so: Die Energie und die

wichtigsten Impulse kamen aus den theologischen

Fakultäten, insbesondere jener in Luzern.
Theologiestudierende bildeten den Kern der
Bewegung und waren auch der Motor für die
ersten Aktionen. Rasch entstand aber eine
Dynamik, die über die Fakultäten und über das
katholische Umfeld in Luzern hinausführten.
Hier nur ein paar der wichtigsten Stationen:

Wie schon erwähnt, war von Anfang an
die Auseinandersetzung mit den Banken und
deren Rolle, vor allem gegenüber dem Globalen

Süden, ein wichtiges Thema. Die TheBe
engagierte sich stark für ein Ja zur
Bankeninitiative und auch für einen Boykott der
Schweizer Grossbanken, die in Südafrika
Geschäfte machten. Ein weiteres Feld war die
Solidarität mit El Salvador: Die TheBe nahm
das Gedenken an Erzbischof Oscar Romero
auf, sie engagierte sich bei den Friedensbrigaden

in Nicaragua und generell für
Zentralamerika, das wegen der dortigen
Befreiungsbewegungen auch in den Medien präsent war.

Der nächste grosse Anlass mit öffentlicher
Wirkung nach der Zentralamerika-Tagung 1984
war die Südafrika-Tagung «Christliche Solidari-
tätmit den Opfern derApartheid» 1989. Weitere
Themen waren aber auch Frieden, Zivildienst,
die Arbeiterinnen bei uns und Frauenfragen.
Schon im ersten TheBe-Rundbrief waren die
Frauen präsent und gaben der TheBe bald einmal

eine feministische Prägung. Bis heute ist die
feministische Lesegruppe ja eine der
kontinuierlichsten Arbeitsgruppen der TheBe (s. S. 31).

cv Die TheBe ist dann schnell gewachsen

uh Ja, die Tagung zu Zentralamerika hat eine
grosse Dynamik in Gang gebracht. Gemäss
dem TheBe-Rundbrief Nummer 8 nahmen

Erwägungen 1/23 19



800 Personen an diesem dreitägigen Anlass
teil. Damit erzielte er eine grosse Ausstrahlung,
die sich dann mit der Südafrika-Tagung
fortsetzte, die ebenfalls drei Tage dauerte und
mehr als 800 Personen anzog.

cv Und was waren für dich persönlich die
wichtigsten Stationen?

uh Bereits 1983 wurde das Romero-Gedenken
von der TheBe unterstützt. Ich selber setze
mich seit einigen Jahren dafür ein, dass der
jährliche Gedenktag weitergeführt wird.
Sonst aber beschäftige ich mich vor allem
mit den Fragen von Arbeit, Arbeitslosigkeit
und gewerkschaftlicher Solidarität in der
Schweiz. Das mag etwas quer im Umfeld des
Süd-Nord-Engagements der TheBe stehen, hat
aber durchaus miteinander zu tun. Wegen der
fortwährenden Liberalisierung des Arbeitsgesetzes

samt Infragestellung des Sonntagsschutzes
durch bürgerliche Politikerinnen blieb mir

dieses Engagement immer wichtig. Als Theologe,

der sich der Bewegung der «Arbeiterpriester»

- im deutschsprachigen Raum
«Arbeitergeschwister» - angeschlossen hatte,
geht mir die Situation der Arbeiterinnen nahe.
Die Arbeitsgruppe, die daraus entstand, trifft
sich bis heute regelmässig unter dem Namen
«Wärchtigs-Chrischtinne» (s. S.31).

In meiner Zeit als Co-Präsident der TheBe
war es mir wichtig, einen Anstoss zur Umbe-
nennung der TheBe zu geben, zusammen mit
der damaligen Co-Präsidentin Theres Spirig-
Huber. Mich hatte es zunehmend gestört, dass
der eigentlich überlebte Begriff «Entwicklung»
immer noch Teil unseres Namens war - damals
hiess sie «Theologische Bewegung für solidarische

Entwicklung». «Solidaritätund Befreiung»,
wie es heute heisst, finde ich viel stimmiger.

cv Aus den Statements an der Jubiläums¬
tagung ging deutlich hervor, wie prägend
die TheBe im Leben vieler Anwesender
gewesen war. Auch für dich?

uh Ja, und sie hat noch immer einen grossen
Stellenwert für mich. Interessant ist ja, dass ich
auch in vielen anderen Zusammenhängen immer
wieder auf «theologisch Bewegte» stosse, auch
wenn diese sichmanchmal gar nicht in der TheBe
verorten. Für mich selber gibt es bis heute zwei
Orte in meinemAlltag, an denen ich als Christdas
leben kann, was mir wichtig ist: unsere
Basisgruppe hier in Luzern und eben die TheBe.

cv Von der Jubiläumsfeier blieb mir unter
anderem dein Votum in Erinnerung:

«Wir wollen heute nicht einfach das eigene
Alter feiern im Sinn von (Nachher kommt
nichts mehr>. Sondern es braucht Transformation.»

Du hast damit die Frage nach der
Zukunft der TheBe angeschnitten.

uh Ich habe damit auf ein anderes Votum
reagiert, in dem die TheBe als «Generationenprojekt»

bezeichnet wurde, also vorwegnahm,
dass es die TheBe nach uns nicht mehr geben
würde. Dem wollte ich entgegenhalten, dass
es noch lange nicht vorbei ist mit den Fragen
um Solidarität und Befreiung. Aber natürlich
braucht die TheBe, wenn sie weiter aktiv sein
möchte, neue Formen, neue Diskurse, neue
und jüngere Mitglieder.

cv Wenn du jetzt einen Wunsch frei hättest:
Was würdest du der TheBe für
die nächsten zehn Jahre wünschen?

uh Mir kommt da ein Buch in den Sinn, das in
den 1970er Jahren unter dem Titel Der rote
Grossvater erzählt erschien. Es löste eine
Bewegung aus, welche die Literatur aus der
Arbeitswelt zu fördern versuchte. Es ist mein
Traum, dass wir, analog dazu, bald einmal
als «befreiungstheologische Grossväter und
Grossmütter» befragbar werden. Dass junge
Menschen neugierig werden und fragen: Was
war denn damals, in den 1980er Jahren?

Ausserdem sollten wir, was unsere Bewegung

betrifft, nicht immer die Wachstumslogik
der Wirtschaft vor Augen haben, sondern die
Reich-Gottes-Dynamik, die da sagt: Auch aus
einem kleinen Senfkorn kann ein stattlicher,
schattenspendender Baum werden. Und statt
uns zu grämen, dass wir eine kleine Minderheit
sind, könnten wir uns an Dom Hélder Câmara
erinnern, der uns dazu aufrief, als prophetische
Minderheit unterwegs zu sein- mit nach vorne
offenem Ausgang. •
O Urs Häner, *1956, ist pensionierter Druckereiarbeiter

und Theologe. Er lebt in Luzern im Arbeiter'innen-
quartier Untergrund, wo er auch sozialgeschichtliche
Führungen macht und sich im Quartiertreffpunkt
Sentitreff engagiert. Er war ab 1991 Co-Präsident,
später bis 1999 Präsident der TheBe.

20 Erwägungen 1/23



Der Blick zurück
nach vorn
José Amrein-Murer

Erinnerungen an die Anfänge
prägten - wie bei einem Jubiläum
üblich - die Feier in Luzern. Doch
neben einem bewegenden und
motivierenden Rückblick kamen
auch die Gegenwart und die Frage
nach der Zukunft zur Sprache.

Persönlich blicke ich gerne auf die 1980er
Jahre zurück. Ich habe sie in Erinnerung als
eine Zeit der Hoffnung, des Aufbruchs, des
breiten Engagements für jene Themen, die der
TheBe bis heute besonders am Herzen liegen:
Solidarität und Befreiung. Engagements in den
Bereichen, «wo menschliches Leben und das
Leben der Schöpfung bedroht, verletzt oder
unterdrückt wird, wo die Menschenrechte mit
Füssen getreten werden, wo ungerechte soziale

Verhältnisse die menschliche Gemeinschaft

zerstören, wo Mensch und Natur
rücksichtslos ausgebeutet werden, wo struktureller
Egoismus die Beziehungen zwischen den
Menschen, Gruppen und Nationen bestimmt, wo
der Mammon zum obersten Götzen wird».1

Wie erfolgreich und ermutigend war etwa
unser «Christliches Treffen der Solidarität mit
Zentralamerika» 1984. Wie hoffnungsstiftend
und kreativ waren die Basisgemeindetreffen
mit bis zu 600 Teilnehmenden. Wie anregend
die jährlich zwanzig bis dreissig neuen Bücher,
die damals zur Theologie der Befreiung auf
Deutsch erschienen. Wie spannend die
feministischen Aufbrüche.

Blick zurück

Ich kam Anfang der 1980er Jahre von einem
mehrjährigen Einsatz in Kolumbien zurück.
Es waren vornehmlich zwei Gründe, die mich
zu diesem Aufenthalt in Lateinamerika bewegt
hatten: zum einen die Unterstützung einheimischer

Menschen in ihrem Kampf gegen
Ausbeutung, zum andern der Wunsch, von den
Aufbrüchen in Lateinamerika - vor allem im
Bereich der Volkspädagogik, der Befreiungs-
pastoral, der Basisgemeinden und der
Befreiungstheologie - zu lernen und das Gelernte
dann übersetzt und adaptiert in der Schweiz
fruchtbar zu machen. Wir versuchten damit

auch die Worte des brasilianischen Bischofs
Adriano Hypölito ernst zu nehmen: «Ohne die
Umkehr der Christen in den reichen Ländern
werden die Armen der Dritten Welt nie zu ihrer
Befreiung kommen.»

Um in einem solchen Engagement auch
nur ansatzweise etwas erreichen zu können,
braucht es Verbündete, Allianzen, Bewegungen.
So freute ich mich sehr, als ich in der Schweiz
Menschen kennenlernte, die eine «Theologische

Bewegung für solidarische Entwicklung»,
so der ursprüngliche Name, gründen wollten.
Treibende Kraft hinter der Gründung dieser
Bewegung und erster Vereinspräsident war
Toni Peter, Theologe und Mitglied der
Missionsgesellschaft Bethlehem (SMB).2

Toni lernte ich an der theologischen Fakultät

in Luzern kennen. Professor Dietrich
Wiederkehr führte ein Seminar zur Befreiungstheologie

und zu Basisgemeinden durch und
lud mich ein, teilzunehmen und meine
Erfahrungen und Erkenntnisse einzubringen. Ich
kam damals nicht um den Eindruck herum,
dass man die Befreiungstheologie nicht wirklich

verstanden hatte, das heisst vor allem:
einseitig rezipierte. Man betonte mit Recht die
sozialpolitische, kämpferische Praxis, liess
aber die kontemplative Dimension, die
Theologinnen wie zum Beispiel Gustavo Gutiérrez
ebenso wichtig war, beiseite. Als dann aber
Toni Peter seine Seminararbeit vortrug, kam
ich aus dem Staunen nicht heraus. Ich meinte,
einen lateinamerikanischen Befreiungstheologen

vor mir zu haben.
Hier füge ich gerne eine Anekdote hinzu.

Um sie zu verstehen, muss man wissen, dass
Toni in seiner Dissertation die Befreiungstheologie

und die Transzendentaltheologie
miteinander verglichen hatte. Dies anhand
von Texten von Enrique Dussel, dem
argentinischen Philosophen, Historiker und Theologen,

und von Karl Rahner. Als Dussel Toni
Peter zum ersten Mal sah - es war im Romero-
Haus -, ging er schwungvoll auf ihn zu und
rief begeistert durch den Raum: «Das ist der
erste europäische Theologe, der mich wirklich
verstanden hat!»

Blick nach vorn

Mein Blick nach vorn ist geprägt vom eben
formulierten Blick zurück. Wie gross war damals
die Hoffnung, dass in all den oben genannten

Bereichen Verbesserungen erzielt würden,
dass Ungerechtigkeit, Hunger und die Ausbeutung

der Natur abnehme - doch so vieles ist
inzwischen schlimmer geworden. Die Horizonte

scheinen sich zu schliessen. Und wenn

Erwägungen 1/23 21



ich an meine Enkelkinder denke, wird mir geradezu

schlecht. Was werden sie alles durchmachen

müssen?

«Blick zurück nach vorn»

In dieser eigenartigen Formulierung, die als
Überschrift zu unseren «Inputs» im
Jubiläumsprogramm stand, finde ich etwas Tröstendes

und Ermutigendes. Ich denke dabei an den
französischen Ausdruck reculer pour mieux
sauter. Frei auf Deutsch übersetzt: «Anlauf
holen, um besser (oder höher) zu springen.»
Also : Zurück, um besser nach vorn zu gehen.

Wir erinnern uns am heutigen Tag an den
Anfang unserer Bewegung zurück. Auf Lateinisch

heisst Anfang principium. Darin steckt
das Wort Prinzip. Im Anfang liegt die Grundlage,

das Wesen dessen, was wachsen, was
entfaltet werden soll. Sich dieses Prinzip, das
natürlich verschiedene Facetten hat, in
Erinnerung zu rufen, ergibt Sinn. Es kann uns in
diesen schwierigen Zeiten Orientierung und
Kraft geben, um uns weiterhin für Solidarität
und Befreiung zu engagieren.

Wie verstehen wir diesen Anfang, dieses
Prinzip, diese Grundorientierung der
Theologischen Bewegung? Jede und jeder darf es
auf seine Weise tun. Ich versuche es nicht
anhand von Leitsätzen, sondern anhand von
jener Person, die unsere Bewegung in den ersten

fünfzehn Jahren am stärksten geprägt hat.
Toni würde sich in seiner grossen Bescheidenheit

natürlich dagegen wehren. Im Nek-
rologium verstorbener Mitglieder der
Bethlehem Mission heisst es bei Toni, dass er
Mission als «christliche Präsenz» verstand,
im Sinn von «Was wir sind, spricht mehr, als
was wir sagen».

Toni hat immer wieder betont, Mission
sei vorrangig Zeugnis des gelebten Glaubens.
Dieses Zeugnis sah er vor allem in den
Haltungen von - ich zitiere ihn - «Menschlichkeit,

Freundschaft, Gemeinschaft und
Solidarität». Das Beglückende ist für mich, dass
Toni diese Werte nicht nur propagiert, sondern
gelebt hat. In seiner akademischen Tätigkeit,
in seinen verschiedenen Engagements in Peru
und in der Schweiz, in seiner Freizeit, im täglichen

Zusammenleben. Eben ganz nach seinem
geliebten Motto «Was wir sind, spricht mehr,
als was wir sagen».

Sehr eindrücklich zeigt sich das im Rundbrief,

den Toni vier Monate vor seinem
schrecklich frühen Tod mit 45 Jahren schrieb.
Mit diesen seinen Worten will ich schliessen
und trotz düsterer Horizonte vertrauensvoll
nach vorne blicken:

«Ich habe mich vor und nach der Operation
von Euch in einer unwahrscheinlichen Art und
Weise mitgetragen gefühlt. Ihr habt für mich
gebetet, Kerzen angezündet, mich besucht, mir
telefoniert und geschrieben und fest an mich
gedacht. Ich sage Euch jetzt ganz ungeschützt:
Alles habe ich bis in die letzten Fasern meiner

Seele gespürt. Da stand eine unbeschreibliche

Kraft dahinter. Ich werde diese Erfahrung

nie mehr vergessen. Das Ganze war für
mich eine gewaltige religiös-spirituelle Erfahrung.

Anna Schmid aus Luthern hat mir eine
Karte geschickt mit dem Spruch von Johanna
Franziska von Chantal: <In der geheimnisvollen

Nacht des Glaubens verbirgt sich göttliches

Walten, das ungeahnt zu letzter Harmonie
führt.) Ja. Ganz genau so habe ich es erfahren,
und ich bin heute unendlich dankbar für diese
Erfahrung.»#

0 José Amrein-Murer, *1947, ist Theologe und Vater von
drei erwachsenen Töchtern. Er lebt in Küssnacht am
Rigi. Nach seiner Rückkehr von einem Einsatz mit der
Bethlehem-Mission in Kolumbien wurde er Mitglied
im ersten Vorstand der TheBe. 1996 bis 2000 war er
Leiter des RomeroHauses in Luzern.
Der vorliegende Text ist eine leicht gekürzte Fassung
des Inputs, den José Amrein-Murer an der
Jubiläumsfeier gab. Der vollständige Text kann auf der
Website der TheBe nachgelesen werden: thebe.ch
(s. rechte Seite Rubrik «Statements»).

1 Toni Peter: Dialog - einErsatz für Mission? In: Bibel
heute Nr. 125 (1996), S. 128.

2 Toni Peter (*30.9.1953; t21.ll.1998) studierte Theo¬
logie in Luzern und Tübingen, wo er auch promovierte.
1982 erhielt er die Priesterweihe und trat der
Missionsgesellschaft Bethlehem bei. Nach seiner Rückkehr
aus einem missionarischen Einsatz in Peru wurde
er Lehrbeauftragter für Missionswissenschaft an der
Theologischen Fakultät Luzern.

22 Erwägungen 1/23



Impulse aus
dem Süden
Josef Estermann

Von Anfang an gehörte der Blick in
den Süden zu den Kernanliegen
der TheBe. Damit wurde sie in der
Schweiz zur treibenden Kraft bei
der Verbreitung der Befreiungstheologie,

die bei uns zum damaligen
Zeitpunkt noch wenig wahrgenommen

wurde.

Als 1982 in Luzern die «Theologische Bewegung

für solidarische Entwicklung», wie sie
damals hiess, gegründet wurde, hatte ich
gerade das Theologiestudium abgeschlossen

und befand mich für das philosophische
Weiterstudium in Utrecht und Amsterdam. Erst
nach dessen Abschluss sollte ich 1984, nach der
Rückkehr in die Schweiz, der TheBe beitreten.

Ausserdem hatte ich zwei Jahre meines
Theologiestudiums in Nijmegen (NL) absolviert,

was mich theologisch nachhaltig geprägt
hat. Damals kam ich nicht nur in Kontakt mit
der feministischen Theologie, der materialistischen

Bibelexegese und den ersten Ansätzen
einer Queer-Theologie, sondern auch mit der
Bewegung der Christlichen Sozialist*innen und
der lateinamerikanischen Befreiungstheologie.
Und ich engagierte mich in einer Solidaritätsgruppe

für El Salvador.
Diese biografischen Hinweise sollen nicht

nur meine Motivation verdeutlichen, mich
der TheBe anzuschliessen, sondern auch den
Hintergrund erhellen, warum für mich die kon-
textuellen Theologien und Philosophien aus
dem Globalen Süden - damals sprach man
und frau noch ungeniert von «Dritter Welt» -
immer wichtiger wurden.

Rundbriefe als Spiegel
der Entwicklung

Die Befreiungstheologie war denn auch ein
entscheidender Impuls für die TheBe, wie deren
erste Rundbriefe deutlich zum Ausdruck bringen.

Deshalb möchte ich hier den Beziehungen
zwischen TheBe und den kontextuellen
Theologien aus dem Globalen Süden ausführlicher
nachgehen.

1982, das Gründungsjahr der TheBe: Das
sind zehn Jahre nach dem Erscheinen von

Gustavo Gutiérrez' Pionierwerk Theologie
der Befreiung und sechs Jahre nach der Gründung

von EATWOT (Ecumenical Association
of Third World Theologians), einer ökumenischen

Vereinigung von «Dritte-Welt-Theo-
log*innen». Und doch hatte ich an der
theologischen Fakultät in Luzern - mit lobenswerten
Ausnahmen - weder vom einen noch vom
anderen je gehört. Erst die TheBe sollte die in
Luzern praktizierte Theologie mit den Stimmen

aus dem Globalen Süden konfrontieren
und damit einen fruchtbaren, aber nicht immer
einfachen Dialog in Gang setzen, allerdings
meistens ausserhalb der akademischen Welt.

Schon im ersten Rundbrief von Ende Mai
oder Anfang Juni 1982 (er ist leider nicht datiert)
geht der Theologe und spätere Bildhauer Hans
Schöpfer, selber Gründungsmitglied der TheBe,
unter dem Titel Befreiende Theologie in der
Schweiz - Dialog mit Dritte-Welt-Theologen
auf die Nord-Süd-Herausforderung ein. Übrigens

war die Sprachregelung damals noch
erstaunlich naiv: Die männliche Form
überwiegt und auch Begriffe wie «Dritte Welt» oder
«Entwicklungshilfe» werden kommentarlos
verwendet. Ein Jahr später schreibt dann allerdings
die Theologin und Ökonomin Ingrid Schraner,
ebenfalls Gründungsmitglied der TheBe, im
sechsten Rundbrief der TheBe bereits «Theo-
log/inn/en» mit zwei Schrägstrichen.

Hans Schöpfer nimmt im ersten TheBe-
Rundbrief Bezug auf eine der Arbeitsgruppen

an der ersten Tagung der TheBe vom
15. Mai 1982, die sich mit den Möglichkeiten
einer «befreienden Theologie» in der Schweiz
befasste. Als Beispiele einer solchen Praxis
erwähnt er den Anbau und Verkauf von
biologischem Gemüse und eine Solidaritätsgruppe
mit Lateinamerika. Der zweite Teil seines
Berichtes zum «Dialog mit Dritte-Welt-Theo-
logen» bleibt hingegen sehr kurz und bezieht
sich erneut auf die Frage, welchen Beitrag die
Schweiz einbringen könne. Die damals
bevorstehende Bankeninitiative wird dabei als
Beispiel angeführt.

Erste Versuche
eines Dialogs

Im Januar 1983 fand auf Initiative der Leitung
von EATWOT und einiger interessierter Theo-
log'innen aus Westeuropa erstmals ein Treffen
statt, das den Dialog zwischen den kontextuellen

Theologien aus dem Globalen Süden
und der akademischen Theologie Westeuropas

anstossen sollte. Dieses Treffen in Genf
war ein Versuch, den Süden und den Norden -
Europa, USA und Kanada - miteinander in

Erwägungen 1/23 23



Verbindung zu bringen. Teilgenommen haben
aus dem Norden allerdings nicht die Theo-
log*innen mit grossen Namen, sondern
Vertreterinnen von Basisbewegungen, was von den
Teilnehmenden aus dem Süden als Affront und
Respektlosigkeit interpretiert wurde.

Ingrid Schraner, die an der Nacharbeit
zu diesem Treffen beteiligt war, berichtet
im TheBe-Rundbrief Nummer 6 (September
1983) kaum von diesem Konflikt, aber von
den Herausforderungen des Dialogs für die
TheBe. Neben der bereits von Hans Schöpfer
ein Jahr zuvor zitierten Bankeninitiative und
dem Thema «Geld und Gott» erwähnt Ingrid
Schraner das Nachdenken über Gottes befreiendes

Handeln in einem Kontext, der nicht
wie in Lateinamerika, Afrika oder Asien von
offensichtlicher Armut, Unterdrückung und
Marginalisierung geprägt ist. Die Entwicklung
einer eigenen Befreiungstheologie im Kontext
Europas war somit ein bleibendes Anliegen der
TheBe und vieler anderer Kräfte.

In gewissem Sinn sind die beiden Problemkreise,

die in den ersten Rundbriefen der TheBe
aufscheinen, auch nach vierzig Jahren noch
präsent und bleiben eine Aufgabe und
Herausforderung: einerseits die Frage einer gerechten
globalen Wirtschafts- und Finanzordnung, bei
der die Schweiz eine zentrale Rolle spielt - wie
die Debatte um die Konzernverantwortungs-
initiative gezeigt hat. Andererseits die Frage
nach Befreiung und Unterdrückung im Kontext

des Globalen Nordens oder konkreter: im
Kontext der auf den ersten Blick reichen und
offenen Schweiz. Das zeigen etwa die von der
Arbeitsgruppe «Kirche? NordSüdUntenLinks»
lancierte Migrationscharta oder das Thema
«Armut in der Schweiz»: Beides waren immer
wieder Themen der TheBe.

Vertiefung der
Nord-Süd-Beziehung

Aufgrund von vielen direkten Kontakten und
Erfahrungen, die Mitglieder der TheBe mit
kirchlichen, sozialen und theologischen
Aufbrüchen im Globalen Süden machten, hat sich
in der Folge der Dialog, der in Genf 1983 mit
einem Kaltstart lanciert wurde, zusehends
offener und fruchtbarer etabliert. Viele
Veranstaltungen und Institute, etwa das Institut für
Theologie und Politik in Münster (ITP), die
Buchreihe «Theologie der Dritten Welt» des
Instituts Missio in Aachen oder auch der
zeitgleich mit der TheBe entstandene Verlag «Exodus»

stehen für diese Entwicklung. «Exodus»
hat bis heute über 250 Bände herausgegeben,
die sich mit engagierten Theologien der Einen

Welt befassen, darunter auch das Standardwerk
der lateinamerikanischen Befreiungstheologie,
Mysterium Liberationis.

Dass aber bis heute bei einem theologischen

Ansatz aus Guatemala oder Südafrika
von «kontextueller», im Fall einer westeuropäischen

Strömung dagegen einfach von «Theologie»

die Rede ist, zeigt anschaulich, wie weit
wir noch von einem «Dialog auf Augenhöhe»
zwischen Globalem Norden und Globalem
Süden entfernt sind. •
O Josef Estermann, *1956, seit 1984 TheBe-Mitglied, ist

Philosoph und Theologe mit über siebzehn Jahren
Einsatzerfahrung in Peru und Bolivien. 2012 bis 2021
war er Leiter des RomeroHauses sowie Stabstelleninhaber

Grundlagen & Forschung bei Comundo in
Luzern, jetzt lebt er im Ruhestand in Bern.
Der vorliegende Text ist eine gekürzte und bearbeitete
Fassung des Inputs, den Josef Estermann an der
Jubiläumsfeier gab. Der vollständige Text kann auf der
Website der TheBe nachgelesen werden: thebe.ch
(s. rechte Seite «Rubrik Statements»).

Aphorismen von Leonardo Boff
An zwei Tagungen im September 1982
(Schwyz und Morschach) weilte der brasilianische

Befreiungstheologe Leonardo Boff
in der Schweiz. Seine mündlich geäusserten
Sinnsprüche wurden im zweiten Rundbrief der
TheBe festgehalten. Hier ein Auszug.

«Das Gegenteil von Armut ist nicht
Reichtum, sondern Gerechtigkeit.
Reichtum ist nicht das Gegenteil von
Armut, sondern nur deren andere Seite.»

«Unterentwicklung ist der Preis, den
die Armen für die Entwicklung der
Reichen zu bezahlen haben. Unterentwicklung

ist das Abfallprodukt der
Entwicklung.»

«Die Reichen Brasiliens haben ihr Geld
auf schweizerischen Bankkonten.
Es wäre eine wirklich prophetische
Aufgabe der Kirche in der Schweiz, die
Rolle der Schweiz im Prozess der
Unterentwicklung und der Verarmung in
der Dritten Welt aufzudecken und öffentlich

bewusst zu machen.»

O Zitate von Leonardo Boff, festgehalten von Toni
Peter im Rundbrief der TheBe Nr. 2, ca. Herbst 1982
(undatiert).

24 Erwägungen 1/23



Umweltfragen als
brennendes Thema
Gaby Zimmermann

Um einen besonderen Input ergänzte Gaby
Zimmermann die Referate und Gespräche, die
den Vormittag der TheBe-Feier ausgemacht
hatten: Zur Frage, was der «Blick nach vorn»
bedeuten könnte, hatte sie einen Text in Form
eines Gedichts verfasst. Und hielt in der
Einleitung dazu fest: Was damals, bei der Gründung

der TheBe, das brennendste Thema
gewesen sei, nämlich die Frage nach Gerechtigkeit,

sei heute die Frage nach der Umwelt.
Denn: «Gerechtigkeitsaspekte können heute
nur noch gemeinsam mit Umweltaspekten
angegangen werden.»

Hoffnungs-Los

Die Katastrophen werden kommen,
sie sind schon da, globalen Ausmasses,
die nicht nur Wohlstand von wenigen
zerstören,
sondern die Erde unbewohnbar machen,
auch für die Unschuldigen,
Menschen, denen die kleinsten Rechte
und Lebensmöglichkeiten fehlen,
und all die Tiere, die massenweise verenden

und verschwinden,
nicht erst morgen, sondern schon jetzt
geschieht es unbemerkt
und vor aller Augen.

Nicht, dass es an Wissen fehlen würde.
Nicht, dass es keine Auswege gäbe.
Nicht, dass wir nichts tun könnten.
Nicht, dass es nicht viele Menschen guten
Willens gäbe.
Nicht, dass es nicht lokale und internationale

Initiativen gäbe.
Nicht, dass ich untätig wäre.

Es deutet nur alles darauf hin,
dass es nicht reichen wird.
Denn der Feind ist ein Drache,
der Lebendiges verschlingt
und in Totes verwandelt,
lebendige Menschen und Tiere,
Pflanzen und Landschaften
vergiftet, vermüllt, verdreckt
mit sehr, sehr viel Geld.

Sie werden gemästet,
die Drachen,
als würden sie es gut meinen
mit den Armen und den Reichen,
den Opfern und Tätern.
Und wir füttern sie auch,
die Drachen,
die einen mehr, die anderen weniger,
und es scheint unmöglich,
es nicht oder weniger zu tun.

Sollen wir die Hoffnung behaupten und
beschwören,
obwohl die Wirklichkeit sie täglich widerlegt?

Sollen wir die Augen verschliessen,
erleichtert auf die hören,
die sagen, es sei alles nicht so schlimm,
Sündenböcke suchen,
sollen wir sagen, es kommt schon wieder
gut,
wie es manche sogar einem Todkranken
erklären?

Nein, es kommt nicht wieder gut,
die Katastrophen werden sich potenzieren,
menschengemachte,
die points of no return erreichen,
und dann weder Technik noch Wissenschaft
abwenden kann,
wenn es so weitergeht
mit dem Raubbau am Leben,
auch wenn es kaum jemand
glauben will.

Ich glaube, dass die Bibel,
vielleicht sogar vor allem,
ein Buch für übermächtige Situationen ist,
wo Warnungen verhallen,
Verheissungen verfallen,
Schurken siegen und Gerechte scheitern,
Auswege zugeschüttet werden,
manchmal von wenigen,
manchmal von fast allen,
wo Katastrophen drohen und geschehen,
ganz persönliche
und solche alle und alles betreffend,
die irgendwann nicht mehr zu verhindern
waren,
entstanden aus allen Arten von Schuld.

Erwägungen 1/23 25



Die Offenbarung des Johannes zeugt davon,
hilft zu verstehen, was vor sich geht,
wagt, Zusammenhänge zu sehen,
die offensichtlich sind, aber gefährlich
zu benennen,
was schon eine grosse Freiheit ist,
die keiner mir und uns nehmen kann,
auch wenn es traurig ist und wütend macht,
hilft es, standhaft zu bleiben,
Drachen nicht das Leben zum Frass
vorzuwerfen,
als sei es ein Naturgesetz,
und lässt nie vergessen,
dass sie im Himmel schon besiegt sind.

Als Noah die Arche baute,
wie viele haben ihn wohl für verrückt
erklärt?
Ob er selber geglaubt hat, es sei das

Richtige?
Ob er und die Menschen und die Tiere
die Katastrophe überstehen würden?

Ich glaube, wir sind in einer Lage wie Noah
vor der drohenden Katastrophe
und einem Gott, der Leben retten will.

Vielleicht geht es uns wie den Vertrauten von
Jesus,
als er gefangen genommen wurde, gefoltert,
ermordet
und niemand mehr
den menschlichsten und göttlichsten
Menschen
vor dem Tod bewahren konnte.

Ich glaube, dass die Bibel,
Botschaften, Strategien, Gebete,
Geschichten enthält,
ebenso wie vieles in unserer christlichen
Tradition,
um mit heiligem Geist
Hoffnungen durchzutragen,
die Zusagen und die Option fürs Leben
wach zu halten,
Würde und Integrität zu behalten
und die Verbundenheit
mit allen geschundenen Kreaturen zu spüren,
ganz allein und miteinander,
nicht immer und in jedem Moment,
aber tief in Herz und Verstand,
um nicht zu vergessen:

Auch ich habe
Lahme gehen sehen
und Blinde sehen,
sehe junge Menschen aufstehen
aus falschen Versprechen einer heilen
Welt,
der Illusion ewigen Wachstums,
dem Recht der Stärkeren
und Gnadenlosen,
sehe Sterne am Himmel
und bitte Gott,
dass viele von uns gerecht genug sind,
um am Bau von Archen
oder was immer nötig ist mitzuhelfen,
den Hahn krähen zu hören,
den Zweig im Schnabel der Taube
und das Reis aus der Wurzel
nicht zu übersehen.

Die lebensfreundliche Botschaft
für jetzt und in Ewigkeit
will ich mir nicht nehmen lassen,
uns nicht nehmen lassen,
aber wirken lassen,
auch mit mir und uns,
mich mitfreuen über alles und alle,
die immer noch und immer wieder,
unermüdlich, manchmal wie ein Wunder
Reich-Gottes verträglichere Wege bereiten,
viele Lebewesen wahrnehmen
und sogar retten,
die sonst verloren und vergessen wären.

Gaby Zimmermann, 7.11.2022

O Gaby Zimmermann, *1958, Theologin und von Anfang
an TheBe-Mitglied, war 23 Jahre Gemeindeleiterin
der Pfarrei Romanshorn. In ihrem Zuhause in Kesswil
(TG) hat es auch Platz für Tiere und einheimische
Pflanzen. Sie engagiert sich weiterhin mit Kursen und
Projekten für die Bewahrung der Schöpfung und ist
Mitinitiantin des Umweltmanagements «Grüner Güggel»
für kirchliche Institutionen (s. oeku.ch).

26 Erwägungen 1/23



Rückblick auf die Vollversammlung
des ORK in Karlsruhe

Ein Ort
für Basisgruppen
Christine Voss

Die Vollversammlung des Ökumenischen

Rats der Kirchen, die im
September 2022 in Karlsruhe stattfand,

liegt bereits ein halbes Jahr
zurück. Doch bei jenen Gruppen, die
an den alternativen Veranstaltungen

der Casa Comün teilgenommen
hatten, wirken die Impulse weiter.

Es war das erste Mal seit 1968, dass eine
Vollversammlung des Ökumenischen Rates der
Kirchen (ORK) wieder in Europa stattfand.

Aufgrund der örtlichen Nähe war es ein
Anliegen der Schweizer und der deutschen
Kirchen, möglichst viele Kircheninteressierte
zur Teilnahme an dem besonderen Anlass zu
motivieren. Dazu war ein breites Angebot von
Veranstaltungen aufgebaut worden, das es
Besucher*innen ermöglichen sollte, sich auch
am Rand der offiziellen Delegiertentreffen
mit aktuellen Themen auseinanderzusetzen.
Keinen Platz in diesem umfangreichen
Programm gab es allerdings für dezidiert
gesellschaftskritische Gruppierungen.

Ergänzendes Programm

Deshalb hatte sich bereits im Vorfeld der
Vollversammlung eine Reihe von ehemaligen ÖRK-
Mitarbeiter*innen und anderen Engagierten in
einem Offenen Brief an die Leitung des ORK
gewendet. Sie kritisierten darin, dass sich der
ORK, im Gegensatz zu früheren Jahrzehnten,
um klare Stellungnahmen drücke. Zu wenig
deutlich werde auf die Ursachen heutiger
Ungerechtigkeit, auf Krisensituationen wie Krieg
oder Klimawandel aufmerksam gemacht. Sie
forderten für die Versammlung in Karlsruhe
«eine entschiedenere Auseinandersetzung» mit
den heutigen «Überlebenskrisen».

Weil es wenig Reaktion auf diesen Brief
gab, beschlossen die Initiantinnen, sich in
Karlsruhe eigenen Raum zu schaffen, um ihre
Anliegen zur Sprache zu bringen. So entstand
die Casa Comün, das «gemeinsame Haus»,
im Stadtkloster von Karlsruhe. Es wurde zum

Begegnungsort von religiös-sozialen, politisch
engagierten Gruppen und Personen. «Für eine
Ökumene von unten» hiess das Motto, hinter
das sich ein Kreis von Basisinitiativen aus
Deutschland und der Schweiz gestellt hatten.
Ihr Programm, so betonten sie, sollte nicht als
Gegenveranstaltung, sondern als Ergänzung zur
offiziellen Versammlung verstanden werden.

Aktive Schweizer Gruppen

Von Anfang an hatten Basisgruppen in der
Schweiz, darunter die TheBe, die Anliegen
der Casa Comün aufgenommen und verbreitet.
Eine Reisegruppe entstand, die von Mitgliedern
der TheBe organisiert wurde und gemeinsam
die Veranstaltungen im Stadtkloster besuchte
(s. S.29). Doch auch neben den Gruppenreisenden

waren in der Casa Comün regelmässig
Besucher*)nnen aus der Schweiz anzutreffen,
viele Engagierte aus Frauen- und Friedens-
gruppen oder der Flüchtlingsarbeit.

Der Graben zwischen offizieller Ökumene
und den Engagierten an der Basis trat in der Casa
Comün deutlich zutage. Aruna Gnanadason, die
bekannte indische Umweltaktivistin und
frühere Leiterin des Frauenprogramms des ORK,
hatte es in der Casa-Comün-Zeitung folgender-
massen formuliert: «Es besteht die berechtigte
Sorge, dass in der gegenwärtigen Situation der
ökumenischen Bewegung die institutionellen

Zwänge zu dominant geworden sind und
dadurch die innovativen und kreativen Stimmen

und Initiativen der Kirchgemeinden und
der Volksbewegungen an den Rand gedrängt
werden.» An der offiziellen Versammlung
bestätigte sich dieser Eindruck, zum Beispiel
beim fast unmöglichen Versuch einer klaren
Stellungnahme zum Israel-Palästina-Konflikt
oder zum Krieg in der Ukraine, bei deren
Diskussion jeweils beide Seiten vertreten waren
und sich gegenseitig blockierten.

In der Casa Comün konnten diese Fragen
hingegen ohne Rücksichtnahme angesprochen
werden: Eine Ausstellung machte die Situation
der Palästinenserinnen anhand von erschütternden

Bildern und Texten sichtbar, die Kritik
an der herrschenden Weltwirtschaftsordnung
war ständiges Thema und an den Podien kamen
Vertreterinnen aus dem Globalen Süden zu
Wort, deren Stimmen an der Vollversammlung
untergegangen waren. •
O Christine Voss, *1956, ist Journalistin in Zürich und

Redaktorin der Erwägungen.
Eine Zusammenstellung von Texten aus der Casa
Comün sowie Videos einzelner Podien sind auf der
Website des Projekts zu finden: casa-comun-2022.de

Erwägungen 1/23 27



Die «Zeichen der Zeit»
im Blick
Esther Gisler Fischer

An der Casa Comün in Karlsruhe
waren auch viele Engagierte aus der
Schweiz beteiligt. Zum Beispiel
Pfarrerin Esther Gisler Fischer, welche
das Projekt zum Thema ihres
Weiterbildungsurlaubs gemacht hatte.
Sie war während der ganzen Dauer
der ÖRK-Vollversammlung in der
Casa Comün aktiv.

In der Casa Comünversammelten sich in der ers -

ten Septemberwoche Christinnen und Christen,
die sich als Teil von sozialen Bewegungen
verstehen. Ihr Anliegen war es, die vermeintliche
Alternativlosigkeit des Bestehenden aufzubrechen

und den Blick auf die Zukunft eines guten
Lebens für alle zu richten. Dabei standen die
«Zeichen der Zeit» im Zentrum, so unter anderem

Krieg, Klimakatastrophe, Migration, Pan-
demie, autoritäre Formierung und Ausbeutung.
Gestaltet von Aktivistinnen aus verschiedenen
Bewegungen fanden Thementage statt mit den
Titeln «Ökonomie/Digitalisierung», «Klima»,
«Heilung und Befreiung», «Migration»,
«Feminismus» und «Globalisierung und Spaltung der
Gesellschaften».

Inspirierende Podien

Höhepunkte der Woche waren für mich die
Begegnungen mit Menschen aus der Friedens -,
der Klima- und der Arbeiter*innenbewegung.
Besonders die Podien mit Aktivistinnen und
Kirchenleuten aus dem Weltsüden inspirierten
mich : So liess uns die Brasilianerin Alessandra
Munduruku Korap, Vorsitzende einer indi-
genen Vereinigung, am Kampf ihres Volkes
im Amazonasgebiet teilhaben. Aus Mexiko
berichtete Maricarmen Montes über feministische

Aufbrüche in Lateinamerika.
Eindrücklich waren auch das Theaterstück

Die Bürgermeisterin von Lampedusa und der
Film Pray the devil back to hell, eine
Dokumentation der liberianischen Frauenfriedensbewegung.

Zudem konnten wir täglich an
Bibelarbeiten teilnehmen, bei denen uns ganz
unterschiedliche Menschen einen je eigenen
Blick auf die befreiende Botschaft des
Evangeliums werfen Hessen.

Frauen und
Friedensarbeit

Gemeinsam mit einem Pfarrkollegen aus der
badischen Landeskirche hatte ich den
Thementag «Krieg und Frieden» vorbereitet
und durchgeführt. Da widmete sich ein Teil
der inhaltlichen Veranstaltungen der
pazifistischen Friedensarbeit von Frauen in der
Ukraine und darüber hinaus. So das Podium
«Ukraine - für den Frieden kämpfen?!
Feministische Perspektiven auf Friedenskulturen
und Sicherheit» mit Cornelia Hildebrandt
von der Rosa-Luxemburg-Stiftung und Heidi
Meinzolt von der WILPF (Women's International

League for Peace and Freedom). Globale
Gerechtigkeit braucht einen neuen
Internationalismus von unten, wurde festgehalten,
feministische Aussenpolitik heisst Solidarität

und Abrüstung! Gefordert wurde auch der
unbedingte Einbezug von Carearbeit als Mittel
der Friedensförderung, ausgehend von den
Bedürfnissen von Frauen.

Am Thementag «Feminismus» konnte ich
gemeinsam mit Gabriela Allemann, der
Präsidentin der Evangelischen Frauen Schweiz
(EFS), in einem Workshop über den schweizerischen

Frauenstreik, den Frauenkirchenstreik
und die Siebte Schweizer Frauensynode «Wirtschaft

ist Care» berichten. Unsere Erfahrungen
stiessen auf grosses Interesse.

Die wichtige Rolle der Freiwilligen

Zum Gelingen dieser ermutigenden Woche
trugen viele Freiwillige bei: in der Küche und
beim Gestalten von Andachten, bei der Begrüs-
sung der Teilnehmenden, beim Übersetzen
und zum Schluss beim Aufräumen. Ohne diesen

grossen Einsatz wäre die Casa Comün, die
mit einem kleinen Budget auskommen musste,
nicht durchführbar gewesen.

Nebst viel Arbeit, die ich im Vorfeld, während

der Durchführung und auch noch im
Nachhinein in dieses Projekt gesteckt habe,
war die Casa Comün rundum inspirierend für
mich: Ich erhielt neue Impulse, um die
vielfältigen Krisen unserer Zeit zusammenzudenken

und auf globale Lösungen hinzuarbeiten,
wenn auch lokal verankert: ;Otro mundo es
posible - eine andere Welt ist möglich! •
O Esther Gisler Fischer; *1968, ist Pfarrerin in Zürich-

Seebach und Teil der Redaktion der Neuen Wege.

O Informationen über die Casa Comün, deren Ziele und
Stellungnahmen sowie Videos einzelner Podien vom
September 2022 sind zu finden auf: casa-comun-2022.de

28 Erwägungen 1/23



Die Casa Comün als
Ergänzung zum ORK

Für die Mitglieder der Reisegruppe
von TheBe und Neue Wege war
die Teilnahme an der Casa Comün
eine gute Erfahrung. Nicht nur
das Programm setzte viel in Bewegung,

sondern es konnten auch
wertvolle Impulse in die Schweiz
zurückgebracht werden.

Wohltuende Alternative

Für mich war die Woche in der Casa Comün
eine ausgezeichnete Erfahrung. Wir waren als
Gruppe aus der Schweiz angereist, einige von
uns als Engagierte beim «netzwerk migra-
tionscharta.ch», um in der Casa Comün unsere
Arbeit vorzustellen. Auf unsere Anregung hin
wurde im Wochenprogramm ein Tag dem
Thema «Migration» gewidmet und wir hatten

diesen zusammen mit den Mitarbeitenden
des ITP (Institut für Theologie und Politik in
Münster) vorbereitet.

Ich war beeindruckt vom Engagement der
deutschen Basisbewegungen, welche die Casa
Comün initiiert und die Anlässe dort organisiert

hatten. Einen solchen Begegnungsort
während der Vollversammlung des ORK in
Karlsruhe zu haben, war hilfreich, vor allem
vor dem Hintergrund, dass die eigentliche
Vollversammlung eher schwach war - so habe ich
sie jedenfalls erlebt. Umso wichtiger war es,
dass die Veranstalterinnen der Casa Comün
schon im Voraus realisiert hatten, wie stark
die einstige prophetische Kraft des ORK am
Abnehmen ist, und eine wohltuende Alternative

aufgebaut hatten.
Was wir von dieser Woche in die Schweiz

mitgenommen haben: viele gute Kontakte, die
wir weiter pflegen wollen. Die Mitarbeitenden
des ITP hatten grosses Interesse an der
Migrationscharta und wollen mit uns weitere Ideen
entwickeln, wie wir gemeinsam am Fundament
einer humanen Flüchtlingspolitik arbeiten können.

Wir haben auch eine Anregung der
reformierten Kirchen von Italien aufgenommen:
Diese haben humanitäre Korridore für Flüchtlinge

organisiert und aufdiese Weise rund 6000
Menschen legal nach Italien bringen können.
Dort werden sie von Kirchgemeinden und
Privaten aufgenommen, welche die Integration

übernehmen und selber finanzieren. Wir
überlegen uns nun, ob wir in der Schweiz Ähnliches
in die Wege leiten können.

O Jacob Schädelin, pensionierter Pfarrer in Bern
migrationscharta.ch

Wie ein farbiger Blumenstrauss

Eigentlich hatte ich mich kaum mit der
Vollversammlung des ORK in Karlsruhe befasst.
Doch dann bekam ich diese Zeitung des
Projekts «Casa Comün» in die Hände mit dem
Titel Für eine Ökumene von unten! Der Titel
faszinierte mich sofort, aber auch die Themen
und die Autorinnen der Nummer: Von einigen,

hatte ich schon Bücher gelesen oder
Vorträge gehört. Die Aussicht, diese Menschen vor
Ort kennenzulernen, gab den Ausschlag, mich
gleich für die Reise der TheBe anzumelden.

Die Tage, die ich in der Casa Comün
verbrachte, waren eine erfüllte Zeit. Da war einmal

die Vielfalt der Menschen: wie ein grosser
Strauss von Blumen, die trotz verschiedener
Farben zusammengehören.

Ich war beeindruckt davon, wie gut alles
funktionierte: das Programm mit Bibelarbeit,
Podien und Diskussionen, die gemeinsamen
Mittag- und Abendessen, die von Freiwilligen

vorbereitet wurden, die Hilfsbereitschaft
der Mitarbeitenden. Auch inhaltlich war die
Abwechslung riesig: Man konnte zuhören,
diskutieren, dazwischen einem Künstler beim
Malen zuschauen - und wenn man am Abend
schon ziemlich müde war, gab es noch einen
Film oder ein Theaterstück zu sehen.

Besonders bewegt hat mich der Tag zum
Thema «Krieg und Frieden», bei dem natürlich

der Ukraine-Konflikt im Zentrum stand.
Ein Höhepunkt war das Statement von
Cornelia Hildebrandt, Mitarbeiterin am Institut

für Gesellschaftsanalysen der
Rosa-Luxemburg-Stiftung. Es war spürbar, wie sehr sie
persönlich darunter leidet, dass wir in das Dilemma
«Krieg - oder Frieden schaffen mit oder ohne
Waffen?» hineingerutscht sind. Gleichzeitig
brachen auch bei den Anwesenden die Gräben
zwischen den unterschiedlichen Positionen
auf. Da gäbe es noch viel Diskussionsbedarf.

Was ich mitgenommen habe: die Bestärkung,

bei meiner pazifistischen Haltung zu
bleiben, so wie ich sie aufgrund meiner Prägung
seit frühester Jugend durch Leonhard Ragaz
vertrete. Es gibt sie weiterhin, die Pazifistinnen

- auch in der Ukraine und auch in Russland

O Verena Keller Müry, Vorstandsmitglied bei TheBe
und Resos (Religiös-Sozialistische Vereinigung der
Deutschschweiz)

Erwägungen 1/23 29



Gelungener Austausch

Die Motivation, am Programm der Casa Comün
teilzunehmen, kam für mich durch Kontakte
mit dem ITP (Institut für Theologie und Politik
in Münster) und Kairos Europa, einem
europäischen Netzwerk von Basisbewegungen. Sie
zählten zu den treibenden Kräften hinter der
Casa Comün und das fand ich interessant, auch
für uns in der Schweiz. Ausserdem war die Casa
Comün für mich ein Ort, von dem aus ich
kritisch beobachten konnte, was an der offiziellen

Vollversammlung des ORK vor sich ging.
Der Austausch zwischen Gruppen aus

der Schweiz und aus Deutschland ist meiner
Meinung nach rundum gelungen. Hingegen
waren die Möglichkeiten für internationale
Begegnungen eher begrenzt, weil
Teilnehmerinnen der ÖRK-Vollversammlung aus
anderen Ländern nur punktuell, für Podien
oder Diskussionen, in die Casa Comün kamen.
Umso mehr Raum gab es für ein Zusammenwachsen

der Engagierten aus dem deutschsprachigen

Raum.
So fand ich den Austausch zum Thema

«Flucht und Migration», an dem ich selber mit
dem «netzwerk migrationscharta.ch» aktiv
beteiligt war, sehr hilfreich. Es kam eindrücklich

viel Gemeinsames zutage, zum Beispiel
bei Diskussionen um das «Kirchenasyl», das
in Deutschland regelmässig praktiziert wird,
oder beim Widerstand gegen Frontex.

Den tiefsten Eindruck hinterliess bei mir
allerdings ein Podium mit zwei Frauen aus
dem brasilianischen Amazonas-Gebiet. Diese
setzen sich dort, teilweise unter Lebensgefahr,
für die Erhaltung des Lebensraumes der indi-
genen Munduruku-Bevölkerung ein. Durch
den Goldabbau und geplante Wasserkraftwerke

ist dieser immer stärker bedroht. Wir
in der Schweiz wissen ja von den Vertreibungen

und der Abholzung der Urwälder. Aber
durch Begegnungen wie diese mit den indige-
nen Frauen kommt einem das Geschehen viel
näher. Mir hat das Podium gezeigt, wie wichtig
es ist, dass wir unser eigenes, auch kirchliches,
Umfeld immer in Beziehung zum Ganzen, in
seinen globalen Zusammenhängen, anschauen.

Was ich von der Casa Comün in die Schweiz
mitgenommen habe : die Absicht, noch mehr
nach Orten zu suchen, an denen eine
Zusammenarbeit über die Grenzen hinweg stattfinden
kann. Und weil ich ja auch für die Neuen Wege
in Karlsruhe war, werde ich in Zukunft für
unsere Zeitschrift die Fühler weiter ausstrecken:

Die Reichweite unseres Heftes soll
nicht an der Schweizer Grenze aufhören. Es
soll auch für andere Menschen und Gruppen

im deutschsprachigen Raum ein Forum sein
für jene Themen, die wir an der Casa Comün
besprochen haben.

O Matthias Hui, Co-Redaktionsleiter Neue Wege

Unterstützung und Ermutigung
Die Möglichkeit der Vernetzung und die
Aussicht, andere engagierte Menschen zu treffen -
das war für mich der Anstoss, nach Karlsruhe
zu reisen. Ich bin Mitglied der «Arbeitsgruppe
ITP» der TheBe, welche die Zusammenarbeit
mit dem ITP (Institut für Theologie und Politik,

Münster) zu stärken versucht. Die Casa
Comün war ein Ort, an dem ich nicht nur wieder

einmal die Leute vom ITP treffen,
sondern auch Mitglieder anderer Gruppierungen
kennenlernen konnte.

Deshalb habe ich die Organisation einer
Reise für die TheBe und die Neuen Wege
übernommen. Und ich denke, dass sich dieser Einsatz

gelohnt hat. Am Schluss waren fast alle
der rund fünfzehn Betten, die ich zum Glück
frühzeitig in einem Hotel reserviert hatte,
vergeben. Es kam eine Gruppe von interessanten
Menschen zusammen, die sich bereits auf der
Reise nach Karlsruhe in spannende Diskussionen

vertiefte.
Toll war für mich der Ort, an dem die

Casa Comün stattfand, dieses Stadtkloster
St. Franziskus mit dem schönen Garten, in dem
man bei meist angenehm warmem Wetter auch
viel Zeit draussen verbringen konnte. Die
hochkarätig besetzten Podien waren etwas vom Besten,

was ich in letzter Zeit erlebt habe. Und die
viele ehrenamtliche Arbeit, die im Hintergrund
geleistet wurde, um diese Woche überhaupt
möglich zu machen, hat mich sehr beeindruckt.

Schade war einfach, dass die Casa Comün
im Rahmen der gesamten Vollversammlung
wenig wahrgenommen wurde. Die ÖRK-Leitung
hatte auf dem Versammlungsgelände jegliche
Information über diesen Anlass, den sie offenbar

als Konkurrenz empfand, unterbunden. So
blieben wir in einem eher geschlossenen Kreis.

Was ich von dieser Zeit mitgenommen
habe : Mir ist neu bewusst geworden, wie wichtig

solche Orte sind, an denen man mit anderen

Engagierten zusammenkommen kann.
Wir brauchen Unterstützung und Ermutigung
durch Gleichgesinnte, um nicht zu verzweifeln
an dem, was zurzeit in der Welt vor sich geht.
Die Woche in der Casa Comün hat mich bestätigt

und bestärkt. •
O Maria Klemm-Herbers, TheBe-Mitglied und

Vorstandsmitglied des ITP

30 Erwägungen 1/23



Aus dem
Vorstand
Zwei Schwerpunkte prägten im
letzten halben Jahr die Agenda
desTheBe-Vorstands: Da war zum
einen die Vollversammlung des
Ökumenischen Rats der Kirchen
in Karlsruhe, die im September
2022 stattfand. Deutsche
Basisgruppen hatten dazu zusammen

mit Schweizer Gruppen
ein alternatives Programm, die
Casa Comün, vorbereitet. Dabei
wirkten auch TheBe-Mitglieder
mit, so bei den Thementagen zu
Migration und zu Frauen- und
Friedensfragen (s. Seiten 28-30).
Für Interessierte, die nicht aktiv,
aber als Besucher*innen bei der
Casa Comün mitmachen wollten,

organisierten Jacqueline
Keune und Maria Klemm-Her-
bers eine gemeinsame Reise nach
Karlsruhe. Beiden sei für ihre
Arbeit herzlich gedankt!

Zum anderen bereitete sich
der Vorstand auf die
Festversammlung zum 40-Jahr-Jubiläum
der TheBe vor. Dabei nahm die
Suche nach gesicherten Angaben

über die Anfange der Bewegung

einigen Raum ein. Wir
versuchten, die ersten Mitglieder der
TheBe ausfindig zu machen und
Kontakt mit ihnen aufzunehmen.
Es war spannend festzustellen,
dass viele der heutigen Mitglieder

schon seit der Gründung der
TheBe dabei sind. Gründungspräsident

der TheBe war Toni Peter,
der 1998, viel zu früh, verstarb.
Dieses Jahr, 25 Jahre später, möchten

wir eine Gedenkveranstaltung
an ihn durchführen.

O Der Gedenkanlass wird am
26. November 2023 im Romero-
Haus Luzern stattfinden.
Genauere Angaben folgen später.

O Für den Vorstand :

Erwin Troxler

Nächste
Jahresversammlung

Samstag, 3. Juni,
Heitere Fahne, Wabern/Bern

Vormittag: Jahresversammlung
Theologische Bewegung für Solidarität

und Befreiung (TheBe) /
Religiös-sozialistische Vereinigung
der Deutschschweiz (Resos)

Nachmittag: Jahresversammlung
Neue Wege

Programmteil: Heitere Neue Wege
Late Afternoon Austerity Show -
ein spielerisches Programm rund
um die Neuen Wege Nr. 6.23 zum
Thema «Sparen»
Weitere Informationen folgen. Bitte
den 3. Juni bereits jetzt reservieren!

O thebe.ch

Arbeitsgruppen

Wärchtigs-
Chrischt*inne

Die Gesprächsrunden in Ölten
zeichnen sich weiterhin durch
gegenseitiges Anteilgeben und
Anteilnehmen an Arbeits- und
Alltagserfahrungen aus. Weil
sich jedoch kürzlich beim
Verhältnis Lohnabhängige/AHV-
Bezüger*innen neue Mehrheiten
ergaben im Kreis, wird es mittelfristig

möglicherweise zu
Akzentverschiebungen beim Nachdenken

über Werktäglichkeiten
kommen. Unser Augenmerk wird
sich aber auch künftig auf die
Entwicklungen beim Arbeitsgesetz
und beim Sonntagsschutz richten.

In letzter Zeit gab es ja erneut
politische Angriffe auf geregelte
Wochenarbeitszeiten, und auch
der Sonntag wird zum x-ten Mal
wirtschaftlich zur Disposition
gestellt — neuerdings unter der
Flagge einer Strommangellage

Beim jeweils zweiten Teil
des Abends, der thematischen
Vertiefung, sind wir inzwischen
bei den kolonialen Verstrickungen

der Schweiz gelandet.
Aufhänger war ein grosser Beitrag
über Sklaverei und Sklavereikritik

in der WOZ vom 26. Mai 2022.
Bei den einen war das Erstaunen
über eigene Wissenslücken in
der Schweizer Geschichte gross;
offenbar hatte auch der sich so

freiheitlich gebende junge
Bundesstaat markante blinde
Flecken - die bis in die jüngste Zeit
lieber zugedeckt gehalten werden.

Andere konnten auf dem
Hintergrund eigener
Lateinamerika-Erfahrungen - insbesondere

in Haiti, jenem Land, das
die Sklaverei offiziell als erstes
abgeschafft hatte - etliche Phänomene

konkret durchbuchstabieren.
Jemand brachte ein, ihn hätte

die Befreiungstheologie gelehrt,
welch grosse Rassisten die grossen

europäischen Aufklärer oft
gewesen seien.

Für eine Arbeitsgruppe der
TheBe lag es denn auch nahe, zum
Buch Kolonisierung derSeelen von
Fernando Mires (Exodus-Verlag)
zu greifen und sich der
kirchlichtheologischen Verstrickung in
den Kolonialismus zu stellen.
Wir lernten auch ein vielschichtiges

«Kräftespiel zwischen
verschiedenen Polen» kennen. Und
es wurde sichtbar, wie gründlich
die junge Befreiungstheologie im
vergifteten Gelände einer «Theologie

der Versklavung» neue Wege
suchen musste.

O Urs Häner
uh@sentitreff.ch

Lesegruppe «Feministische

Theologie»

Mit Abschluss der Lektüre des
Buches Der Koran als Text der
Spätantike. Ein europäischer
Zugang der Geistes- und Kultur-
wissenschaftlerin und Senior-Professorin

für Arabistik Angelika
Neuwirth haben wir im Sommer
auch von zweien unserer
Gruppenmitglieder Abschied genommen.

Unsere Gruppe ist damit auf
einen kleinen Kern von drei
Theologinnen zusammengeschmolzen.
Alle Anfragen bei Theologinnen
aus unserem Umkreis blieben
leider erfolglos. Zeitmangel war
durchgängig die Begründung.
Während eines Nachtessens im
Spätsommer letzten Jahres in
einer Gartenbeiz haben wir
entschieden, dass wir auch nur zu
dritt weiterlesen wollen. Zur
selben Zeit haben sich völlig überraschend

zwei neue Frauen bei uns
gemeldet und sich spontan
entschieden einzusteigen. Es scheint
fast, als habe unser Entschluss,

Erwägungen 1/23 31



weiterzumachen, anderswo Energien

freigesetzt.
InneuerFormation trafen wir

uns nun zum ersten Mal im
Februar. Wir stiegen wie immer ein
mit einer Teilete ab 18.45 Uhr im
Haus der Begegnung im
Länggassviertel in Bern. Als Einstiegslektüre

hatten wir gewählt:
Rassismus undRassismuskritik, das
Heft 2/2022 aus der Reihe
Interkulturelle Theologie. Zeitschrift
für Missionswissenschaft, mit
Beiträgen unter anderen von
Astrid Messerschmidt, Claudia
Jahnel und Alena Höfer.

Weiterhin sind Theologinnen,
die interessiert sind, ihr theologisches

Schaffen und ihre alltägliche
Praxis zu reflektieren, jederzeit
herzlich willkommen.

O Nächstes Treffen:
Mittwoch, 24. Mai 2023

O Auskünfte erteilt gerne:
Eveline Gutzwiller,
evgu@pe-gu.ch
Tel. 079 411 57 37

Manifest zum
«Schweigen der Kirchen»

Kirche?
NordSüdUntenLinks

Im letzten halben Jahr hat sich
Kirche? NordSüdUntenLinks
(KNSUL) zweimal getroffen. Das

Hauptthema dabei war die
Diskussion des Manifests Schweigen

die Kirchen oder erheben
sie ihre Stimme?, das der Theologe

Pierre Bühler im Auftrag der
Gruppe erstellt hatte und das in
einer ersten Fassung in den
Erwägungen (Nummer 9.22 der Neuen
Wege) publiziert worden war.

Das Manifest hatte bereits
nach der Publikation ein positives

Echo gefunden: Sowohl

Leser*innen wie die Anwesenden
am KNSUL-Treffen im letzten
September fanden die prägnant
formulierten Thesen hilfreichund
eine gute Grundlage für ihre
Weiterarbeit im kirchlichen Umfeld.
Deshalb war man sich einig, dass
das Manifest über die Neuen Wege
hinaus auch an weitere Kreise
verbreitet werden solle.

Hintergrund dieser Initiative

war die Erfahrung von vielen
kirchlich Engagierten, dass ihr
Einsatz für die
Konzernverantwortungsinitiative im Jahr 2020
teils heftige Gegenreaktionen in
der Politik, aber auch bei manchen

Kirchenleitungen ausgelöst

hatte. Was passiert jetzt mit
diesen?

Mit dem Manifest sollen
Kirchen - und damit auch wir selber -
ermutigt werden, sich weiterhin
zu gesellschaftspolitischen Fragen

zu äussern. Wir hoffen, dass
der Text zum Ausgangspunkt für
viele Gespräche werden kann:
in Arbeitskreisen, Kirchgemeinden,

Synoden, Kirchenleitungen.
Damit das Manifest breit
wahrgenommen wird, möchten wir,
dass etwa fünfzig bis hundert
verschiedene Menschen den Text
mitunterzeichnen.

Wir rufen auch unsere Leserinnen

dazu auf. Bitte schicken Sie
Ihre namentliche Unterstützung
bis zum 10. März an:
christine.voss@bluewin.ch

O Den Text des Manifests finden
Sie auf neuewege.ch/agenda

Am nächsten Treffen von KNSUL
wird weiterdiskutiert. Neue Interessierte

sind willkommen!

Montag, 3. April, 18.15-20.45 Uhr
Le Cap, Predigergasse 3, Bern
Auskünfte: hui@neuewege.ch

Veranstaltungen,
welche die TheBe mitträgt:

RomeroTage
«Boden der Gerechtigkeit»
23.-25. März, Luzern
Veranstaltet von:
Bethlehem Mission Immensee /
Comundo / TheBe / Fastenaktion /
Katholische Kirche Luzern

Politisches Nachtgebet
«Über geborgtem Land»

Donnerstag, 23. März, 19.00 Uhr
St.-Johannes-Kirche,
Schädrütistrasse 26, Luzern

«Bodenlose Ungerechtigkeit»
Bodenrechte und Agrarökologie
im Globalen Süden

Freitag, 24. März, 16.30 Uhr
RomeroHaus Luzern

(mit Anmeldung: comundo.org)

Forum «Klima- und
Sozialgerechtigkeit»
Was können wir tun?

Mit Fastensuppe am Mittag
Samstag, 25. März, ab 10.30 Uhr

Peterskapelle, Kapellplatz, Luzern

romerotage.ch

Ostermarsch Bern
Ostermontag, 10. April,
13.00-15.30 Uhr

Bern, ab Eichholz an der Aare bis
Münsterplatz (Schlusskundgebung)
ostermarschbern.ch

Bodensee-Friedensweg
Ostermontag, 10. April,
13.30-17.00 Uhr
Es geht ums Ganze!
Klima, Gerechtigkeit, Frieden
Sternmarsch nach Heiden AR
Start ab Grub AR Dorfzentrum
13.30 Uhr, Wolfhalden beim
Gemeindehaus 13.30 Uhr, Heiden
beim Bahnhof 13.45 Uhr

bodensee-friedensweg.org

Theologische Bewegung
für Solidarität und Befreiung

Redaktion
Christine Voss
Christine.voss@bluewin.ch

Administration
TheBe, Postfach 4203, 6002 Luzern
info@thebe.ch, www.thebe.ch

Abopreis
Das Journal der Theologischen
Bewegung für Solidarität und
Befreiung erscheint zweimal
im Jahr - im März und September -
als Beilage der Neuen Wege.
Das Abonnement ist Bestandteil
der Mitgliedschaft der TheBe.

Mitgliedschaft
Wollen Sie Mitglied-der Theologischen

Bewegung für Solidarität
und Befreiung werden? Schicken
Sie eine E-Mail mit Ihrer Adresse
an info@thebe.ch.
Der Mitgliederbeitrag liegt bei Fr. 30,
der Solidaritätsbeitrag bei Fr. 50.

32 Erwägungen 1/23


	Erwägungen 1/2023 : Journal der Theologischen Bewegung für Solidarität und Befreiung. 40 Jahre Theologische Bewegung : die Themen bleiben aktuell

