
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 117 (2023)

Heft: 3

Artikel: "Eure Vision ist wichtig für die Zukunft"

Autor: Tharmalingam, Sasikumar / Arnold, Stefanie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1041682

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1041682
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Eure Vision
ist wichtig

für die Zukunft»
Neue Wege-Gespräch mit

Sasikumar Tharmalingam von Stefanie Arnold

Der Priester Sasikumar Tharmalingam

und seine Weggefährtinnen
praktizieren in ihrem Tempel

im Berner Haus der Religionen
einen Reform-Hinduismus. Dazu
ermuntert wurden sie von einem
Sadhu, einem heiligen Mann, den
sie in Sri Lanka trafen.

nw Herr Tharmalingam, was ist für Sie als
Hindu ein Heiliger oder eine Heilige?

st Wenn ich von Heiligen rede, dann ist das
nicht ein Priester. Ein Priester ist nicht heilig,
sondern ein Dienstleister. Ein Heiliger ist ein
Sadhu. Ein Sadhu ist wie ein Mönch. Es ist einer,
der sein ganzes Leben der Spiritualität widmet.
Das ist für mich ein Heiliger im Hinduismus.

nw Mein Bild von Sadhus ist von Fotos aus
Indien geprägt: Ich stelle mir einen orange
gekleideten Asketen mit langen Haaren
vor. Trifft dieses Bild auch auf die Sadhus
in Sri Lanka zu?

st Nein. Von Sri Lanka her habe ich ein ganz
anderes Bild von heiligen Menschen. Heilig
sein hat etwas mit Liebe zu tun. Ein Heiliger
muss daher nicht unbedingt einer äusseren
Form entsprechen. Er kann auch ganz anders
aussehen als die indischen Sadhus.

Nw Spielen heilige Menschen in Ihrem eigenen
Leben eine Rolle?

st Ich habe selber eine Erfahrung mit einem
heiligen Mann gemacht. Als ich 18 Jahre alt war,
bin ich von der Schweiz nach Indien gereist und
habe unter Sadhus meinen spirituellen Meister
gesucht. Ich war in Benares, am Kailash, überall.
Aber als ich die heiligen Männer dort gesehen
hatte, waren meine Gedanken nicht beruhigt.
Es hatte sich innerlich nichts bewegt. Später
bin ich dann in Sri Lanka einem älteren Herrn
begegnet. Er hatte nicht die äussere Form eines
Heiligen: Ertrug ein weisses Hemd, hatte nicht
viele Aschestriche auf der Stirn, hatte einen
gepflegten Haarschnitt. Und trotzdem, als ich
ihm begegnete, sagte mein Gefühl: Er ist mein
Meister. Und als er mit mir zu reden begann,
spürte ich sofort eine Verbindung zwischen uns.

Nw Und dieser Mann wurde dann zu Ihrem
spirituellen Meister? Was haben Sie von
ihm gelernt?

st Am Anfang dachte ich: Er gibt mir
vielleicht ein Mantra und ich muss viele Übungen

machen. Aber er sagte mir: Nein, das ist
Blödsinn. Es gibt keine Mantras, es gibt keine
Form, es gibt keinen Namen, es gibt auch
keine Religion. Das ist alles für die Menschen
gemacht. Wenn du die echte Wahrheit finden
möchtest, gebe ich dir nur drei wichtige Worte :

Bleib ehrlich. Vergib allen, auch deinen
Gegnern. Und bleib in dieser Wahrheit. Wenn du
diesen drei Dingen folgst und Gott dir dann
erscheint, dann bietest du ihm wie einem anderen

Gast einen Stuhl an und fragst ihn: «Willst
du einen Tee oder einen Kaffee?» Denn: Wenn
du in deinem Leben wirklich diesen spirituellen

Weg entdeckst, dann gibt es keine Wünsche
mehr. Denn der Wunsch, sich mit Gott zu vereinen,

Gott zu sehen, ist auch ein Wunsch. Wenn
Gott erscheint, kannst du ihn daher locker
fragen: «Willst du Kaffee oder Tee?» Du hast
dann keine Bedürfnisse mehr, Gott weiss dann
genau, wer was braucht. Mach darum einfach
deine Pflicht.

nw Das heisst: Die Begegnung mit Gott ist
ein wunschfreier Zustand, in dem es keine
Sonderanstrengungen mehr braucht,

Neue Wege 3.23 33



sondern in dem wir uns einfach normal
verhalten können, so, wie wir es Menschen
gegenüber auch tun würden? Ein interessanter

Gedanke. Wie ging Ihr persönlicher
Weg nach der Begegnung mit diesem
heiligen Mann weiter?

st Der Sadhu hat mir gesagt: «Im Moment
darfst du deine Priesterkleider nicht ausziehen.
Bis zu einem bestimmten Zeitpunkt musst du
Priester bleiben. Denn du hast als Priester eine
wichtige Rolle für die nächste Generation, für
die neuen Veränderungen. Diese Veränderungen

sind deine Lebensaufgabe.»

/w Welche Veränderungen meinte er damit?

st Ein Tempel ohne Kastensystem, in dem
alle Menschen den Zentralaltar betreten können.

In dem Menschen aller Kasten, Männer
und Frauen, Priester*innen werden können.
Ein Tempel mit Gebeten und Gesängen in der
Muttersprache, damit alle sie verstehen.

AAA/ Sie sprechen vom Reformtempel, in dem
Sie tätig sind. Hat Ihnen der Sadhu die
Ideen zu diesen Reformen gegeben? Oder
verfolgten Sie diese Ideen schon vor Ihrer
Begegnung mit ihm?

st Schon als ich als Neunjähriger zum ersten
Mal von meiner Lehrperson in Sri Lanka
rassistische Sprüche gegen untere Kasten hörte,
beschäftigte mich das sehr. Der Lehrer hatte
uns in der Schule erzählt, die Menschen seien
alle gleich. Und dann am Abend, als ich einen
Mann auf einer Palme fragte: «Hey Onkel,
gibst du mir eine Frucht?», sagte derselbe
Lehrer: «Du musst ihn nicht Onkel nennen, du
bist aus einer höheren Kaste und er ist aus einer
niedrigen Kaste. Sag einfach: <Hey du, gib mir
doch eine Frucht>, und er gibt sie dir. » Für mich
als Neunjährigen war das ein Riesenschock.
Wieso hatte er mir in der Schule etwas erzählt,
und hier live war es ganz anders?

Als Vierzehnjähriger bin ich dann in die
Schweiz gekommen, ganz allein. Hier habe
ich mich mit vier Kollegen zusammen in den
Hinduismus vertieft. Wir hatten viele offene
Fragen. Wieso kommen die Priester nur von
einem kleinen Stamm? Wieso gibt es kein
Gebet in unserer Muttersprache? Wieso gibt
es dieses ungerechte Kastensystem? Wer hat
es geschaffen? Ist das etwas aus den heiligen
Texten, oder ist es ein menschliches
Gedankengerüst? Wir studierten diese Fragen etwa
zehn Jahre lang gemeinsam in einem Raum,
wie in einem Ashram. Wir forschten und lasen

viele Bücher, und wir reisten viele Male nach
Indien, von Südindien bis Nordindien. Und
2005 trafen wir dann in Sri Lanka den Meister.

Als der Meister sagte, wir hätten eine grosse
Aufgabe für die Zukunft, die Reform zu
verbreiten, haben meine Kollegen und ich zuerst
einfach gelacht. Wir sind nur fünf Kollegen,
was können wir bewirken? Aber es ist unglaub -

lieh, was wir dann ab 2007 bewirkt haben.

Nw Sie haben versucht, Ihre Reformideen in
den Schweizer Hindutempeln umzusetzen.

st Wir nahmen mit allen 23 Hindutempeln hier
in der Schweiz Kontakt auf und versuchten,
dort die Änderungen durchzubringen. Viele
sagten zuerst «Ja, ja». Aber als die Umsetzung
anstand, sagten sie: «Das geht nicht. Das kann
man nicht einfach ändern.» 2007 entschieden
dann meine Kollegen und ich zusammen: «Wir
machen das Ritual jetzt. Wir warten nicht, bis
jemand kommt, wir machen das jetzt einfach.»
So haben wir angefangen.

zw/ Sie haben sich also selber zum Priester
ausbilden lassen und einen eigenen Tempel
gegründet?

st Ja, auf unseren Reisen haben wir uns in
Benares bei einem Brahmanen-Priester
ausbilden lassen, in den Ritualen und in der
Spiritualität. Ein zweiter Meister kam aus Sri Lanka,
auch ein Brahmane. Wir lernten zuerst alles auf
Sanskrit. Der Priester aus Sri Lanka kam später

auch in die Schweiz. Er unterrichtete uns in
unserem Studierzimmer. Und 2007 haben wir
dann unseren Tempel gegründet.

A/w Wie hat sich Ihr Tempel entwickelt?

st Am Anfang zählten wir immer die Schuhe :

Heute sind da zehn Paar Schuhe, morgen
fünf Es kamen nur wenige. Nach einem
Jahr waren wir müde, wir dachten: Es bringt
nichts, hören wir einfach auf. Aber dann hatten

wir noch einmal Kontakt mit dem Meister.
Wir sagten ihm, dass wir aufhören möchten.
Er sagte darauf: «Das Schiff sollte von Ufer
zu Ufer fahren. Wer einsteigt und aussteigt, ist
nicht das Problem des Schiffes. Ihr seid das
Schiff. Ihr sollt einfach weitermachen. Und
wenn die Wahrheit da ist, wird das langsam
auch kommen mit den Menschen.» So wurden
es dann langsam immer mehr Menschen. Und
jetzt, letztes Jahr für unser Jahresfest, waren
an einem Tag fast 6000 Menschen da. Es kommen

Besucher*innen aus der ganzen Schweiz
zu uns. Die nächste Generation, also die zweite

34 Neue Wege 3.23



Dass in Sri Lanka
zu

allF
Proze

acht
Pin Hinhlinht
Generation, ist noch offener, und es gibt die
Chance, unsere Philosophie jetzt noch weiter
zu verbreiten.

nw Sie haben mir erzählt, dass Sie demnächst
in Kopenhagen einen Reformtempel
eröffnen. Wo gibt es sonst noch solche?

st In Martigny im Wallis. Und auch in Sri
Lanka, in Jaffna. Ein Schweizer Religionswissenschaftler

sagte einmal in einem Interview:
Der Verein Saivanerikoodam, der den Hindutempel

im Haus der Religionen betreibt, kann
hier in der Schweiz eine Reformation auslösen,
hier ist das möglich, weil es hier den rechtlichen

Schutz gibt. Wenn er das in der Heimat
machen würde, wäre das gefährlich. Daraufhin
haben wir entschieden: Wir versuchen es auch
in unserer Heimat. Es war am Anfang wirklich
sehr schwierig. Auch unsere Leben wurden
bedroht. Aber jetzt funktioniert es sehr gut.

Nw Woher kamen diese Widerstände und
Drohungen?

st Das Kastensystem und die Frauenrechte
sind riesige Themenin Sri Lanka.Viele möchten

Neue Wege 3.23

nicht, dass Menschen aller Kasten den Zentralaltar

betreten können oder dass Frauen
Priesterinnen werden dürfen. Man hat darum die
Arbeiter, die den Tempel bauten, spitalreif
geprügelt. Und ich bekam auch Druck von
militärischer Seite. Weil irgendjemand etwas
erzählt hatte. Das Militär kam zu mir und
fragte: «Was machst du genau hier?» Dann
musste ich aufs hinduistische Ministerium. In
Sri Lanka gibt es für jede Religion auch ein
Ministerium. Dort bekam ich mit: Es gibt fast
12'000 Hindutempel in ganz Sri Lanka und nur
2800 qualifizierte Priester. Und ich stellte den
Leuten vom Ministerium die Frage: «Was für
eine Lösung habt ihr für die Zukunft, wenn
alle Kinder der Priester nicht Priester werden

möchten?» Der Beamte antwortete: «Sie
haben recht, wir haben keine Lösung dafür
im Moment.» Ich sagte ihm: «Wir haben eine
Lösung. Wir öffnen die Türen, so wie viele der
anderen Weltreligionen. Jeder kann Pfarrer
werden, jeder kann Imam werden. Nur bei
uns kommen die Priester alle vom gleichen
Stamm. Wenn das Ministerium diese Lösung
akzeptiert, möchte ich sie hier einführen.»
Der Beamte kontrollierte alles und bestätigte
dann unseren Weg: «Doch, wir unterstützen

35



euch, eure Vision ist wirklich sehr wichtig für
unsere Zukunft.»

zw Und dann haben Sie damit begonnen,
Menschen verschiedener Kasten und
verschiedenen Geschlechts als Priester*innen
auszubilden?

st Ja. Wir haben in den Zeitungen Werbung
gemacht: Wenn jemand Lust hat, Priester oder
Priesterin zu werden, kommt zu uns, meldet
euch an. Wir erhielten 120 Anmeldungen.
Dann luden wir Professoren aus Südindien
nach Jaffna ein. Die Kosten für das Essen, die
Übernachtungen und das Material übernahm
unser Verein. Dann führten wir Workshops
und Trainings durch. Schliesslich machten wir
Einzelinterviews mit den Kandidatinnen, wir
qualifizierten dann 80 der 120 Kandidatinnen.

Nw Wie viele Frauen waren darunter?

st Es waren nur acht Frauen. Viele Frauen
sind immer noch stark von alten Vorstellungen
geprägt, die seit Generationen überliefert werden.

Das bleibt im Blut oder im Kopf. Einige
sind zwar bereit, aber sie haben Angst: Kann
das schlechte Auswirkungen für meine Familie
haben? Ist es eine Sünde? Solche Fragen muss
man immer wieder klären. Zum Beispiel sollen
Frauen bei Prozessionen auch Götter und
Göttinnen auf ihren Schultern tragen dürfen. Bisher

machten solche Prozessionen nur Männer.
Und wir sagten, wir möchten auch den Frauen
die Chance geben, das zu tun. Ich reiste letztes

Jahr deshalb für eine Prozession extra für
acht Tage nach Sri Lanka. Viele waren dagegen.
Als wir dann die Prozession machten, war das
in allen Zeitungen und im Fernsehen. Dass in
Sri Lanka zum ersten Mal Frauen die Prozession

machten, das war ein Highlight.

nw Es braucht Zeit, so tiefsitzende Prägungen
und Widerstände zu überwinden.

st Ja, und wir können den Leuten nicht
einfach etwas erzählen. Ich muss bereit ein, auf
jedes ihrer Argumente einzugehen und Fragen
zu beantworten. Ich muss nach den Ursprüngen
der Traditionen fragen und nach Antworten
in den alten Schriften suchen. Dann kann ich
sagen: Hier steht es, früher waren auch Frauen
als Priesterinnen im Dienst.

nw Früher gab es auch Priesterinnen?

st Ja, wenn wir in der Geschichte
zurückschauen, dann sehen wir, dass das durch die

Männerkraft ausgemerzt wurde. Wir sagen
auch: Wenn wir die universale Mutter als
unsere Göttin akzeptieren, wieso können wir
dann nicht auch eine Frau als Priesterin
akzeptieren? Und wir möchten davon nicht nur in
schönen Schriften lesen, sondern wir möchten
das hier auch live erleben. Das ist wichtig.

nw Sie haben in Sri Lanka nicht nur einen
Reformtempel gegründet, sondern auch
ein Haus der Religionen mitinitiiert.
Wie kam es dazu?

st Hier im Haus der Religionen habe ich
jahrelang mit einem buddhistischen Mönch
zusammengearbeitet, aber keinen richtigen
Dialog geführt. Das hat mit dem dreissigjäh-
rigen Bürgerkrieg in Sri Lanka zu tun: Er ist
ein singhalesischer buddhistischer Mönch, ich
bin ein tamilischer Hindupriester. Am Anfang
hatten wir deshalb Schwierigkeiten, einander
zu treffen. Aber dann fragte mich der
buddhistische Mönch einmal: «Ist es möglich,
dass du mit mir einen Tee trinkst?» Ich sagte
ja. So begannen wir unseren Dialog. Später
fragte er mich einmal: «Was hältst du von der
Idee, in Sri Lanka ein Haus der Religionen zu
gründen?» Ich wartete ein Jahr lang mit meiner

Antwort. Dann antwortete ich: «Wir
versuchen das!» So haben wir in Sri Lanka ein
Haus der Religionen gegründet. Dieses Projekt

konnten wir im September in Karlsruhe
an der Vollversammlung des Ökumenischen
Rates der Kirchen in einem Workshop
vorstellen. Die Berner reformierte Kirche lud
uns dazu ein. Vorstandsmitglieder unseres
Vereins in Sri Lanka - Hindus, Muslim*innen,
Buddhist*innen und Christinnen - durften
einreisen, das Haus der Religionen in Bern
besichtigen und an der Vollversammlung in
Karlsruhe teilnehmen. Sie haben gute
Erfahrungen gesammelt, um in Sri Lanka das Projekt

weiterzuverfolgen.

nw Steht das Haus der Religionen in Sri Lanka

eigentlich schon?

st Im Moment sind wir in einem Provisorium.
Wir wollen nicht einfach etwas bauen und
einziehen. Sondern wir möchten, so wie hier,
zuerst zusammenkommen, miteinander
diskutieren und lernen, mit den Hindernissen und
Herausforderungen umzugehen. Die Kommunikation

muss gut wachsen. Erst dann möchten
wir etwas bauen. Aber wir haben fürs Baurecht
schon einen Platz bekommen von einer Stadt
in Puttalam, das ist ein Gebiet von Sri Lanka,
in dem alle vier Religionen zusammenleben.

36 Neue Wege 3.23



Nw Kommen wir zurück zum heiligen Mann,
der Ihr Leben so entscheidend geprägt
hat. Ihr Meister ist ja vor drei Jahren
verstorben. Was war er eigentlich für ein
Mensch?

st Er war dreissig Jahre lang Schulmeister, er
leitete eine normale Schule. Er war nicht
verheiratet und hatte sich stark in den spirituellen
Weg vertieft. Ganz Jaffna kannte ihn als
spirituellen Menschen.

Nw Wird er auch nach seinem Tod weiter
verehrt?

st Ja, sein Grab ist vor dem Tempel. Aber
wenn bei uns jemand heilig ist, wird er geehrt,
bevor er stirbt. Kurz vor dem Sterben gibt
man ihm vielleicht einen Ehrentitel. Wenn die
Gesellschaft das spürt, dann gibt man einer
Person die Anerkennung.

nw Im Christentum ist es ja so, dass die Vereh¬

rung einer Person nach dem Tod in der
Regel noch zunimmt. Kennen Sie das auch,
dass Menschen zum Beispiel zu den Gräbern
von verstorbenen Heiligen pilgern?

st Ja, das machen wir auch. Bei normalen
Menschen wird die Leiche bei Hindus ja
verbrannt. Aber wenn ein heiliger Sadhu stirbt,
wird sein Körper in der Erde bestattet. Dann
entsteht dort ein kleiner Tempel oder Altar
mit einer göttlichen Figur oder einem Shiva-
Lingam. Man verbrennt den Körper eines
Heiligen nicht.

aan Verehrt man auch Märtyrerinnen, also Leute,
die für ihren Glauben gestorben sind?

st In der Kolonialzeit leisteten viele Sadhus
Widerstand gegen die Missionierung durch
die Portugiesen und die Holländer. Einige von
ihnen sind im Gefängnis verstorben, einige sind
verschwunden und einige haben überlebt und
weitergekämpft. Die sind jetzt sehr bekannt.
Von ihnen werden Geschichten erzählt. Es gibt
zum Beispiel eine Geschichte, die in unserem
Dorf passiert ist. Ein Sadhu wurde gefangen
und in einen Käfig gesperrt. Als er begann,
ein Lied zu singen, öffnete sich der Käfig von
allein und er wurde befreit. Darauf haben ihn
die Holländer nicht getötet.

nw Haben Sie das Gefühl, dass solche Geschichten
des Widerstandes auch wichtig sind für
Schweizer Tamilinnen, die während des
Bürgerkrieges fliehen mussten?

st Ich glaube, hier im Ausland, also ausserhalb

von Sri Lanka und Indien, haben die Leute
mehr Interesse an Glauben und Kultur.
Vielleicht weil sie Angst haben, dass sie verloren

gehen könnten. Wir haben in der Schweiz
108 tamilische Sprachschulen. Wir haben eine
Vorstellung davon, was passiert, wenn wir die
Muttersprache nicht weitergeben. So leben
auf Mauritius, auf Fidschi oder in Südafrika
Tamilinnen, deren Vorfahren in der Kolonialzeit

auf die Zuckerrohrplantagen gebracht worden

waren. Diese haben ihre Sprache verloren.
Auf La Réunion leben zum Beispiel 200'000
Tamilinnen. Sie reden keine tamilische Sprache,

aber sie haben alle einen tamilischen
Namen. Und sie singen im Hindutempel auf
Französisch, da die Insel zu Frankreich gehört.

Eine Schwester von mir lebt in Norwegen,
eine in England, eine in Frankreich, ich lebe
hier in der Schweiz. Wenn wir uns treffen, in
welcher Sprache kommunizieren dann unsere
Kinder? Darum ist für uns die Muttersprache
wichtig. Der Tempel ist nicht nur ein Ort für
Gebet und Spiritualität, sondern auch ein Ort
für Kultur und Begegnung. Der Grund, in den
Tempel zu kommen, muss nicht unbedingt
spirituell sein. Der Tempel soll ein Ort sein, an
dem die Menschen die Möglichkeit haben, ein
bisschen frei zu sein. Es ist hier möglich, dass
einer laut schreit und weint. Es fragt hier
niemand : Warum schreist du? Dafür ist der Tempel
da. Und das, denke ich, das macht frei. •
O Sasikumar Tharmalingam, *1974, wurde in Sri Lanka

geboren und floh 1989 in die Schweiz. Er leitet das
ayurvedische und koschere Restaurant «Vanakam» im
Berner Haus der Religionen, ist Priester im dortigen
Hindutempel des Vereins Saivanerikoodam sowie
Seelsorger und Mediator.

Neue Wege 3.23 37



k v

«Dorothy Day and the Holy Family
of the Streets».
Dorothy Day und die heilige Familie
der Strassen.


	"Eure Vision ist wichtig für die Zukunft"

