Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 117 (2023)

Heft: 3

Artikel: "Eure Vision ist wichtig fur die Zukunft"
Autor: Tharmalingam, Sasikumar / Arnold, Stefanie
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1041682

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1041682
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Eure Vision
1st wichtig
fur die Zukunft»

Neue Wege-Gesprach mit
Sasikumar Tharmalingam von Stefanie Arnold

Der Priester Sasikumar Tharma-
lingam und seine Weggefahrt*in-
nen praktizieren in ihrem Tempel
im Berner Haus der Religionen
einen Reform-Hinduismus. Dazu
ermuntert wurden sie von einem
Sadhu, einem heiligen Mann, den
sie in Sri Lanka trafen.

mw Herr Tharmalingam, was ist fiir Sie als
Hindu ein Heiliger oder eine Heilige?

st Wenn ich von Heiligen rede, dann ist das
nicht ein Priester. Ein Priester ist nicht heilig,
sondern ein Dienstleister. Ein Heiliger ist ein
Sadhu. Ein Sadhu ist wie ein MOnch. Es ist einer,
der sein ganzes Leben der Spiritualitit widmet.
Das ist fiir mich ein Heiliger im Hinduismus.

w  Mein Bild von Sadhus ist von Fotos aus
Indien gepragt: Ich stelle mir einen orange
gekleideten Asketen mit langen Haaren
vor. Trifft dieses Bild auch auf die Sadhus
in Sri Lanka zu?

Neue Wege 3.23

st Nein. Von Sri Lanka her habe ich ein ganz
anderes Bild von heiligen Menschen. Heilig
sein hat etwas mit Liebe zu tun. Ein Heiliger
muss daher nicht unbedingt einer dusseren
Form entsprechen. Er kann auch ganz anders
aussehen als die indischen Sadhus.

w Spielen heilige Menschen in Ihrem eigenen
Leben eine Rolle?

st Ich habe selber eine Erfahrung mit einem
heiligen Mann gemacht. Als ich 18 Jahre alt war,
bin ich von der Schweiz nach Indien gereist und
habe unter Sadhus meinen spirituellen Meister
gesucht. Ich war in Benares, am Kailash, iiberall.
Aber als ich die heiligen Manner dort gesehen
hatte, waren meine Gedanken nicht beruhigt.
Es hatte sich innerlich nichts bewegt. Spiter
bin ich dann in Sri Lanka einem &lteren Herrn
begegnet. Er hatte nicht die Aussere Form eines
Heiligen: Er trug ein weisses Hemd, hatte nicht
viele Aschestriche auf der Stirn, hatte einen
gepflegten Haarschnitt. Und trotzdem, als ich
ihm begegnete, sagte mein Gefiihl: Er ist mein
Meister. Und als er mit mir zu reden begann,
spiirte ich sofort eine Verbindung zwischen uns.

mw  Und dieser Mann wurde dann zu lhrem
spirituellen Meister2 Was haben Sie von
ihm gelernt?

st Am Anfang dachte ich: Er gibt mir
vielleicht ein Mantra und ich muss viele Ubun-
gen machen. Aber er sagte mir: Nein, das ist
Blodsinn. Es gibt keine Mantras, es gibt keine
Form, es gibt keinen Namen, es gibt auch
keine Religion. Das ist alles fiir die Menschen
gemacht. Wenn du die echte Wahrheit finden
mochtest, gebe ich dir nur drei wichtige Worte:
Bleib ehrlich. Vergib allen, auch deinen Geg-
nern. Und bleib in dieser Wahrheit. Wenn du
diesen drei Dingen folgst und Gott dir dann
erscheint, dann bietest du ihm wie einem ande-
ren Gast einen Stuhl an und fragst ihn: «Willst
du einen Tee oder einen Kaffee?» Denn: Wenn
du in deinem Leben wirklich diesen spirituel-
len Weg entdeckst, dann gibt es keine Wiinsche
mehr. Denn der Wunsch, sich mit Gott zu verei-
nen, Gott zu sehen, ist auch ein Wunsch. Wenn
Gott erscheint, kannst du ihn daher locker
fragen: «Willst du Kaffee oder Tee?» Du hast
dann keine Bediirfnisse mehr, Gott weiss dann
genau, wer was braucht. Mach darum einfach
deine Pflicht.

w Das heisst: Die Begegnung mit Gott ist
ein wunschfreier Zustand, in dem es keine
Sonderanstrengungen mehr braucht,

33



sondern in dem wir uns einfach normal
verhalten kénnen, so, wie wir es Menschen
gegenliber auch tun wiirden? Ein interes-
santer Gedanke. Wie ging Ihr personlicher
Weg nach der Begegnung mit diesem
heiligen Mann weiter?

st Der Sadhu hat mir gesagt: «Im Moment
darfst du deine Priesterkleider nicht ausziehen.
Bis zu einem bestimmten Zeitpunkt musst du
Priester bleiben. Denn du hast als Priester eine
wichtige Rolle fiir die ndchste Generation, fiir
die neuen Verdnderungen. Diese Verdnderun-
gen sind deine Lebensaufgabe.»

w  Welche Verdnderungen meinte er damit?

st Ein Tempel ohne Kastensystem, in dem
alle Menschen den Zentralaltar betreten kon-
nen. In dem Menschen aller Kasten, Manner
und Frauen, Priester*innen werden kénnen.
Ein Tempel mit Gebeten und Gesédngen in der
Muttersprache, damit alle sie verstehen.

mw Sie sprechen vom Reformtempel, in dem
Sie tatig sind. Hat lhnen der Sadhu die
Ideen zu diesen Reformen gegeben? Oder
verfolgten Sie diese Ideen schon vor lhrer
Begegnung mit ihm?

st Schon als ich als Neunjdhriger zum ersten
Mal von meiner Lehrperson in Sri Lanka ras-
sistische Spriiche gegen untere Kasten horte,
beschiftigte mich das sehr. Der Lehrer hatte
uns in der Schule erzihlt, die Menschen seien
alle gleich. Und dann am Abend, als ich einen
Mann auf einer Palme fragte: «Hey Onkel,
gibst du mir eine Frucht?», sagte derselbe
Lehrer: «Du musst ihn nicht Onkel nennen, du
bist aus einer h6heren Kaste und er ist aus einer
niedrigen Kaste. Sag einfach: <Hey du, gib mir
doch eine Frucht», und er gibt sie dir.» Fiir mich
als Neunjahrigen war das ein Riesenschock.
Wieso hatte er mir in der Schule etwas erzihlt,
und hier live war es ganz anders?

Als Vierzehnjihriger bin ich dann in die
Schweiz gekommen, ganz allein. Hier habe
ich mich mit vier Kollegen zusammen in den
Hinduismus vertieft. Wir hatten viele offene
Fragen. Wieso kommen die Priester nur von
einem kleinen Stamm? Wieso gibt es kein
Gebet in unserer Muttersprache? Wieso gibt
es dieses ungerechte Kastensystem? Wer hat
es geschaffen? Ist das etwas aus den heiligen
Texten, oder ist es ein menschliches Gedan-
kengeriist? Wir studierten diese Fragen etwa
zehn Jahre lang gemeinsam in einem Raum,
wie in einem Ashram. Wir forschten und lasen

34

viele Biicher, und wir reisten viele Male nach
Indien, von Siidindien bis Nordindien. Und
2005 trafen wir dann in Sri Lanka den Meister.
Als der Meister sagte, wir hitten eine grosse
Aufgabe fiir die Zukunft, die Reform zu ver-
breiten, haben meine Kollegen und ich zuerst
einfach gelacht. Wir sind nur fiinf Kollegen,
was konnen wir bewirken? Aber es ist unglaub-
lich, was wir dann ab 2007 bewirkt haben.

w Sie haben versucht, lhre Reformideen in
den Schweizer Hindutempeln umzusetzen.

st Wir nahmen mit allen 23 Hindutempeln hier
in der Schweiz Kontakt auf und versuchten,
dort die Anderungen durchzubringen. Viele
sagten zuerst «Ja, ja». Aber als die Umsetzung
anstand, sagten sie: «Das geht nicht. Das kann
man nicht einfach dndern.» 2007 entschieden
dann meine Kollegen und ich zusammen: «Wir
machen das Ritual jetzt. Wir warten nicht, bis
jemand kommt, wir machen das jetzt einfach.»
So haben wir angefangen.

w Sie haben sich also selber zum Priester
ausbilden lassen und einen eigenen Tempel
gegriindet?

st Ja, auf unseren Reisen haben wir uns in
Benares bei einem Brahmanen-Priester aus-
bilden lassen, in den Ritualen und in der Spiri-
tualitét, Ein zweiter Meister kam aus Sri Lanka,
auch ein Brahmane. Wir lernten zuerst alles auf
Sanskrit. Der Priester aus Sri Lanka kam spi-
ter auch in die Schweiz. Er unterrichtete uns in
unserem Studierzimmer. Und 2007 haben wir
dann unseren Tempel gegriindet.

mw Wie hat sich Ihr Tempel entwickelt?

st Am Anfang zdhlten wir immer die Schuhe:
Heute sind da zehn Paar Schuhe, morgen
fiinf ... Es kamen nur wenige. Nach einem
Jahr waren wir miide, wir dachten: Es bringt
nichts, horen wir einfach auf. Aber dann hat-
ten wir noch einmal Kontakt mit dem Meister.
Wir sagten ihm, dass wir aufh6ren mochten.
Er sagte darauf: «Das Schiff sollte von Ufer
zu Ufer fahren. Wer einsteigt und aussteigt, ist
nicht das Problem des Schiffes. Ihr seid das
Schiff. Thr sollt einfach weitermachen. Und
wenn die Wahrheit da ist, wird das langsam
auch kommen mit den Menschen.» So wurden
es dann langsam immer mehr Menschen. Und
jetzt, letztes Jahr fiir unser Jahresfest, waren
an einem Tag fast 6000 Menschen da. Es kom-
men Besucher*innen aus der ganzen Schweiz
zuuns. Die nidchste Generation, also die zweite

Neue Wege 3.23



Dass in Sri La
arsten

ZU

Generation, ist noch offener, und es gibt die
Chance, unsere Philosophie jetzt noch weiter
zu verbreiten.

w  Sie haben mir erzahlt, dass Sie demnéachst
in Kopenhagen einen Reformtempel
erd6ffnen. Wo gibt es sonst noch solche?

st In Martigny im Wallis. Und auch in Sri
Lanka, in Jaffna. Ein Schweizer Religionswis-
senschaftler sagte einmal in einem Interview:
Der Verein Saivanerikoodam, der den Hindu-
tempel im Haus der Religionen betreibt, kann
hier in der Schweiz eine Reformation auslosen,
hier ist das moglich, weil es hier den rechtli-
chen Schutz gibt. Wenn er das in der Heimat
machen wiirde, wire das geféhrlich. Daraufhin
haben wir entschieden: Wir versuchen es auch
in unserer Heimat. Es war am Anfang wirklich
sehr schwierig. Auch unsere Leben wurden
bedroht. Aber jetzt funktioniert es sehr gut.

w Woher kamen diese Widerstdnde und
Drohungen?

st Das Kastensystem und die Frauenrechte
sind riesige Themenin Sri Lanka.Viele méchten

Neue Wege 3,23

.

N

9
oill

nicht, dass Menschen aller Kasten den Zentral-
altar betreten kénnen oder dass Frauen Pries-
terinnen werden diirfen. Man hat darum die
Arbeiter, die den Tempel bauten, spitalreif
gepriigelt. Und ich bekam auch Druck von
militarischer Seite. Weil irgendjemand etwas
erzahlt hatte. Das Militir kam zu mir und
fragte: «Was machst du genau hier?» Dann
musste ich aufs hinduistische Ministerium. In
Sri Lanka gibt es fiir jede Religion auch ein
Ministerium. Dort bekam ich mit: Es gibt fast
12’000 Hindutempel in ganz Sri Lanka und nur
2800 qualifizierte Priester. Und ich stellte den
Leuten vom Ministerium die Frage: «Was fiir
eine Losung habt ihr fiir die Zukunft, wenn
alle Kinder der Priester nicht Priester wer-
den mochten?» Der Beamte antwortete: «Sie
haben recht, wir haben keine Losung dafiir
im Moment.» Ich sagte ihm: «Wir haben eine
Losung. Wir 6ffnen die Tiiren, so wie viele der
anderen Weltreligionen. Jeder kann Pfarrer
werden, jeder kann Imam werden. Nur bei
uns kommen die Priester alle vom gleichen
Stamm. Wenn das Ministerium diese Losung
akzeptiert, mochte ich sie hier einfiihren.»
Der Beamte kontrollierte alles und bestédtigte
dann unseren Weg: «Doch, wir unterstiitzen

35




euch, eure Vision ist wirklich sehr wichtig fiir
unsere Zukunft.»

w Und dann haben Sie damit begonnen,
Menschen verschiedener Kasten und ver-
schiedenen Geschlechts als Priester*innen
auszubilden?

st Ja. Wir haben in den Zeitungen Werbung
gemacht: Wenn jemand Lust hat, Priester oder
Priesterin zu werden, kommt zu uns, meldet
euch an. Wir erhielten 120 Anmeldungen.
Dann luden wir Professoren aus Siidindien
nach Jaffna ein. Die Kosten fiir das Essen, die
Ubernachtungen und das Material {ibernahm
unser Verein. Dann fithrten wir Workshops
und Trainings durch. Schliesslich machten wir
Einzelinterviews mit den Kandidat*innen, wir
qualifizierten dann 80 der 120 Kandidat*innen.

w  Wie viele Frauen waren darunter?

st Es waren nur acht Frauen. Viele Frauen

sind immer noch stark von alten Vorstellungen

geprigt, die seit Generationen iiberliefert wer-
den. Das bleibt im Blut oder im Kopf. Einige

sind zwar bereit, aber sie haben Angst: Kann

das schlechte Auswirkungen fiir meine Familie

haben? Ist es eine Siinde? Solche Fragen muss

man immer wieder kldren. Zum Beispiel sollen

Frauen bei Prozessionen auch Gétter und Got-
tinnen auf ihren Schultern tragen diirfen. Bis-
her machten solche Prozessionen nur Manner.
Und wir sagten, wir mochten auch den Frauen

die Chance geben, das zu tun. Ich reiste letz-
tes Jahr deshalb fiir eine Prozession extra fiir
acht Tage nach Sri Lanka. Viele waren dagegen.
Als wir dann die Prozession machten, war das

in allen Zeitungen und im Fernsehen. Dass in

Sri Lanka zum ersten Mal Frauen die Prozes-
sion machten, das war ein Highlight.

w  Es braucht Zeit, so tiefsitzende Prédgungen
und Widerstande zu liberwinden.

st Ja, und wir konnen den Leuten nicht ein-
fach etwas erzihlen. Ich muss bereit ein, auf
jedes ihrer Argumente einzugehen und Fragen
zu beantworten. Ich muss nach den Urspriingen
der Traditionen fragen und nach Antworten
in den alten Schriften suchen. Dann kann ich
sagen: Hier steht es, friither waren auch Frauen
als Priesterinnen im Dienst.

m Frither gab es auch Priesterinnen?

st Ja, wenn wir in der Geschichte zuriick-
schauen, dann sehen wir, dass das durch die

36

Minnerkraft ausgemerzt wurde. Wir sagen
auch: Wenn wir die universale Mutter als
unsere Gottin akzeptieren, wieso kénnen wir
dann nicht auch eine Frau als Priesterin akzep-
tieren? Und wir mdchten davon nicht nur in
schonen Schriften lesen, sondern wir mdchten
das hier auch live erleben. Das ist wichtig.

wm Sie haben in Sri Lanka nicht nur einen
Reformtempel gegriindet, sondern auch
ein Haus der Religionen mitinitiiert.
Wie kam es dazu?

st Hier im Haus der Religionen habe ich
jahrelang mit einem buddhistischen Ménch
zusammengearbeitet, aber keinen richtigen
Dialog gefiihrt. Das hat mit dem dreissigjih-
rigen Biirgerkrieg in Sri Lanka zu tun: Er ist
ein singhalesischer buddhistischer Monch, ich
bin ein tamilischer Hindupriester. Am Anfang
hatten wir deshalb Schwierigkeiten, einander
zu treffen. Aber dann fragte mich der bud-
dhistische Monch einmal: «Ist es moglich,
dass du mit mir einen Tee trinkst?» Ich sagte
ja. So begannen wir unseren Dialog. Spater
fragte er mich einmal: «Was haltst du von der
Idee, in Sri Lanka ein Haus der Religionen zu
griinden?» Ich wartete ein Jahr lang mit mei-
ner Antwort. Dann antwortete ich: «Wir ver-
suchen das!» So haben wir in Sri Lanka ein
Haus der Religionen gegriindet. Dieses Pro-
jekt konnten wir im September in Karlsruhe
an der Vollversammlung des Okumenischen
Rates der Kirchen in einem Workshop vor-
stellen. Die Berner reformierte Kirche lud
uns dazu ein. Vorstandsmitglieder unseres
Vereins in Sri Lanka — Hindus, Muslim*innen,
Buddhist*innen und Christ*innen — durften
einreisen, das Haus der Religionen in Bern
besichtigen und an der Vollversammlung in
Karlsruhe teilnehmen. Sie haben gute Erfah-
rungen gesammelt, um in Sri Lanka das Pro-
jekt weiterzuverfolgen.

w Steht das Haus der Religionen in Sri Lanka
eigentlich schon?

st Im Moment sind wir in einem Provisorium.
Wir wollen nicht einfach etwas bauen und ein-
ziehen. Sondern wir mochten, so wie hier,
zuerst zusammenkommen, miteinander dis-
kutieren und lernen, mit den Hindernissen und
Herausforderungen umzugehen. Die Kommu-
nikation muss gut wachsen. Erst dann mdchten
wir etwas bauen. Aber wir haben fiirs Baurecht
schon einen Platz bekommen von einer Stadt
in Puttalam, das ist ein Gebiet von Sri Lanka,
in dem alle vier Religionen zusammenleben.

Neue Wege 3.23



w Kommen wir zuriick zum heiligen Mann,
der Ihr Leben so entscheidend gepragt
hat. Ihr Meister ist ja vor drei Jahren
verstorben. Was war er eigentlich fiir ein
Mensch?

st Er war dreissig Jahre lang Schulmeister, er
leitete eine normale Schule. Er war nicht ver-
heiratet und hatte sich stark in den spirituellen
Weg vertieft. Ganz Jaffna kannte ihn als spiri-
tuellen Menschen.

w Wird er auch nach seinem Tod weiter
verehrt?

st Ja, sein Grab ist vor dem Tempel. Aber
wenn bei uns jemand heilig ist, wird er geehrt,
bevor er stirbt. Kurz vor dem Sterben gibt
man ihm vielleicht einen Ehrentitel. Wenn die
Gesellschaft das spiirt, dann gibt man einer
Person die Anerkennung.

w Im Christentum ist es ja so, dass die Vereh-
rung einer Person nach dem Tod in der
Regel noch zunimmt. Kennen Sie das auch,
dass Menschen zum Beispiel zu den Grabern
von verstorbenen Heiligen pilgern?

st Ja, das machen wir auch. Bei normalen
Menschen wird die Leiche bei Hindus ja ver-
brannt. Aber wenn ein heiliger Sadhu stirbt,
wird sein Korper in der Erde bestattet. Dann
entsteht dort ein kleiner Tempel oder Altar
mit einer gottlichen Figur oder einem Shiva-
Lingam. Man verbrennt den Koérper eines
Heiligen nicht.

w Verehrt man auch Martyrer*innen, also Leute,
die flir ihren Glauben gestorben sind?

st In der Kolonialzeit leisteten viele Sadhus
Widerstand gegen die Missionierung durch
die Portugiesen und die Holldnder. Einige von
ihnen sind im Gefangnis verstorben, einige sind
verschwunden und einige haben iiberlebt und
weitergekdmpft. Die sind jetzt sehr bekannt.
Von ihnen werden Geschichten erzihlt. Es gibt
zum Beispiel eine Geschichte, die in unserem
Dorf passiert ist. Ein Sadhu wurde gefangen
und in einen Kifig gesperrt. Als er begann,
ein Lied zu singen, 6ffnete sich der Kéfig von
allein und er wurde befreit. Darauf haben ihn
die Holl4nder nicht getotet.

m Haben Sie das Gefihl, dass solche Geschichten
des Widerstandes auch wichtig sind fur
Schweizer Tamil*innen, die wiahrend des
Biirgerkrieges fliehen mussten?

Neue Wege 3.23

st Ich glaube, hier im Ausland, also ausser-
halb von Sri Lanka und Indien, haben die Leute
mehr Interesse an Glauben und Kultur. Viel-
leicht weil sie Angst haben, dass sie verlo-
ren gehen konnten. Wir haben in der Schweiz
108 tamilische Sprachschulen. Wir haben eine
Vorstellung davon, was passiert, wenn wir die
Muttersprache nicht weitergeben. So leben
auf Mauritius, auf Fidschi oder in Siidafrika
Tamil*innen, deren Vorfahren in der Kolonial-
zeit auf die Zuckerrohrplantagen gebracht wor-
den waren. Diese haben ihre Sprache verloren.
Auf La Réunion leben zum Beispiel 200’000
Tamil*innen. Sie reden keine tamilische Spra-
che, aber sie haben alle einen tamilischen
Namen. Und sie singen im Hindutempel auf
Franzosisch, da die Insel zu Frankreich gehort.

Eine Schwester von mir lebt in Norwegen,
eine in England, eine in Frankreich, ich lebe
hier in der Schweiz. Wenn wir uns treffen, in
welcher Sprache kommunizieren dann unsere
Kinder? Darum ist fiir uns die Muttersprache
wichtig. Der Tempel ist nicht nur ein Ort fiir
Gebet und Spiritualitit, sondern auch ein Ort
fiir Kultur und Begegnung. Der Grund, in den
Tempel zu kommen, muss nicht unbedingt spi-
rituell sein. Der Tempel soll ein Ort sein, an
dem die Menschen die Moglichkeit haben, ein
bisschen frei zu sein. Es ist hier moglich, dass
einer laut schreit und weint. Es fragt hier nie-
mand: Warum schreist du? Dafiir ist der Tempel
da. Und das, denke ich, das macht frei. @

O Sasikumar Tharmalingam, *1974, wurde in Sri Lanka
geboren und floh 1989 in die Schweiz. Er leitet das
ayurvedische und koschere Restaurant «Vanakam» im
Berner Haus der Religionen, ist Priester im dortigen
Hindutempel des Vereins Saivanerikoodam sowie
Seelsorger und Mediator.

37



«Dorothy Day and the Holy Family
of the Streets».

Dorothy Day und die heilige Familie
der Strassen.



	"Eure Vision ist wichtig für die Zukunft"

