Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 117 (2023)

Heft: 3

Artikel: Verwundetes Begehren

Autor: Pahud de Mortanges, Elke

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1041681

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1041681
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Verwundetes
Begehren

Elke Pahud de Mortanges

Die Verehrung des friihkirchlichen
Mairtyrers Sebastian als Ikone
fiir queere Befreiungskampfe ist
nicht neu. In Kunst und Kirchen-
geschichte fungiert der schéne und
von Pfeilen durchbohrte Sebastian
schon lange als Identifikations-
figur der Gay Community:.

Da sage eine*r, Heilige hitten keine Hochkon-
junktur. Das mag fiir so manche*n gelten. Nicht
aber fiir den heiligen Sebastian. Er ist en vogue
und ziemlich woke. Im Sommer 2019 wurde er
wihrend zwei Wochen gefeiert. Jedoch nicht von
der romisch-katholischen oder orthodoxen Kir-
che, in deren Heiligenkalender er figuriert. Son-
dernim Londoner West End, genauer in Blooms-
bury, Ecke Herbrand Street und Colonade.
Dort befindet sich das Kulturzentrum
«Horse Hospital», das seit 1993 wagemutige
Ausstellungen macht. So auch 2019 die Ausstel-
lung Arrows of Desire (Pfeile des Begehrens),
in welcher sich dreissig zeitgendssische Kiinst-
ler*innen in Malerei, Textilien und Skulpturen,
Performances und Videoinstallationen mit

Neue Wege 3.23

dem Heiligen auseinandersetzten und seine
Bedeutung im Spannungsfeld von Religion,
Verfolgung und Begehren ausloteten.! Unter
ihnen war der queere britische Kiinstler Tony
O’Conell, der die klassische Heiligenlitanei der
romischen Liturgie, in welcher die Heiligen der
Kirche um Fiirsprache und Fiirbitte bei Gott
angerufen werden, in eine Litanei der queeren
Heiligen umschrieb:

«Heiliger Sebastian, der du die Verfolg-
ten stirkst, bitte fiir uns ...

Heiliger Sebastian, der du vor Pest und
AIDS schiitzt, bitte fiir uns ...

Sebastian, der du vom romischen Kaiser
geliebt und dann verlassen wurdest,
bitte fiir uns.

Heiliger Sebastian, geliebt und zuneh-
mend von der rémischen Kirche ver-
lassen, bitte fiir uns.

Heiliger Sebastian, geliebt von unserem
Volk, bitte fiir uns ...

Glorreicher Mirtyrer und unbesiegter
Kampfer,

wir bitten dich, beschiitze die Verfolgten

vor Tyrannen und Feinden [...].»2

Von der rémischen Kirche zunehmend verlas-
sen, von der LGBTIQ*-Community als queere
Ikone gefeiert: Auf diese Kurzformel lasst sich
in der Tat die Rolle und Wahrnehmung des hei-
ligen Sebastian heute bringen. Doch dort, wo
sich Christ*innen als zur LGBTIQ*-Szene zuge-
horend outen, steigen auch seine innerkirchli-
che Wertschitzung und Verehrung. Vorreiterin
und Vordenkerin ist hier die kanadische Theo-
login und lesbische Pfarrerin Kittredge Cherry
(*1957), die als Erste eine Queere Theologie
der Heiligen und der Heiligkeit entworfen und
Sebastian als «History’s first gay icon»3 wiirdigt.

Das Ursprungsnarrativ
vom Martyrer des Glaubens

Wann Sebastian geboren wurde, wissen wir
nicht. Was wir wissen, ist, dass er wegen sei-
nes christlichen Glaubens verfolgt wurde.* Und
dass er im Jahr 288 in Rom gleich «zweimal hin-
gerichtet» wurde, weil das erste Mal fehlschlug.
Dieses vergebliche erste Mal aber wurde zu dem
visuellen Code und narrativen Marker schlecht-
hin, um seinen gewaltsamen Tod inszenierend
zu erinnern: Pfeile bohren sich in seinen Leib.
Welchen militdrischen Rang Sebastian hatte,
ob er Anfiihrer, Offizier oder bloss Soldat
war, weiss man nicht. Verbiirgt scheint allein,
dass er zur Leibwache von Diokletian (rémi-
scher Kaiser von 236/245 bis 312) gehorte, der

1



Christ*innen aufs Brutalste verfolgte. Den
zum Christentum bekehrten Sebastian liess er
genau deshalb von Bogenschiitzen hinrichten.
Sebastian iiberlebte diese Hinrichtung schwer
verletzt. Als Diokletian davon Wind bekam,
liess er den mittlerweile Genesenen im Circus
Maximus erschlagen. Den Toten warf man in
den stadtischen Abwasserkanal vor den Toren
der Stadt. Christ*innen bargen seinen Leich-
nam und begruben ihn. Uber seinem Grab
errichtete man im 4. Jahrhundert die Kirche
«San Sebastiano fuori le mura». Der Mirtyrer
Sebastian war geboren: ein Mann, nicht mehr
besonders jung, einen Bart tragend, wie es zu
seiner Zeit liblich war, seinem sozialen Stand
gemadss gekleidet als Militér in kaiserlicher
Hoftracht. Von Pfeilen durchbohrt.

In der Renaissance wird aus ihm ein junger,
nackter und vor allem sehr schéner Sebastian,
der antiken Aktdarstellungen nachempfun-
den ist.> Als solcher wird er zum Objekt und
Emblem homoerotischen Begehrens. Biswei-
len eher subtil und sublimiert, wie beim Schrift-
steller Thomas Mann beim Empfang des Lite-
raturnobelpreises 1929: «Ich bin kein Katholik,
meine Herren und Damen, meine Uberliefe-
rung ist [...] die protestantische Gottesunmit-
telbarkeit. Dennoch habe ich einen Lieblings-
heiligen. Ich will Thnen seinen Namen nennen,
es ist der heilige Sebastian — Sie wissen, jener
Jiingling am Pfahl, den Schwerter und Pfeile
von allen Seiten durchdringen, und der in
Qualen ldchelt.»® Spéter im 20. Jahrhundert
avanciert Sebastian dann ganz offen zum Icon
einer zunehmend selbstbewussten und poli-
tisch kampferischen zivilen Gay Community .

«Heiliger Sebastian,

der du die
Verfolgten starkst»

Konservative politische und christliche Kreise
begegnen dieser zivilen Gay Community —
bis heute — mit Diskriminierung und zum
Teil menschenverachtendem Hass. Und dies
im Namen der christlichen Religion. Gleich-
geschlechtliches Begehren (und mit ihm die
gleichgeschlechtliche Ehe), so sagen sie, sei
wider «die Natur». Beides verstdsst, so behaup-
ten sie, gegen die in der Bibel grundgelegte
gottliche Schopfungsordnung, welche allein
und ausschliesslich die heterosexuelle Verbin-
dung von Mann und Frau gutheisse. Dass diese
Lesart und Bewertung gleichgeschlechtlichen
Begehrens zu dekonstruieren sind und sich
gerade nicht (!) mit den biblischen Schriften
und dem christlichen Glauben belegen lassen,
das hat die theologische (Gender-)Forschung

12

mittlerweile unter Beweis gestellt.” Nichtsdes-
totrotz ist die Gay Community wie die ganze
LGBTIQ*-Community weiterhin Missachtung
und verbaler und korperlicher Gewalt ausge-
setzt. Menschen, die sich ihr zurechnen, wer-
den verfolgt und diskriminiert, weil sie — so,
wie sie sind, und so, wie sie leben — das binire,
heteronormative Modell von Korper, Gen-
der und Begehren sprengen. Wie der heilige
Sebastian sind sie Verfolgte. Er um seines
Glaubens willen. Sie um ihrer leiblichen Per-
formanz von Geschlecht und Begehren willen.
Sebastian sind die Spuren der Verfolgung buch-
stdblich auf den Leib geschrieben. Sie stecken
ihm als Pfeile in Brust und Lenden. Als leiblich
so Gezeichneter wird Sebastian in der queeren
Heiligenlitanei von Tony O’Conell zum Schutz-
patron und Bild aller wegen ihrer Genderiden-
titdt und ihres Begehrens Verfolgten: «Heiliger
Sebastian, der du die Verfolgten stirkst».

«... der du vor Pest
und AIDS schiitzt»

Gehen wir weiter in der Gebetsspur von Tony
O’Conell, begegnen wir dem «Schwarzen Tod».
Dieser suchte im 7. Jahrhundert und dann wie-
der 1348 die Stadt Rom heim und machte
Sebastian zum Schutzheiligen der Pest. Man
grub seine Knochen aus, trug sie durch die Stadt
und wendete die Seuche von der Stadt ab. Wah-
rend im Ursprungsnarrativ die Pfeile die kai-
serliche Verfolgung aufgrund seines Glaubens
reprasentieren, werden sie im Pestnarrativ zu
Giftpfeilen, mit denen Pestengel die Menschen
mit der Seuche infizieren. Der verwundete Leib
Sebastians ver_koérpert nun die Vulnerabilitét
aller Kérper und beschiitzt diese zugleich, weil
er die Pestpfeile ja stellvertretend fiir sie alle
bereits auf sich gelenkt hat.

Im 20. Jahrhundert wird am und auf dem
Leib Sebastians das homoerotische Begehren
offen und unverstellt inszeniert und mit den
visuellen Codes von Meer und Seefahrt unter-
legt. Er wird zum Miitze tragenden Matrosen in
engen weissen Hosen mit nacktem, von Liebes-
pfeilen durchbohrtem Oberkorper.8 Als in den
1980er und 1990er Jahren AIDS viele Men-
schen aus der Gay Community hinwegraffte,
wurden die Liebespfeile ambivalent und hat-
ten plotzlich eine doppelte Spitze. Das Begeh-
ren und die Liebe, die sie verkorperten, waren
vergiftet. Sie brachten den Tod. Man nannte
AIDS auch abwertend die «Schwulenpest»/
«gay plague». In strengkirchlichen Kreisen
sah man die ab 1981 zunichst hauptsichlich bei
homosexuellen Méannern verbreitete Krank-
heit als Strafe Gottes fiir die «gegen die Natur»

Neue Wege 3.23



verstossenden sexuellen Praktiken der «Sodo-
miten».® Im Kontext der AIDS-Epidemie insze-
nierten Kiinstler*innen wie David Wojnarowicz,
Ron Athey oder Bavo Defurne an Sebastian die

ganze bittere Grausamkeit dieser Krankheit.10

Defurne drehte 1997 den schwarzweissen Kurz-
film Saint tiber die letzten Minuten des hei-
ligen Sebastian. «Die Angst vor dem Tod im

Angesicht von AIDS, die Unvermeidbarkeit des

Todes, sobald man sich angesteckt hat, waren

wichtige Themen, als ich das Projekt in den

frithen 90ern zu entwickeln begann.»!!

«... der du vom romischen
Kaiser geliebt und
dann verlassen wurdest»

Mit der Anrufung «... der du vom rdmischen
Kaiser geliebt und dann verlassen wurdest»
spielt Tony O’Conell darauf an, dass bereits die
Ursprungslegende queeres Potenzial hatte und
Sebastian nicht erst nachtriaglich zum gay icon
wurde. Tennessee Williams etwa bezeichnet
in seinem Gedicht San Sebastiano de Sodoma
(1948) diesen noch als des Kaisers Konkubine
(«emperor’s concubine») und nicht etwa als
dessen lover/Geliebten.!? Als Homosexueller
reproduziert Williams damit jene abwertenden
Zuschreibungen, die teils bis heute dort nach-
wirken, wo von «Effeminierung des Heiligen»
die Rede ist oder davon, wie «weichlich und
zart» er aussehe.!® Da Sebastians Hinrichtung
«in der Méannerwelt der kaiserlichen Kohorte»
geschah, mutmassten andere, dass bereits
das urspriingliche «Pfeilmartyrium [...] eine
kollektive Vergewaltigung des Abtriinnlings
Sebastian symbolisieren» konnte.!* Diese
Lesart legt auch Derek Jarman in seinem
Kultfilm Sebastiane (1976) nahe. Bei Jarman
ist es jedoch nicht ein Kollektiv, sondern ein
einzelner Offizier, der sexuelle Gewalt ausiibt.

«... geliebt von
unserem Volk»

Nicht nur ausserhalb der Kirchenmauern,
sondern auch innerhalb derselben wurde der
heilige Sebastian als gay icon erkannt und
gelesen. Die visuellen Repriasentationen des
schonen Heiligen waren gleichsam ein subtiler,
religios-subversiver Geheimcode, mittels des-
sen innerhalb der christlichen Gemeinschaften
unverfénglich (liber) die eigene Homosexualitit
kommuniziert werden konnte. Wenn etwa ein
verheirateter Hausherr sich den heiligen Sebas-
tian an die Wand hingte oder als Figurine auf
den Salontisch stellte, wusste ein gleichermas-
sen empfindender Gast dieses Signal zu lesen.®

13



Der Theologe Giinter Frorath beschreibt noch
1999, wie ihn die Priasenz des nackten Sebasti-
ans im Kirchenraum «ergriffen» habe und ihn
dabei ein «intensiver korperlicher Schauer»
iiberkam. Er hebt dabei nicht auf den Aspekt
des Begehrens ab, sondern auf den der Tabu-
isierung des nackten Korpers in christlichen
Kreisen: «Das war mit Sicherheit kein sexuel-
les Gefiihl, aber in einem weiteren Sinn ero-
tisch. Es war die Faszination des nackten Kor-
pers und des Verbotenen. In meiner Familie
war der nackte Korper tabuisiert. Hier in der
Kirche konnte ich mir Sebastian angucken. Ich
durfte es — es war sozusagen vom Himmel per-
sOnlich legitimiert!»16

Gleichermassen geliebt und verehrt
wird Sebastian heute zunehmend von der
LGBTIQ*-Community ausserhalb wie inner-
halb der christlichen Kirchen. Emblematisch
festgehalten wird diese Verehrung im Werk der
in Santa Fe lebenden zeitgendssischen queeren
Kiinstlerin Sabrina Zarco, deren Sebastian sin-
nenfillig die visuellen Codes der LGBTIQ™-
Community trigt: Das weisse Lendentuch
ist mit roten AIDS-Schleifen {ibersidt und der
Baum, vor dem Sebastian steht, leuchtet in den
Farben des Regenbogens.”

Queere Heiligkeit und
das Queere an Sebastian

Verlassen wir hier die Gebetsspur der Heiligen-
litanei von Tony O’Conell und wenden uns
abschliessend der eingangs erwahnten metho-
distischen Pastorin und LGBTIQ*-Aktivistin
Cherry Kittredge zu. Sie hat seit 2009 mehr als
hundert queere Heilige in ihrem Blog portri-
tiert und eine Queere Theologie der Heiligkeit
entwickelt, welche eine doppelte Spitze hat
und als Anleitung zur Selbstermichtigung der
LGBTIQ*-Community innerhalb der christli-
chen Kirchen gelesen werden will.

Die «Enthiillung der verborgenen queeren
sexuellen Orientierung oder Geschlechts-
identitdt traditioneller Heiliger» vermag
Menschen von «unterdriickerischen Kirchen-
dogmen» zu befreien. Die «Enthiillung der
unsichtbaren <Heiligkeit> von scheinbar siku-
laren LGBTQ-Menschen» vermag Menschen
«von der Tyrannei» befreien, welche partout
Sexualitdt von Spiritualitét trennen will. Der
Ausdruck queer saint ist fiir Cherry Kittredge
die Kurzformel schlechthin, um die Annahme,
dass Heiligkeit und LGBTIQ*-Identitét sich
gegenseitig ausschliessen, in Frage zu stellen.
Letztlich konnten, so Kittredge, sogar alle Hei-
ligen als queer gelten, insofern «sie eine Alter-
native zur verordneten Heteronormativitét,

Neue Wege 3.23



zur weltlichen Macht und zum <«Business as
usual> darstellen».!8

Das von Kittredge Gesagte kann telquel auf
den heiligen Sebastian angewendet werden.
Das Begehren, das er verkorpert und weckt,
entzieht und sprengt die verordnete Hetero-
normativitit. Es ist allerdings keineswegs nur
ein homoerotisches Begehren, sondern eines,
das auch noch in andere Richtungen geht, wie
bereits der Hofmaler der Medici, Giorgio
Vasari, im 16. Jahrhundert bemerkte: «Man
sagt, dass, als diese Figur [sc. des heiligen
Sebastian] in der Kirche ausgestellt war, die
Briider bei den Beichten Frauen angetroffen
haben, die wegen der anmutigen und liisternen
Nachahmung des Lebens, die die Kunst Fran
Bartolomeos ihr gegeben hatte, nass wurden,
als sie sie ansahen.»1°

Und nicht nur das Begehren, das Sebastian
weckt, ist queer aufgebrochen, sondern auch
seine dussere Gestalt und Erscheinung. Heute
stechen mehr und mehr jene visuellen Codes
und Marker ins Auge, die bislang in der Lite-
ratur gar keine Beachtung gefunden haben
und die ihn gleichsam avant la lettre nicht so
sehr als gay icon, sondern vielmehr als gender-
fluide Gestalt zeigen, die sich einer geschlech-
terbindren Zuschreibung im Sinne des Entwe-
der-oder entzieht. Hier gilt und gibt es noch
viel zu entdecken. Die Griben zwischen der
LGBTIQ*-Community und dem Lehramt der
romisch-katholischen Kirche sowie weite-
ren wertkonservativen Kreisen (wie etwa der
Pro-Life-Bewegung) sind immer noch gross.
Aber es gibt mutige Briickenbauer*innen.
Neben Cherry Kittredge istauch der in New York
lebende Jesuitenpater James Martin zu nennen.
Sein Plddoyer fiir eine Willkommenskultur
und eine Selbstermichtigung der LGBTIQ*-
Commmunity innerhalb der Kirche(n) trigt
denn auch den sprechenden Titel Building a
Bridge. Der heilige Sebastian ist einer, der auf
dieser Briicke steht und hell leuchtet. @

QO Elke Pahud de Mortanges, *1962, ist apl. Professorin
fiir Dogmatik in Freiburg i. Br. und Lehrbeauftragte
fir Gender Aspects in Religious Studies in Fribourg.
Sie lebt mit ihrer Familie am Murtensee im Kanton
Fribourg.

elkepahudemortanges.com

Neue Wege 3.23

10

11
12

13

14
15
16
17
18

19

Arrows of desire. thehorsehospital.com/events/
arrows-of-desire Arrows of Desire.

Abgedruckt bei gspirit.net/saint-sebastian-gay-icon.
Deutsche Ubersetzung durch die Autorin.

Ebd.

Vgl. Daniela Bohde: Ein Heiliger der Sodomiten?

Das erotische Bild des HI. Sebastian im Cinquecento.
In: Mechthild Fend u. a. (Hrsg.): Mdnnlichkeit im
Blick. Visuelle Inszenierungen in der Kunst seit der
Friihen Neuzeit. K6ln 2004; Irene Ulrich: Der heilige
Sebastian: vom christlichen Mdrtyrer zur homosexuellen
Utopie. In: Franziska Metzger/Elke Pahud de Mor-
tanges (Hrsg.): Orte und Rdume des Religiosen im
19.-21. Jahrhundert. Paderborn 2016, S. 207-222;
Elke Pahud de Mortanges: Icon meets Icon. On the Inter-
section between Religious visual cultures and Gender-
Performance in Post-secular Art and Fashion (im
Druck); Saint Sebastian. In: Wikipedia, englische
Version.

Ulrich (wie Anm. 4), S. 207.

Thomas Mann: Gesammelte Werke in 13 Binden.
Frankfurt a. M. 1990, Bd. XI, S. 409.

Marie-Therese Wacker: Genderforschung und biblische
Schopfungsgeschichten. In: Thomas Laubach (Hrsg.):,
Gender — Theorie oder Ideologie? Freiburg i. Br. 2017,
S. 161-173; Elke Pahud de Mortanges: Bodies of
Memory and Grace. Der Korper in den Erinnerungs-
kulturen des Christentums. Ziirich 2022, S. 142-146.

So im Werk Sébastien de la Mer (1994) von Pierre et
Gilles oder das Selbstportrit des Alfred Courmes als
Sébastien (1934). Die Nacktheit im Matrosensujet ist
hier gekehrt. Er trdgt ein Oberteil, aber keine Hosen.

wortbedeutung.info/Schwulenpest. Der Begriff
«Sodomiten» wurde im Mittelalter gepragt unter Rekurs
auf Genesis 13,13 und 19,5-9, wo ein Tun «wider die
Natur» in der Stadt Sodom angeprangert wird. Der
Begriff «Sodomie» wurde im 19. Jahrhundert durch
den Begriff «<Homosexualitit» abgelost. Im angel-
sdchsischen Sprachraum haben sich die neutralen
Begriffe gay und lesbhian durchgesetzt. Siehe Wikipedia,
Artikel Sodomie und Homosexualitdt.

Ulrich (wie Anm. 4) S. 219-220; Cherrie Yu: Ron Athey.

In: Queer Theory March 9, 2017. medium.com/queer-

theory/ron-athey-f94321cc8359.

Ulrich (wie Anm. 4), S. 220.

Rubies and Lemons: Tennesse Williams, Saint Sebastian

and the ‘Problem’ Homosexual.

rubiesandlemons.blogspot.com/2021/04/tennessee-

williams-and-saint-sebastian.html.

Bohde (wie Anm. 4), S. 82—83. In rdmischer Zeit waren

gleichgeschlechtliche Liebe und homosexuelle

Beziehungen nicht eine Frage der Moral, sondern des

sozialen (Ab-)Standes, welcher zwischen Kaiser und

Soldat gegeben war.

Bohde (wie Anm. 4), S. 81.

Ulrich (wie Anm. 4), S. 210.

Ebd.

sabrinazarco.com.

Cherry Kittredge: Why we need LGBTQ saints:

A queer theology of sainthood. November 1, 2022.

%spirit.net/why-we-need—]gbtq—saints. Deutsche
bersetzung durch die Autorin.

Zitiert nach Bohde (wie Anm. 3). S. 89.

15



«Christ the Mother Hen».
Christus, die Mutterhenne.

Im Evangelium nach Matthédus und
nach Lukas nutzt Jesus die Metapher
von der Henne, die ihre Kiiken unter
ihren Fliigeln sammelt, fiir Gottes
Liebe und Fiirsorge.



	Verwundetes Begehren

