
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 117 (2023)

Heft: 3

Artikel: Verwundetes Begehren

Autor: Pahud de Mortanges, Elke

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1041681

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1041681
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Verwundetes
Begehren
Elke Pahud de Mortanges

Die Verehrung des frühkirchlichen
Märtyrers Sebastian als Ikone
für queere Befreiungskämpfe ist
nicht neu. In Kunst und
Kirchengeschichte fungiert der schöne und
von Pfeilen durchbohrte Sebastian
schon lange als Identifikations-
figur der Gay Community.
Da sage einet, Heilige hätten keine Hochkonjunktur.

Das mag für so manchet gelten. Nicht
aber für den heiligen Sebastian. Er ist en vogue
und ziemlich woke. Im Sommer 2019 wurde er
während zwei Wochen gefeiert. Jedoch nichtvon
der römisch-katholischen oder orthodoxen Kirche,

in deren Heiligenkalender er figuriert.
Sondern im Londoner West End, genauer inBlooms-

bury, Ecke Herbrand Street und Colonade.
Dort befindet sich das Kulturzentrum

«Horse Hospital», das seit 1993 wagemutige
Ausstellungen macht. So auch 2019 die Ausstellung

Arrows ofDesire (Pfeile des Begehrens),
in welcher sich dreissig zeitgenössische
Künstlerinnen in Malerei, Textilien und Skulpturen,
Performances und Videoinstallationen mit

dem Heiligen auseinandersetzten und seine
Bedeutung im Spannungsfeld von Religion,
Verfolgung und Begehren ausloteten.1 Unter
ihnen war der queere britische Künstler Tony
O'Conell, der die klassische Heiligenlitanei der
römischen Liturgie, in welcher die Heiligen der
Kirche um Fürsprache und Fürbitte bei Gott
angerufen werden, in eine Litanei der queeren
Heiligen umschrieb:

«Heiliger Sebastian, der du die Verfolg¬
ten stärkst, bitte für uns

Heiliger Sebastian, der du vor Pest und
AIDS schützt, bitte für uns

Sebastian, der du vom römischen Kaiser
geliebt und dann verlassen wurdest,
bitte für uns.

Heiliger Sebastian, geliebt und zunehmend

von der römischen Kirche
verlassen, bitte für uns.

Heiliger Sebastian, geliebt von unserem
Volk, bitte für uns

Glorreicher Märtyrer und unbesiegter
Kämpfer,

wirbitten dich, beschütze die Verfolgten
vor Tyrannen und Feinden f...].»2

Von der römischen Kirche zunehmend verlassen,

von der LGBTIQ+-Community als queere
Ikone gefeiert: Auf diese Kurzformel lässt sich
in der Tat die Rolle und Wahrnehmung des
heiligen Sebastian heute bringen. Doch dort, wo
sich Christtinnen als zur LGBTIQ+-Szene
zugehörend outen, steigen auch seine innerkirchliche

Wertschätzung und Verehrung. Vorreiterin
und Vordenkerin ist hier die kanadische Theologin

und lesbische Pfarrerin Kittredge Cherry
(*1957), die als Erste eine Queere Theologie
der Heiligen und der Heiligkeit entworfen und
Sebastian als «History's first gay icon»3 würdigt.

Das Ursprungsnarrativ
vom Märtyrer des Glaubens

Wann Sebastian geboren wurde, wissen wir
nicht. Was wir wissen, ist, dass er wegen seines

christlichen Glaubens verfolgt wurde.4 Und
dass er im Jahr 288 in Rom gleich «zweimal
hingerichtet» wurde, weil das erste Mal fehlschlug.
Dieses vergebliche erste Mal aber wurde zu dem
visuellen Code und narrativen Marker schlechthin,

um seinen gewaltsamen Tod inszenierend
zu erinnern: Pfeile bohren sich in seinen Leib.
Welchen militärischen Rang Sebastian hatte,
ob er Anführer, Offizier oder bloss Soldat
war, weiss man nicht. Verbürgt scheint allein,
dass er zur Leibwache von Diokletian (römischer

Kaiser von 236/245 bis 312) gehörte, der

Neue Wege 3.23 11



Christ*innen aufs Brutalste verfolgte. Den
zum Christentum bekehrten Sebastian liess er
genau deshalb von Bogenschützen hinrichten.
Sebastian überlebte diese Hinrichtung schwer
verletzt. Als Diokletian davon Wind bekam,
liess er den mittlerweile Genesenen im Circus
Maximus erschlagen. Den Toten warf man in
den städtischen Abwasserkanal vor den Toren
der Stadt. Christ*innen bargen seinen Leichnam

und begruben ihn. Über seinem Grab
errichtete man im 4. Jahrhundert die Kirche
«San Sebastiano fuori le mura». Der Märtyrer
Sebastian war geboren: ein Mann, nicht mehr
besonders jung, einen Bart tragend, wie es zu
seiner Zeit üblich war, seinem sozialen Stand
gemäss gekleidet als Militär in kaiserlicher
Hoftracht. Von Pfeilen durchbohrt.

In der Renaissance wird aus ihm ein junger,
nackter und vor allem sehr schöner Sebastian,
der antiken Aktdarstellungen nachempfunden

ist.5 Als solcher wird er zum Objekt und
Emblem homoerotischen Begehrens. Bisweilen

eher subtil und sublimiert, wie beim Schriftsteller

Thomas Mann beim Empfang des
Literaturnobelpreises 1929 : «Ich bin kein Katholik,
meine Herren und Damen, meine Überlieferung

ist [...] die protestantische Gottesunmit-
telbarkeit. Dennoch habe ich einen Lieblingsheiligen.

Ich will Ihnen seinen Namen nennen,
es ist der heilige Sebastian - Sie wissen, jener
Jüngling am Pfahl, den Schwerter und Pfeile
von allen Seiten durchdringen, und der in
Qualen lächelt.»6 Später im 20. Jahrhundert
avanciert Sebastian dann ganz offen zum Icon
einer zunehmend selbstbewussten und politisch

kämpferischen zivilen Gay Community.

«Heiliger Sebastian,
der du die

Verfolgten stärkst»
Konservative politische und christliche Kreise
begegnen dieser zivilen Gay Community -
bis heute - mit Diskriminierung und zum
Teil menschenverachtendem Hass. Und dies
im Namen der christlichen Religion.
Gleichgeschlechtliches Begehren (und mit ihm die
gleichgeschlechtliche Ehe), so sagen sie, sei
wider «die Natur». Beides verstösst, so behaupten

sie, gegen die in der Bibel grundgelegte
göttliche Schöpfungsordnung, welche allein
und ausschliesslich die heterosexuelle Verbindung

von Mann und Frau gutheisse. Dass diese
Lesart und Bewertung gleichgeschlechtlichen
Begehrens zu dekonstruieren sind und sich
gerade nicht mit den biblischen Schriften
und dem christlichen Glauben belegen lassen,
das hat die theologische (Gender-)Forschung

mittlerweile unter Beweis gestellt.7 Nichtsdestotrotz

ist die Gay Community wie die ganze
LGBTIQ+-Community weiterhin Missachtung
und verbaler und körperlicher Gewalt ausgesetzt.

Menschen, die sich ihr zurechnen, werden

verfolgt und diskriminiert, weil sie - so,
wie sie sind, und so, wie sie leben - das binäre,
heteronormative Modell von Körper, Gender

und Begehren sprengen. Wie der heilige
Sebastian sind sie Verfolgte. Er um seines
Glaubens willen. Sie um ihrer leiblichen Per-
formanz von Geschlecht und Begehren willen.
Sebastian sind die Spuren der Verfolgung
buchstäblich auf den Leib geschrieben. Sie stecken
ihm als Pfeile in Brust und Lenden. Als leiblich
so Gezeichneter wird Sebastian in der queeren
Heiligenlitanei von Tony O'Conell zum Schutzpatron

und Bild aller wegen ihrer Genderidentität

und ihres Begehrens Verfolgten: «Heiliger
Sebastian, der du die Verfolgten stärkst».

«... der du vor Pest
und AIDS schützt»

Gehen wir weiter in der Gebetsspur von Tony
O'Conell, begegnen wir dem «Schwarzen Tod».
Dieser suchte im 7. Jahrhundert und dann wieder

1348 die Stadt Rom heim und machte
Sebastian zum Schutzheiligen der Pest. Man
grub seine Knochen aus, trug sie durch die Stadt
und wendete die Seuche von der Stadt ab. Während

im Ursprungsnarrativ die Pfeile die
kaiserliche Verfolgung aufgrund seines Glaubens
repräsentieren, werden sie im Pestnarrativ zu
Giftpfeilen, mit denen Pestengel die Menschen
mit der Seuche infizieren. Der verwundete Leib
Sebastians ver_körpert nun die Vulnerabilität
aller Körper und beschützt diese zugleich, weil
er die Pestpfeile ja stellvertretend für sie alle
bereits auf sich gelenkt hat.

Im 20. Jahrhundert wird am und auf dem
Leib Sebastians das homoerotische Begehren
offen und unverstellt inszeniert und mit den
visuellen Codes von Meer und Seefahrt unterlegt.

Er wird zum Mütze tragenden Matrosen in
engen weissen Hosen mit nacktem, von Liebespfeilen

durchbohrtem Oberkörper.8 Als in den
1980er und 1990er Jahren AIDS viele
Menschen aus der Gay Community hinwegraffte,
wurden die Liebespfeile ambivalent und hatten

plötzlich eine doppelte Spitze. Das Begehren

und die Liebe, die sie verkörperten, waren
vergiftet. Sie brachten den Tod. Man nannte
AIDS auch abwertend die «Schwulenpest»/
«gay plague». In strengkirchlichen Kreisen
sah man die ab 1981 zunächst hauptsächlich bei
homosexuellen Männern verbreitete Krankheit

als Strafe Gottes für die «gegen die Natur»

12 Neue Wege 3.23



ei
CO
mi
de
die
Ho

irr

ene

ziert
werden
konnte.

verstossenden sexuellen Praktiken der «Sodo-
miten».9 Im Kontext der AIDS-Epidemie
inszenierten Künstlerinnen wie David Wojnarowicz,
Ron Athey oder Bavo Defurne an Sebastian die
ganze bittere Grausamkeit dieser Krankheit.10
Defurne drehte 1997 den schwarzweissen Kurzfilm

Saint über die letzten Minuten des
heiligen Sebastian. «Die Angst vor dem Tod im
Angesicht von AIDS, die Unvermeidbarkeit des

Todes, sobald man sich angesteckt hat, waren
wichtige Themen, als ich das Projekt in den
frühen 90ern zu entwickeln begann.»11

«... der du vom römischen
Kaiser geliebt und

dann verlassen wurdest»
Mit der Anrufung «... der du vom römischen
Kaiser geliebt und dann verlassen wurdest»
spielt Tony O'Conell darauf an, dass bereits die
Ursprungslegende queeres Potenzial hatte und
Sebastian nicht erst nachträglich zum gay icon
wurde. Tennessee Williams etwa bezeichnet
in seinem Gedicht San Sebastiano de Sodoma
(1948) diesen noch als des Kaisers Konkubine
(«emperor's concubine») und nicht etwa als
dessen lover/Geliebten.12 Als Homosexueller
reproduziert Williams damit jene abwertenden
Zuschreibungen, die teils bis heute dort
nachwirken, wo von «Effeminierung des Heiligen»
die Rede ist oder davon, wie «weichlich und
zart» er aussehe.13 Da Sebastians Hinrichtung
«in der Männerwelt der kaiserlichen Kohorte»
geschah, mutmassten andere, dass bereits
das ursprüngliche «Pfeilmartyrium [...] eine
kollektive Vergewaltigung des Abtrünnlings
Sebastian symbolisieren» könnte.14 Diese
Lesart legt auch Derek Jarman in seinem
Kultfilm Sebastiane (1976) nahe. Bei Jarman
ist es jedoch nicht ein Kollektiv, sondern ein
einzelner Offizier, der sexuelle Gewalt ausübt.

«... geliebt von
unserem Volk»

Nicht nur ausserhalb der Kirchenmauern,
sondern auch innerhalb derselben wurde der
heilige Sebastian als gay icon erkannt und
gelesen. Die visuellen Repräsentationen des
schönen Heiligen waren gleichsam ein subtiler,
religiös-subversiver Geheimcode, mittels dessen

innerhalb der christlichen Gemeinschaften
unverfänglich (über) die eigene Homosexualität
kommuniziert werden konnte. Wenn etwa ein
verheirateter Hausherr sich den heiligen Sebastian

an die Wand hängte oder als Figurine auf
den Salontisch stellte, wusste ein gleichermas-
sen empfindender Gast dieses Signal zu lesen.15

13



Sebastian
sind die
Spuren der
Verfolgunç

buchstäblich

auf den
Leib
geschrieben
Sie Stecker

Pfeile in
Brust und
Lenden.

Der Theologe Günter Frorath beschreibt noch
1999, wie ihn die Präsenz des nackten Sebastians

im Kirchenraum «ergriffen» habe und ihn
dabei ein «intensiver körperlicher Schauer»
überkam. Er hebt dabei nicht auf den Aspekt
des Begehrens ab, sondern auf den der Tabu-
isierung des nackten Körpers in christlichen
Kreisen: «Das war mit Sicherheit kein sexuelles

Gefühl, aber in einem weiteren Sinn
erotisch. Es war die Faszination des nackten Körpers

und des Verbotenen. In meiner Familie
war der nackte Körper tabuisiert. Hier in der
Kirche konnte ich mir Sebastian angucken. Ich
durfte es - es war sozusagen vom Himmel
persönlich legitimiert!»16

Gleichermassen geliebt und verehrt
wird Sebastian heute zunehmend von der
LGBTIQ+-Community ausserhalb wie innerhalb

der christlichen Kirchen. Emblematisch
festgehalten wird diese Verehrung im Werk der
in Santa Fe lebenden zeitgenössischen queeren
Künstlerin Sabrina Zarco, deren Sebastian
sinnenfällig die visuellen Codes der LGBTIQ+-
Community trägt: Das weisse Lendentuch
ist mit roten AIDS-Schleifen übersät und der
Baum, vor dem Sebastian steht, leuchtet in den
Farben des Regenbogens.17

Queere Heiligkeit und
das Queere an Sebastian

Verlassen wir hier die Gebetsspur der Heiligenlitanei

von Tony O'Conell und wenden uns
abschliessend der eingangs erwähnten
methodistischen Pastorin und LGBTIQ+-Aktivistin
Cherry Kittredge zu. Sie hat seit 2009 mehr als
hundert queere Heilige in ihrem Blog porträtiert

und eine Queere Theologie der Heiligkeit
entwickelt, welche eine doppelte Spitze hat
und als Anleitung zur Selbstermächtigung der
LGBTIQ+-Community innerhalb der christlichen

Kirchen gelesen werden will.
Die «Enthüllung der verborgenen queeren

sexuellen Orientierung oder Geschlechtsidentität

traditioneller Heiliger» vermag
Menschen von «unterdrückerischen
Kirchendogmen» zu befreien. Die «Enthüllung der
unsichtbaren <Heiligkeit> von scheinbar säkularen

LGBTQ-Menschen» vermag Menschen
«von der Tyrannei» befreien, welche partout
Sexualität von Spiritualität trennen will. Der
Ausdruck queer saint ist für Cherry Kittredge
die Kurzformel schlechthin, um die Annahme,
dass Heiligkeit und LGBTIQ+-Identität sich
gegenseitig ausschliessen, in Frage zu stellen.
Letztlich könnten, so Kittredge, sogar alle
Heiligen als queer gelten, insofern «sie eine
Alternative zur verordneten Heteronormativität,

Neue Wege 3.23



zur weltlichen Macht und zum <Business as
usual> darstellen».18

Das von Kittredge Gesagte kann telquel auf
den heiligen Sebastian angewendet werden.
Das Begehren, das er verkörpert und weckt,
entzieht und sprengt die verordnete Hetero-
normativität. Es ist allerdings keineswegs nur
ein homoerotisches Begehren, sondern eines,
das auch noch in andere Richtungen geht, wie
bereits der Hofmaler der Medici, Giorgio
Vasari, im 16. Jahrhundert bemerkte: «Man
sagt, dass, als diese Figur [sc. des heiligen
Sebastian] in der Kirche ausgestellt war, die
Brüder bei den Beichten Frauen angetroffen
haben, die wegen der anmutigen und lüsternen
Nachahmung des Lebens, die die Kunst Fran
Bartolomeos ihr gegeben hatte, nass wurden,
als sie sie ansahen.»19

Und nicht nur das Begehren, das Sebastian
weckt, ist queer aufgebrochen, sondern auch
seine äussere Gestalt und Erscheinung. Heute
stechen mehr und mehr jene visuellen Codes
und Marker ins Auge, die bislang in der
Literatur gar keine Beachtung gefunden haben
und die ihn gleichsam avant la lettre nicht so
sehr als gay icon, sondern vielmehr als gender-
fluide Gestalt zeigen, die sich einer
geschlechterbinären Zuschreibung im Sinne des Entwe-
der-oder entzieht. Hier gilt und gibt es noch
viel zu entdecken. Die Gräben zwischen der
LGBTIQ+-Community und dem Lehramt der
römisch-katholischen Kirche sowie weiteren

wertkonservativen Kreisen (wie etwa der
Pro-Life-Bewegung) sind immer noch gross.
Aber es gibt mutige Brückenbauer*innen.
Neben Cherry Kittredge ist auch der in NewYork
lebende Jesuitenpater James Martin zu nennen.
Sein Plädoyer für eine Willkommenskultur
und eine Selbstermächtigung der LGBTIQ+-
Commmunity innerhalb der Kirche(n) trägt
denn auch den sprechenden Titel Building a
Bridge. Der heilige Sebastian ist einer, der auf
dieser Brücke steht und hell leuchtet. •
O Elke Pahud de Mortanges, *1962, ist apl. Professorin

für Dogmatik in Freiburg i. Br. und Lehrbeauftragte
für Gender Aspects in Religious Studies in Fribourg.
Sie lebt mit ihrer Familie am Murtensee im Kanton
Fribourg.
elkepahudemortanges.com

1 Arrows ofdesire, thehorsehospital.com/events/
arrows-of-desire Arrows of Desire.

2 Abgedruckt bei qspirit.net/saint-sebastian-gay-icon.
Deutsche Übersetzung durch die Autorin.

3 Ebd.

4 Vgl. Daniela Bohde: Ein Heiliger der Sodomiten?
Das erotische Bild des Hl. Sebastian im Cinquecento.
In: Mechthild Fendu, a. (Hrsg.): Männlichkeit im
Blick. Visuelle Inszenierungen in der Kunst seit der
Frühen Neuzeit. Köln 2004; Irene Ulrich: Der heilige
Sebastian: vom christlichen Märtyrerzur homosexuellen
Utopie. In: Franziska Metzger/Elke Pahud de
Mortanges (Hrsg.): Orte und Räume des Religiösen im
19.-21. Jahrhundert. Paderborn 2016, S. 207-222;
Elke Pahud de Mortanges : Icon meets Icon. On the
Intersection between Religious visual cultures and Gender-
Performance in Post-secularArt and Fashion (im
Druck); Saint Sebastian. In: Wikipedia, englische
Version.

5 Ulrich (wie Anm. 4), S. 207.

6 Thomas Mann: Gesammelte Werke in 13Bänden.
Frankfurt a. M. 1990, Bd. XI, S. 409.

7 Marie-Therese Wacker: Genderforschung und biblische
Schöpfungsgeschichten. In: Thomas Laubach (Hrsg.J:,
Gender - Theorie oder Ideologie? Freiburg i. Br. 2017,
S. 161-173; Elke Pahud de Mortanges: Bodies of
Memory and Grace. DerKörper in den Erinnerungskulturen

des Christentums. Zürich 2022, S. 142-146.

8 So im Werk Sébastien de la Mer (1994) von Pierre et
Gilles oder das Selbstporträt des Alfred Courmes als
Sébastien (1934). Die Nacktheit im Matrosensujet ist
hier gekehrt. Er trägt ein Oberteil, aber keine Hosen.

9 wortbedeutung.info/Schwulenpest. Der Begriff
«Sodomiten» wurde im Mittelalter geprägt unter Rekurs
auf Genesis 13,13 und 19,5-9, wo ein Tun «wider die
Natur» in der Stadt Sodom angeprangert wird. Der
Begriff «Sodomie» wurde im 19. Jahrhundert durch
den Begriff «Homosexualität» abgelöst. Im
angelsächsischen Sprachraum haben sich die neutralen
Begriffe gay und lesbian durchgesetzt. Siehe Wikipedia,
Artikel Sodomie und Homosexualität.

10 Ulrich (wie Anm. 4) S. 219-220; Cherrie Yu: RonAthey.
In: Queer TheoryMarch 9,2017. medium.com/queer-
theory/ron-athey-f94321cc8359.

11 Ulrich (wie Anm. 4), S. 220.

12 Rubies and Lemons: Tennesse Williams, SaintSebastian
and the 'Problem'Homosexual.
rubiesandlemons.blogspot.com/2021/04/tennessee-
williams-and-saint-sebastian.html.

13 Bohde (wie Anm. 4), S. 82-83. In römischer Zeit waren
gleichgeschlechtliche Liebe und homosexuelle
Beziehungen nicht eine Frage der Moral, sondern des
sozialen (Ab-)Standes, welcher zwischen Kaiser und
Soldat gegeben war.

14 Bohde (wie Anm. 4), S. 81.

15 Ulrich (wie Anm. 4), S. 210.

16 Ebd.

17 sabrinazarco.com.
18 Cherry Kittredge: Why we need LGBTQ saints:

A queer theology of sainthood. November 1, 2022.
qspirit.net/why-we-need-lgbtq-saints. Deutsche
Übersetzung durch die Autorin.

19 Zitiert nach Bohde (wie Anm. 3). S. 89.

Neue Wege 3.23 15



«Christ the Mother Hen».
Christus, die Mutterhenne.

Im Evangelium nach Matthäus und
nach Lukas nutzt Jesus die Metapher
von der Henne, die ihre Küken unter
ihren Flügeln sammelt, für Gottes
Liebe und Fürsorge.


	Verwundetes Begehren

