Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 117 (2023)

Heft: 3

Artikel: Wunderheilige und unscheinbare Volksheld*innen in Lateinamerika
Autor: Hugentobler, Andreas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1041680

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1041680
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Wunderheilige
und unscheinbare

Volksheld*innen
in Lateinamerika

Andreas Hugentobler

Heiligkeit hat mit Wundern und
der beispielhaften Gestaltung
eines individuellen Lebens zu tun.
In Lateinamerika ist dariiber
hinaus ein Verstiandnis kollektiver,
politischer Heiligkeit entstanden.
Menschen bringen an gesell-
schaftlichen «Un-Orten» wider
alle Todeslogik Leben hervor.
Bischof Romero zahlt zu ihnen,
vor allem aber sind es Menschen
an der Basis, die mit ihrer
Glaubenspraxis fiir ein besseres
Leben kimpfen.

Meine salvadorianischen Schwiegereltern
erzdhlten mir bei Besuchen verschiedentlich
diese Heiligengeschichten. Jedes Mal waren es
mittelalterliche, tugendhafte, fromme Perso-
nen aus dem fernen Europa, deren Leben durch
Entbehrung und Glauben an die {ibernatiirli-

che Kraft Gottes geprigt war und die Wunder
bewirkten. Jedes Mal fragte ich mich, was sie

Neue Wege 3.23

wohl derart an solch fremden Gestalten und
exotischen Wundergeschichten faszinierte ...
Einen anderen Zugang zu Heiligkeit ver-
schaffte mir wihrend meines Studiums der sal-
vadorianische Befreiungstheologe Jon Sobrino.
Er sprach von der «urspriinglichen Heiligkeit»
der Opfer und Verarmten unserer Gesellschaft.
Damit meinte er all jene, die an den «Un-Orten»
unserer Gesellschaft wider alle Todeslogik
Leben hervorbrachten, Geschwisterlichkeit
lebten und dadurch das wichtigste Wunder
iiberhaupt bewirkten. An dieser Dimension, an
einer Parteinahme fiir die Opfer und Margina-
lisierten unserer Gesellschaft, habe sich jede
kirchenrechtliche Heiligsprechung zu mes-
sen.! Natiirlich hatte er dabei Bischof Romero
in El Salvador und die vielen lateinamerikani-
schen Volksheiligen vor Augen.

Spannend wurde es, als Papst Franziskus
zwischen 2015 und 2018 den 1980 am Altar
ermordeten Bischof Oscar Romero erst selig-
und spiter heiligsprach. Hier wurde der Wider-
spruch zwischen institutioneller Anerkennung
und urspriinglicher Heiligkeit offensichtlich:
Wihrend Romero knapp eine Stunde nach sei-
ner Ermordung von Obdachlosen San Salvadors
bereits als «ihr» Heiliger erkannt und angeru-
fen wurde? und seither unzihligen Menschen
im Einsatz fiir Gerechtigkeit und Frieden Mut
und Hoffnung verleiht, brauchte es fiir die kir-
chenrechtliche Anerkennung erst ein aner-
kanntes Wunder als Erweis des iibernatiirli-
chen Handelns Gottes. Jener, der als «Stimme
der Stimmlosen» sein Leben aufs Spiel gesetzt
hatte und vom Volk léngst heiliggesprochen
worden war, musste erst durch ein die Natur-
gesetze durchbrechendes Wunder als solcher
bestitigt werden. Auf diese Weise anerkennt ihn
die katholische Kirche als Fiirsprecher, der sich
bei Gott fiir die Gebetsanliegen der Glaubigen
einsetzt. Stellt sich nur die Frage: Wozu braucht
Gott, der Liebe ist, diese Fiirsprache iiberhaupt?

Ein mittelalterliches, aus lateinamerikani-
scher Sicht koloniales Verstindnis tugendhaf-
ter Heiligkeit steht dem Beispiel grossartiger
Menschen aus verschiedenen Vélkern und Kul-
turen gegeniiber, die keiner Anbetung bediir-
fen und deren Wunder darin besteht, dass sie
Wiirde und Hoffnung schenken und Nachfolge
mit dem Kampf fiir ein besseres Leben und Ver-
dnderung der Strukturen verbinden. Sie bewe-
gen nicht Gott, sondern Menschen und ihre
Herzen und damit ein Stiick Wirklichkeit.

Verandernde Praxis

Am Beispiel von Bischof Romero konnen diese
beiden Zuginge gut veranschaulicht werden:

5



Basiskirche, Menschenrechtsgruppen, sozi-
ale Bewegungen aus ganz Lateinamerika
beziehen sich seit Jahrzehnten auf den Pro-
pheten Romero, die «Stimme der Gerechtig-
keit». Sie malen sein Portrat auf Wande, zitie-
ren seine Predigten, widmen ihm Songs und
Gedichte, benennen Schulen und offizielle
Gebidude nach ihm. Sie organisieren politi-
sche Treffen, bei denen seine Texte gelesen
werden, und Geschichtsfestivals, wo mit sei-
nem Namen zur Erinnerung an Widerstand
und zum Gedenken an unzihlige Opfer und
Verschwundene eingeladen wird. Die katholi-
sche Kirche als Institution verbreitet seit der
Heiligsprechung ein eigenes, ikonisiertes Hei-
ligenbild von Romero, formuliert ein Bittgebet,
benennt Pfarreisidle und Kirchen nach seinem
Namen und fordert auf ihre Weise die Vereh-
rung des neuen Nationalheiligen. Nicht selten
werden bei dieser Verbreitung des offiziellen
Romero jedoch jene engagierten Stimmen und
jene Praxis verschwiegen, die authentisch und
lebensnah Zeugnis von Romeros Projekt einer
Kirche der Armen geben. Ubrig bleibt hiufig
ein «santo cualquier» — ein «x-beliebiger Hei-
liger», auf dessen Fiirsprache Reich und Arm,
Opfer und Titer, Grossgrundbesitzer und
Landlose gleichsam hoffen diirfen, wiahrend

sein prophetischer Einspruch als Ursache fiir
sein Martyrium ausgeblendet wird.

Diese Gegeniiberstellung von dogmati-
scher und praktisch-jesuanischer Heiligkeit
hat mit dem Tod von Papst Benedikt jiingst
eine aktualisierende Brisanz erfahren: Im Jahr
2006 verurteilte dieser im Eifer um die Rein-
heit des Glaubens die befreiungstheologische
Christologie des Jesuiten Jon Sobrino, der
Bischof Romero sehr nahestand. Die Begriin-
dung lag darin, dass diese Christologie zu
sehr die menschlichen Ziige Jesu betone und
so «diverse falsche und gefahrliche Ideen
verbreitete, die dem Glauben Schaden zufii-
gen konnen»3. Was Benedikt als schidlich
fiir den Glauben bekidmpfte, war und ist fiir
viele Menschen Lateinamerikas jedoch Inbe-
griff christlicher Hoffnung: Glaube ist ver-
dndernde Praxis. Der Schrei Jesu am Kreuz
ruft danach, die heute Gekreuzigten von ihren
Kreuzen zu nehmen, und soll gerade nicht zu
weltfremder oder individualistischer Kreuzes-
anbetung verleiten. Deshalb werden latein-
amerikaweit bei jeder Demonstration, in jeder
Basisgemeinde und Kooperative Manner und
Frauen angerufen, deren Leben anderen Hoff-
nung auf Verinderung schenkt und Engage-
ment fiir Befreiung auslost.

w

»

Srechtig

Den Prophetens
q Sje

A




Politische
Heiligkeit

Auf diese Weise durchbrechen Menschen den
Bannkreis individueller Religiositdt und aktua-
lisieren den iiberlieferten Glaubensschatz inder
konkreten Wirklichkeit. Diese kollektive und
politische Dimension von Heiligkeit, wie sie
in der Volkskirche Lateinamerikas lebt, ist der
wohl entscheidende Grund, warum die Befrei-
ungstheologie von den beiden Vorginger-
papsten Benedikt XVI. und Johannes Paul II.
derart bekdmpft wurde. Solange Heiligkeit
einzig eine personliche Anstrengung zur Fiih-
rung eines beispielhaften Lebens ist, dient sie
als Bezugspunkt fiir einen individuellen Glau-
ben, der weder aneckt noch politische Verin-
derung sucht. Hitte Jesus von Nazareth sich an
dieser Maxime orientiert, wire er wohl kaum
von der romischen Besatzungsmacht ermordet
worden. Und hitten sich seine Anhinger*innen
in den ersten Jahrzehnten an individueller
Tugendhaftigkeit orientiert, wire die ganze
Bewegung entweder binnen weniger Jahre
erloschen, oder wir wiirden heute statt eines
Neuen Testaments eine fromme Gebets- und
Spruchsammlung vorfinden.

Doch gerade weil Jesus von Nazareth aus
politischen Griinden ermordet wurde und weil
seine Anhinger*innen an dieser gefahrlichen
Erinnerung und verdndernden Praxis festhiel-
ten, sich damit auch unter Verfolgungsgefahr
gegenseitig Mut zusprachen, gibt es auch heute
Hoffnung, wo Menschen sich der Korruption,
dem Kriegsgeschift, der Gewalt und Zersto-
rung widersetzen, deren Ursachen anklagen
und sich am Beispiel heiliger Frauen und Mén-
ner orientieren, welche diesen Glaubensschatz
fiir ihre Zeit und ihren Kontext aktualisieren.

Aus diesem Grund kontert der spanische
Theologe Juan José Tamayo den Vorwurf von
Papst Benedikt, die Theologie Sobrinos sei
eine Verweltlichung des Glaubens, mit dem
Argument, es gehe im Christentum ganz zen-
tral um solche «politische Heiligkeit», die aus
Spiritualitit plus Befreiungshandeln bestehe.*
Christliche Heiligkeit besteht in der Verbin-
dung von Mystik mit Politik und ist Handeln
in transzendenter Perspektive.

Bischof Romero sprach in diesem Zusam-
menhang sogar von einer Pflicht fiir politisches,
transformatorisches Handeln. Er scheute sich
nicht, die Teilnahme von Christ*innen in
Befreiungsorganisationen im Kampf gegen die
Militardiktaturen 6ffentlich zu rechtfertigen:
«Bereits in meinem dritten Hirtenbrief vertei-
digte ich auf Basis der kirchlichen Lehre das
Recht auf [politische, A. H.] Organisation [...].

Neue Wege 3.23

Es handelt sich dabei nicht nur um ein Recht,
sondern auch um eine Notwendigkeit und eine
Pflicht, eine gerechtere Ordnung zu schaffen,
welche die Volksmehrheiten auch tatsiachlich
beriicksichtigt. Deshalb ist es fiir die Kirche
keine illegale Tat, sondern im Gegenteil eine
Pflicht, Christen mit den entsprechenden
Fahigkeiten zur Teilnahme in den Volksorga-
nisationen und fiir die Anliegen des einfachen
Volkes zu ermutigen. Als Teil derselben Pflicht
kritisiert sie aber auch das Vergehen von
[politischen] Organisationen, sich auf eine aus-
schliesslich politische Dimension zu beschrin-
ken und so eine ganzheitliche Entwicklung der
Person zu verhindern und den Respekt gegen-
iiber christlichen Werten zu verlieren, welche
die Inspirationsgrundlage fiir viele sogenannte
«Organisierte> sind.»5

Heilige
und ihr Volk

Lateinamerikanische Heilige sind oft Figuren,
die aus den Kampfen ihres Volkes, oder von
Gruppen des Volkes, hervorgehen und fiir
diese und ihre Befreiungsbewegungen zu Hoff-
nungstrigern wurden. Thre Essenz liegt in der
Verbindung zu diesem Kollektiv. «Nunca se
separen del pueblo» (Wendet euch nie vom
Volk ab) war Leitmotiv von Bischof Romero.®
Wie an seinem Beispiel eindriicklich zu sehen
ist, leben solche Personen eine grosse Nihe
zum einfachen Volk, besonders zu den Opfern
von Gewalt und Unterdriickung. Durch diese
existenzielle Verbindung werden sie zu Reso-
nanzkoOrpern ihrer Anliegen, lassen ihre Forde-
rungen in 6ffentlichen Interventionen und Pre-
digten zu Wort kommen und werden deshalb
von politischen, militdrischen und kirchlichen
Machtkreisen boykottiert, verleumdet und
viele sogar ermordet. Die Liste jener Frauen
und Minner ist sehr lang, die wenigsten von
ihnen diirften je von der Institution heilig-
gesprochen werden.

«Den Propheten kénnen sie téten, nicht aber
seine Stimme der Gerechtigkeit»,” lautet der
Refrain eines historischen Romero-Songs. Das
driickt aus, wie das Martyrium dieser Minner
und Frauen dem gemeinsamen Projekt nicht
Abbruch und Resignation vermittelt, sondern
neue Kraft und Transzendenz verleiht. Das
verweist auf die intrinsische Beziehung zwi-
schen Person und Kollektiv. Das Kollektiv ist
nicht nur Zeugin von Heiligkeit, sondern selbst
Teil davon.

Der fiir mich eindriicklichste Erweis von
Heiligkeit ist so das gestirkte Fortbestehen des
konkreten Befreiungsprojekts, ausgedriickt in

7



NI
der
und i

Herzen S

der Wiirde der Opfer, im kollektiven Einsatz
fiir die gemeinsamen Anliegen und in der darin
aufgehobenen Erinnerung an bekannte und
unbekannte Manner und Frauen als «Gemein-
schaft der Heiligen und Mértyrer», die dem
Projekt «Reich Gottes» Sinn und Nahrung
geben. Dass das Volk Romero «heilig gemacht»
hat, wird beispielsweise im Song «Monseiior,
tu pueblo te hizo santo»® ausgedriickt, der
von einfachen Campesinos und Campesinas
geschrieben wurde.

Risse in die
Todesmacht

Wie und wo zeigt sich kollektive, «urspriing-
liche Heiligkeit» in Lateinamerika heute?
Was bedeutet solche Heiligkeit angesichts
der systemischen, strukturellen Todesgewalt
(«necropower») des organisierten Verbre-
chens, welches in seinem Kampf um territo-
riale Kontrolle die lokale Bevolkerung einem
Dauerkrieg aussetzt und Nationalstaaten
lingst unterlaufen hat? Was angesichts des
massiven Artensterbens, der 6kologischen
und klimatischen Katastrophe, in der wir
langst stecken?

o

4

In dekolonialer Perspektive und biblisch gese-
hen in einem apokalyptischen Verstindnis gibt
es Heiligkeit iiberall dort, wo von innen und
unten neue Formen von Leben in den Rissen
aktueller Nekromacht entstehen. Ich mochte
abschliessend ein konkretes Beispiel solch
«urspriinglicher Heiligkeit» vorstellen.

Dank der Arbeit grossartiger feministischer
Wissenschaftlerinnen? ist mittlerweile bekannt,
dass die vielen Feminizide in Mexiko — es wer-
den mehr als zehn Frauen pro Tag ermordet —
keine Sexualdelikte sind oder Ausdruck von
individuellem Hass. Es handelt sich in der
Logik der Nekromacht um eine Zurschaustel-
lung der Grausamkeit organisierter Banden, in
Kooperation mit lokalen Regierungen. Diese
Logik der Nekromacht zu verstehen und sie von
innen heraus zu verindern, ist das Anliegen der
«Miitter von Verschwundenen».10

Der mexikanische Theologe Carlos Men-
doza bezeichnet ihre Suche nach den unauf-
findbaren S6hnen und T6chtern als «messia-
nischen Aufstand». Sie suchen in den Orten der
Nekrowelt, in anonymen Grabern, Bordellen
und sogenannten «Menschenfarmen»!! nach
moglichen Knochen und Kleidungsstiicken
von Verschwundenen. Thre verzweifelte Suche

Neue Wege 3.23



wird zu einer Form neuen Lebens: Jeden Ort
inmitten dieser Todeswelt, den sie sie betreten,
verwandeln sie in einen Raum von Spiritualitt,
Liebe, Zartlichkeit und Wiirde. «Das Erste, was

sie beabsichtigen, ist, das zu vermenschlichen,
was durch die Nekromacht entmenschlicht
wurde. So wird ihre Emporung inmitten des

Schmerzes zu einer Quelle von Wiirde, Gerech-
tigkeit und Hoffnung.»1?

Diese Miitter der Verschwundenen sind
wahrhaft Heilige, weil sie neues Leben an
diesen Todesorten hervorbringen.!® Auf der
Grundlage gemeinsamer Verwundbarkeit ver-
weben sie Affekte, Fiirsorge, neue Narrative und
politische Praktiken zu einer eschatologischen
Gemeinschaft. Sie schaffen in Zeiten der Nekro-
macht eine neue «Welt, in der viele Welten Platz
haben»!* und lassen eine demobilisierende
Kraft gegen die Gewaltherrschaft wachsen. @

O Andreas Hugentobler, *1982, studierte Theologie in
Fribourg und San Salvador, arbeitete als Jugendseel-
sorger und Pastoralassistent in Biel, bevor er von 2014
bis 2022 in El Salvador eine kirchliche Basisgemeinde-
organisation leitete. Er wohnt mit seiner Familie in
Koéniz b. Bern.

Neue Wege 3.23

10

11
12

13

14

Vgl. Jon Sobrino: Die urspriingliche Heiligkeit.
In: Concilium. Internationale Zeitschrift fiir Theo-
logie, 3/2013.

Als Romero kurz nach seiner Ermordung ins Gebdude
der Gerichtsmedizin getragen wurde, rief ein dlterer
Mann: «Da kommt unser Heiliger!», vgl. Maria Lépez
Vigil: Monsefior Romero. Piezas para un retrato.

San Salvador 1993.

Kongregation fiir die Glaubenslehre: Notifikation zu
den Werken von Pater Jon Sobrino. Rom 2006.
vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/
documents/rc_con_cfaith_doc_20061126_notification-
sobrino_ge.html.

Juan José Tamayo Acosta, zitiert aus:
amerindiaenlared.org/contenido/13691/jon-sobrino-
el-principiomisericordia-y-la-iglesia-de-los-pobres/.

Mons. Oscar A. Romero: Mision de la Iglesia en medio
del pais. Cuarta carta pastoral. San Salvador 1979,
S. 40 f. (Ubersetzung: A. Hugentobler).

Fiir den spanisch-salvadorianischen Befreiungspédda-
gogen und Herausgeber der kommentierten Predigt-
sammlung von Bischof Romero, Miguel Cavada Diez,
fasst dieser Satz die zentrale Botschaft Romeros zu-
sammen.

«Podrdan matar al profeta, pero su voz de justicia no!»,
zu horen mit eindriicklichen Lebensbildern von Bischof
Romero auf Youtube:
youtube.com/watch?v=vF5RGhSjSvY.

Grupo Voces Informales: Santo Compaiiero.
San Salvador 2019. Zu héren auf Youtube:
youtube/4YtkNkZUcsQ.

Rita Laura Segato, Nancy Pinera Madrid,
Sayak Valencia u.a.

«Madres de desaparecidos». In Mexiko sind allein in
den letzten drei Jahren iiber 31’000 Personen ver-
schwunden.

Auf Spanisch «granjas humanas» genannt.

Carlos Mendoza: Volver a la raiz. Vortrag an der Zentral-
amerikanischen Universitat UCA, zu horen auf:
facebook.com/maestriauca.teologialatinoamericana/
videos/461283909312473.

Mendoza spricht in diesem Zusammenhang von Re-
Existenz («re-existencia») als Form geschichtlicher
Erlésung, in Uberwindung und gleichzeitiger Inte-
gration der Dimensionen von Resilienz («resiliencia»)
und Widerstand («resistencia»).

«Un mundo en el que quepan muchos mundos» ist ein
zentrales Motto der zapatischen Bewegung in Mexiko.



«Christ breaks the Rifle».
Christus zerbricht das Gewehr.



	Wunderheilige und unscheinbare Volksheld*innen in Lateinamerika

