
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 117 (2023)

Heft: 3

Artikel: Wunderheilige und unscheinbare Volksheld*innen in Lateinamerika

Autor: Hugentobler, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1041680

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1041680
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wunderheilige
und unscheinbare
Volksheld*innen
in Lateinamerika

Andreas Hugentobler

Heiligkeit hat mit Wundern und
der beispielhaften Gestaltung
eines individuellen Lebens zu tun.
In Lateinamerika ist darüber
hinaus ein Verständnis kollektiver,
politischer Heiligkeit entstanden.
Menschen bringen an
gesellschaftlichen «Un-Orten» wider
alle Todeslogik Leben hervor.
Bischof Romero zählt zu ihnen,
vor allem aber sind es Menschen
an der Basis, die mit ihrer
Glaubenspraxis für ein besseres
Leben kämpfen.
Meine salvadorianischen Schwiegereltern
erzählten mir bei Besuchen verschiedentlich
diese Heiligengeschichten. Jedes Mal waren es

mittelalterliche, tugendhafte, fromme Personen

aus dem fernen Europa, deren Leben durch
Entbehrung und Glauben an die übernatürliche

Kraft Gottes geprägt war und die Wunder
bewirkten. Jedes Mal fragte ich mich, was sie

wohl derart an solch fremden Gestalten und
exotischen Wundergeschichten faszinierte
Einen anderen Zugang zu Heiligkeit
verschaffte mir während meines Studiums der sal-
vadorianische Befreiungstheologe Jon Sobrino.
Er sprach von der «ursprünglichen Heiligkeit»
der Opfer und Verarmten unserer Gesellschaft.
Damit meinte er all jene, die an den «Un-Orten»
unserer Gesellschaft wider alle Todeslogik
Leben hervorbrachten, Geschwisterlichkeit
lebten und dadurch das wichtigste Wunder
überhaupt bewirkten. An dieser Dimension, an
einer Parteinahme für die Opfer und Margina-
lisierten unserer Gesellschaft, habe sich jede
kirchenrechtliche Heiligsprechung zu messen.1

Natürlich hatte er dabei Bischof Romero
in El Salvador und die vielen lateinamerikanischen

Volksheiligen vor Augen.
Spannend wurde es, als Papst Franziskus

zwischen 2015 und 2018 den 1980 am Altar
ermordeten Bischof Oscar Romero erst selig-
und später heiligsprach. Hier wurde der
Widerspruch zwischen institutioneller Anerkennung
und ursprünglicher Heiligkeit offensichtlich:
Während Romero knapp eine Stunde nach seiner

Ermordung von Obdachlosen San Salvadors
bereits als «ihr» Heiliger erkannt und angerufen

wurde2 und seither unzähligen Menschen
im Einsatz für Gerechtigkeit und Frieden Mut
und Hoffnung verleiht, brauchte es für die
kirchenrechtliche Anerkennung erst ein
anerkanntes Wunder als Erweis des übernatürlichen

Handelns Gottes. Jener, der als «Stimme
der Stimmlosen» sein Leben aufs Spiel gesetzt
hatte und vom Volk längst heiliggesprochen
worden war, musste erst durch ein die
Naturgesetze durchbrechendes Wunder als solcher
bestätigt werden. Aufdiese Weise anerkennt ihn
die katholische Kirche als Fürsprecher, der sich
bei Gott für die Gebetsanliegen der Gläubigen
einsetzt. Stellt sich nur die Frage : Wozu braucht
Gott, der Liebe ist, diese Fürsprache überhaupt?

Ein mittelalterliches, aus lateinamerikanischer

Sicht koloniales Verständnis tugendhafter
Heiligkeit steht dem Beispiel grossartiger

Menschen aus verschiedenen Völkern und
Kulturen gegenüber, die keiner Anbetung bedürfen

und deren Wunder darin besteht, dass sie
Würde und Hoffnung schenken und Nachfolge
mit dem Kampf für ein besseres Leben und
Veränderung der Strukturen verbinden. Sie bewegen

nicht Gott, sondern Menschen und ihre
Herzen und damit ein Stück Wirklichkeit.

Verändernde Praxis

Am Beispiel von BischofRomero können diese
beiden Zugänge gut veranschaulicht werden:

Neue Wege 3.23 5



Basiskirche, Menschenrechtsgruppen, soziale

Bewegungen aus ganz Lateinamerika
beziehen sich seit Jahrzehnten auf den
Propheten Romero, die «Stimme der Gerechtigkeit».

Sie malen sein Porträt aufwände, zitieren

seine Predigten, widmen ihm Songs und
Gedichte, benennen Schulen und offizielle
Gebäude nach ihm. Sie organisieren politische

Treffen, bei denen seine Texte gelesen
werden, und Geschichtsfestivals, wo mit
seinem Namen zur Erinnerung an Widerstand
und zum Gedenken an unzählige Opfer und
Verschwundene eingeladen wird. Die katholische

Kirche als Institution verbreitet seit der
Heiligsprechung ein eigenes, ikonisiertes
Heiligenbild von Romero, formuliert ein Bittgebet,
benennt Pfarreisäle und Kirchen nach seinem
Namen und fördert auf ihre Weise die Verehrung

des neuen Nationalheiligen. Nicht selten
werden bei dieser Verbreitung des offiziellen
Romero jedoch jene engagierten Stimmen und
jene Praxis verschwiegen, die authentisch und
lebensnah Zeugnis von Romeros Projekt einer
Kirche der Armen geben. Übrig bleibt häufig
ein «santo cualquier» - ein «x-beliebiger
Heiliger», auf dessen Fürsprache Reich und Arm,
Opfer und Täter, Grossgrundbesitzer und
Landlose gleichsam hoffen dürfen, während

sein prophetischer Einspruch als Ursache für
sein Martyrium ausgeblendet wird.

Diese Gegenüberstellung von dogmatischer

und praktisch-jesuanischer Heiligkeit
hat mit dem Tod von Papst Benedikt jüngst
eine aktualisierende Brisanz erfahren: Im Jahr
2006 verurteilte dieser im Eifer um die Reinheit

des Glaubens die befreiungstheologische
Christologie des Jesuiten Jon Sobrino, der
Bischof Romero sehr nahestand. Die Begründung

lag darin, dass diese Christologie zu
sehr die menschlichen Züge Jesu betone und
so «diverse falsche und gefährliche Ideen
verbreitete, die dem Glauben Schaden zufügen

können»3. Was Benedikt als schädlich
für den Glauben bekämpfte, war und ist für
viele Menschen Lateinamerikas jedoch Inbegriff

christlicher Hoffnung: Glaube ist
verändernde Praxis. Der Schrei Jesu am Kreuz
ruft danach, die heute Gekreuzigten von ihren
Kreuzen zu nehmen, und soll gerade nicht zu
weltfremder oder individualistischer
Kreuzesanbetung verleiten. Deshalb werden latein-
amerikaweit bei jeder Demonstration, in jeder
Basisgemeinde und Kooperative Männer und
Frauen angerufen, deren Leben anderen Hoffnung

auf Veränderung schenkt und Engagement

für Befreiung auslöst.

«
könn

n Prophète
sie

töten, nie
seine Sti
her

er



Politische
Heiligkeit

Auf diese Weise durchbrechen Menschen den
Bannkreis individueller Religiosität und
aktualisieren denüberlieferten Glaubensschatz in der
konkreten Wirklichkeit. Diese kollektive und
politische Dimension von Heiligkeit, wie sie
in der Volkskirche Lateinamerikas lebt, ist der
wohl entscheidende Grund, warum die
Befreiungstheologie von den beiden Vorgängerpäpsten

Benedikt XVI. und Johannes Paul II.
derart bekämpft wurde. Solange Heiligkeit
einzig eine persönliche Anstrengung zur
Führung eines beispielhaften Lebens ist, dient sie
als Bezugspunkt für einen individuellen Glauben,

der weder aneckt noch politische
Veränderung sucht. Hätte Jesus von Nazareth sich an
dieser Maxime orientiert, wäre er wohl kaum
von der römischen Besatzungsmacht ermordet
worden. Und hätten sich seine Anhängerinnen
in den ersten Jahrzehnten an individueller
Tugendhaftigkeit orientiert, wäre die ganze
Bewegung entweder binnen weniger Jahre
erloschen, oder wir würden heute statt eines
Neuen Testaments eine fromme Gebets- und
Spruchsammlung vorfinden.

Doch gerade weil Jesus von Nazareth aus
politischen Gründen ermordet wurde und weil
seine Anhängerinnen an dieser gefährlichen
Erinnerung und verändernden Praxis festhielten,

sich damit auch unter Verfolgungsgefahr
gegenseitig Mut zusprachen, gibt es auch heute
Hoffnung, wo Menschen sich der Korruption,
dem Kriegsgeschäft, der Gewalt und Zerstörung

widersetzen, deren Ursachen anklagen
und sich am Beispiel heiliger Frauen und Männer

orientieren, welche diesen Glaubensschatz
für ihre Zeit und ihren Kontext aktualisieren.

Aus diesem Grund kontert der spanische
Theologe Juan José Tamayo den Vorwurf von
Papst Benedikt, die Theologie Sobrinos sei
eine Verweltlichung des Glaubens, mit dem
Argument, es gehe im Christentum ganz zentral

um solche «politische Heiligkeit», die aus
Spiritualität plus Befreiungshandeln bestehe.4
Christliche Heiligkeit besteht in der Verbindung

von Mystik mit Politik und ist Handeln
in transzendenter Perspektive.

Bischof Romero sprach in diesem
Zusammenhang sogar von einer Pflicht für politisches,
transformatorisches Handeln. Er scheute sich
nicht, die Teilnahme von Chrisrinnen in
Befreiungsorganisationen im Kampf gegen die
Militärdiktaturen öffentlich zu rechtfertigen:
«Bereits in meinem dritten Hirtenbrief verteidigte

ich auf Basis der kirchlichen Lehre das
Recht auf [politische, A. H.] Organisation [...].

Es handelt sich dabei nicht nur um ein Recht,
sondern auch um eine Notwendigkeit und eine
Pflicht, eine gerechtere Ordnung zu schaffen,
welche die Volksmehrheiten auch tatsächlich
berücksichtigt. Deshalb ist es für die Kirche
keine illegale Tat, sondern im Gegenteil eine
Pflicht, Christen mit den entsprechenden
Fähigkeiten zur Teilnahme in den Volksorganisationen

und für die Anliegen des einfachen
Volkes zu ermutigen. Als Teil derselben Pflicht
kritisiert sie aber auch das Vergehen von
[politischen] Organisationen, sich auf eine
ausschliesslich politische Dimension zu beschränken

und so eine ganzheitliche Entwicklung der
Person zu verhindern und den Respekt gegenüber

christlichen Werten zu verlieren, welche
die Inspirationsgrundlage für viele sogenannte
<Organisierte> sind.»5

Heilige
und ihr Volk

Lateinamerikanische Heilige sind oft Figuren,
die aus den Kämpfen ihres Volkes, oder von
Gruppen des Volkes, hervorgehen und für
diese und ihre Befreiungsbewegungen zu
Hoffnungsträgern wurden. Ihre Essenz liegt in der
Verbindung zu diesem Kollektiv. «Nunca se

separen del pueblo » (Wendet euch nie vom
Volk ab) war Leitmotiv von Bischof Romero.6
Wie an seinem Beispiel eindrücklich zu sehen
ist, leben solche Personen eine grosse Nähe
zum einfachen Volk, besonders zu den Opfern
von Gewalt und Unterdrückung. Durch diese
existenzielle Verbindung werden sie zu
Resonanzkörpern ihrer Anliegen, lassen ihre
Forderungen in öffentlichen Interventionen und
Predigten zu Wort kommen und werden deshalb
von politischen, militärischen und kirchlichen
Machtkreisen boykottiert, verleumdet und
viele sogar ermordet. Die Liste jener Frauen
und Männer ist sehr lang, die wenigsten von
ihnen dürften je von der Institution
heiliggesprochen werden.

«Den Propheten können sie töten, nicht aber
seine Stimme der Gerechtigkeit»,7 lautet der
Refrain eines historischen Romero-Songs. Das
drückt aus, wie das Martyrium dieser Männer
und Frauen dem gemeinsamen Projekt nicht
Abbruch und Resignation vermittelt, sondern
neue Kraft und Transzendenz verleiht. Das
verweist auf die intrinsische Beziehung
zwischen Person und Kollektiv. Das Kollektiv ist
nicht nur Zeugin von Heiligkeit, sondern selbst
Teil davon.

Der für mich eindrücklichste Erweis von
Heiligkeit ist so das gestärkte Fortbestehen des
konkreten Befreiungsprojekts, ausgedrückt in

Neue Wege 3.23 7



Heilige bewegen
nicht Gott,
sondern Menschen
und ihre^r
H e rzen und da mit
ein Stück 111Jag
der Würde der Opfer, im kollektiven Einsatz
für die gemeinsamen Anliegen und in der darin
aufgehobenen Erinnerung an bekannte und
unbekannte Männer und Frauen als «Gemeinschaft

der Heiligen und Märtyrer», die dem
Projekt «Reich Gottes» Sinn und Nahrung
geben. Dass das Volk Romero «heilig gemacht»
hat, wird beispielsweise im Song «Monsenor,
tu pueblo te hizo santo»8 ausgedrückt, der
von einfachen Campesinos und Campesinas
geschrieben wurde.

Risse in die
Todesmacht

Wie und wo zeigt sich kollektive, «ursprüngliche

Heiligkeit» in Lateinamerika heute?
Was bedeutet solche Heiligkeit angesichts
der systemischen, strukturellen Todesgewalt
(«necropower») des organisierten Verbrechens,

welches in seinem Kampf um territoriale

Kontrolle die lokale Bevölkerung einem
Dauerkrieg aussetzt und Nationalstaaten
längst unterlaufen hat? Was angesichts des
massiven Artensterbens, der ökologischen
und klimatischen Katastrophe, in der wir
längst stecken?

In dekolonialer Perspektive und biblisch gesehen

in einem apokalyptischen Verständnis gibt
es Heiligkeit überall dort, wo von innen und
unten neue Formen von Leben in den Rissen
aktueller Nekromacht entstehen. Ich möchte
abschliessend ein konkretes Beispiel solch
«ursprünglicher Heiligkeit» vorstellen.

Dank der Arbeit grossartiger feministischer
Wissenschaftlerinnen9 ist mittlerweile bekannt,
dass die vielen Feminizide in Mexiko - es werden

mehr als zehn Frauen pro Tag ermordet -
keine Sexualdelikte sind oder Ausdruck von
individuellem Hass. Es handelt sich in der
Logik der Nekromacht um eine Zurschaustellung

der Grausamkeit organisierter Banden, in
Kooperation mit lokalen Regierungen. Diese
Logik der Nekromacht zu verstehen und sie von
innen heraus zu verändern, ist das Anliegen der
«Mütter von Verschwundenen».10

Der mexikanische Theologe Carlos Men-
doza bezeichnet ihre Suche nach den
unauffindbaren Söhnen und Töchtern als «messia-
nischen Aufstand». Sie suchen in den Orten der
Nekrowelt, in anonymen Gräbern, Bordellen
und sogenannten «Menschenfarmen»11 nach
möglichen Knochen und Kleidungsstücken
von Verschwundenen. Ihre verzweifelte Suche

8 Neue Wege 3.23



wird zu einer Form neuen Lebens : Jeden Ort
inmitten dieser Todeswelt, den sie sie betreten,
verwandeln sie in einen Raum von Spiritualität,
Liebe, Zärtlichkeit und Würde. «Das Erste, was
sie beabsichtigen, ist, das zu vermenschlichen,
was durch die Nekromacht entmenschlicht
wurde. So wird ihre Empörung inmitten des
Schmerzes zu einer Quelle von Würde, Gerechtigkeit

und Hoffnung.»12
Diese Mütter der Verschwundenen sind

wahrhaft Heilige, weil sie neues Leben an
diesen Todesorten hervorbringen.13 Auf der
Grundlage gemeinsamer Verwundbarkeit
verweben sie Affekte, Fürsorge, neue Narrative und
politische Praktiken zu einer eschatologischen
Gemeinschaft. Sie schaffen in Zeiten der Nekromacht

eine neue «Welt, in der viele Welten Platz
haben»14 und lassen eine demobilisierende
Kraft gegen die Gewaltherrschaft wachsen. •
O Andreas Hugentobler, *1982, studierte Theologie in

Fribourg und San Salvador, arbeitete als Jugendseelsorger

und Pastoralassistent in Biel, bevor er von 2014
bis 2022 in El Salvador eine kirchliche Basisgemeindeorganisation

leitete. Er wohnt mit seiner Familie in
Köniz b. Bern.

1 Vgl. Jon Sobrino: Die ursprüngliche Heiligkeit.
In: Concilium. Internationale Zeitschrift für Theologie,

3/2013.

2 Als Romero kurz nach seiner Ermordung ins Gebäude
der Gerichtsmedizin getragen wurde, rief ein älterer
Mann: «Da kommt unser Heiliger!», vgl. Maria Lopez
Vigil: MonsehorRomero. Piezas para un retrato.
San Salvador 1993.

3 Kongregation für die Glaubenslehre : Notifikation zu
den Werken von PaterJon Sobrino. Rom 2006.
vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/
documents/rc_con_cfaith_doc_20061126_notification-
sobrino_ge.html.

4 Juan José Tamayo Acosta, zitiert aus:
amerindiaenlared.org/contenido/13691/jon-sobrino-
el-principiomisericordia-y-Ia-iglesia-de-los-pobres/.

5 Möns. Öscar A. Romero: Misiôn de laIglesia en medio
del pais. Cuarta carta pastoral. San Salvador 1979,
S. 40 f. (Übersetzung: A. Hugentobler).

6 Für den spanisch-salvadorianischen Befreiungspäda¬
gogen und Herausgeber der kommentierten
Predigtsammlung von Bischof Romero, Miguel Cavada Diez,
fasst dieser Satz die zentrale Botschaft Romeros
zusammen.

7 «Podrân matar ai profeta, pero su voz de justicia no!»,
zu hören mit eindrücklichen Lebensbildern von Bischof
Romero auf Youtube:
youtube.com/watch?v=vF5RGhSjSvY.

8 Grupo Voces Informales: Santo Companero.
San Salvador 2019. Zu hören auf Youtube:
youtube/4YtkNkZUcsQ.

9 Rita Laura Segato, Nancy Pinera Madrid,
Sayak Valencia u. a.

10 «Madres de desaparecidos». In Mexiko sind allein in
den letzten drei Jahren über 31'000 Personen
verschwunden.

11 Auf Spanisch «granjas humanas» genannt.
12 Carlos Mendoza: Volvera la raiz. Vortrag an der Zentral¬

amerikanischen Universität UCA, zu hören auf:
facebook.com/maestriauca.teologialatinoamericana/
videos/461283909312473.

13 Mendoza spricht in diesem Zusammenhang von Re¬
Existenz («re-existencia») als Form geschichtlicher
Erlösung, in Überwindung und gleichzeitiger
Integration der Dimensionen von Resilienz («resiliencia»)
und Widerstand («resistencia»).

14 «Un mundo en el que quepan muchos mundos» ist ein
zentrales Motto der zapatischen Bewegung in Mexiko.

Neue Wege 3.23 9



«Christ breaks the Rifle».
Christus zerbricht das Gewehr.


	Wunderheilige und unscheinbare Volksheld*innen in Lateinamerika

