
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 117 (2023)

Heft: 3

Artikel: Wenig Gepäck

Autor: Meier, Iren

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1041679

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1041679
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Anstoss

Wenig Gepäck
Iren Meier

«Was würdest du auf eine einsame Insel
mitnehmen? Nur drei Dinge. Welche sind es?»
Ein Gedankenspiel, das wir alle kennen und
sicher schon gespielt haben. Bei Spielen liebe
ich Umwege, neue Varianten, selbsterfundene
Versionen. Hier könnte eine lauten: Welche
drei Wörter nimmst du auf die einsame Insel
mit? Drei? Immerhin genug, um einen einfachen

Satz zu bilden. «Ich bin fremd hier» wäre
ein durchaus sinnvoller zu diesem Anlass. Ach
nein, damit ist das Konto schon überzogen. Es

gilt auszusortieren. Aus der unendlich reichen
Wortschatzkiste. Die Wörter fallen nur so heraus,

ungeordnet, zufällig.

Schmetterling
Granatapfel

Meeresrauschen
hören sehen

fühlen
Karussell

Kranich
Himmelsherz

sieben
Diwan

Sterntaler
Klavier

Tausendfüssler
Neidhammel

Brot
Licht Luft

Zornesfalte
Sonnenstrahl

Freundin
lachen

frei
leicht

staunen
Vergangenheit weinen

vergehen
Schuld

Buch
lesen schreiben

Stille
malen

blau
Wolke

sternenklar

Oder Pfirsich. Dort, wo andere Früchte Haut
haben, ist er mit Samt überzogen. Wahrscheinlich

berühre ich keine andere Frucht mit so viel
Zartheit.

Oder heiter. Der Himmel kann es sein.
Mein Gemüt. Ein Wort, hinter dessen Türe vieles

ist, das dem Leben guttut. Lachen, hoffen,
leichter werden, unbeschwerter, heller.

Oder ärfele. Das mir liebste Wort im
Berndeutschen. Man hört es und ahnt schon:
liebkosen, streicheln, zärtlich berühren, umarmen.

Liebe ist drin, Zuneigung, Zärtlichkeit,
Respekt, Beziehung, Verbindung, Energie,
Geborgenheit, Schutz - was der Mensch halt
zeit seines Lebens braucht (und nicht immer
bekommt). Ein Neugeborenes kann man «an
es Ärfeli näh». Einen alten Menschen. Geliebte.
Ärfele kann man nur ganz sanft aussprechen.
Imperativ geht nicht. Laute Stimme auch nicht.
Und man kann nicht verhindern, dass es lächelt
in einem, dass etwas weicher wird ganz tief
innen. Ein Verb, das man auch nur denken
kann. Und es wirkt.

Ich könnte stundenlang vor dieser Schatzkiste

sitzen, mich im Wunder der Sprache
verlieren. Aber ich will mich ja auf drei Wörter
beschränken. Also zurück zum Anfang: «Ich
bin fremd hier» - meine Begrüssung auf der
Insel scheidet aus, weil zu lang. Aber ich wär
doch was.

Damit mach ich meine Existenz hör- und
sichtbar. Ich auf der einsamen Insel. Das
schafft eine Wirklichkeit, scheint mir. Aber
auch eine Einsamkeit, denn «ich» bedeutet
immer Trennung vom Umgebenden. Wär das
Wort nicht eher: du? Dann wird all das, was
mir begegnet, mich umgibt und um mich herum
lebt, nah und real. Und es spiegelt meine
Person, enthält und realisiert mein Ich. Der
Austausch, der Atem, die Sinne, die Verbindung.
Ich kann nur sein, weil du bist. Und das meint
hier die Inselbewohnerinnen, falls es entgegen
der Spielanleitung doch welche gibt. Doch es
umfasst die ganze Schöpfung. Die Palme mit
ihrem Schatten. Das Meer mit seinem Wasser.
Seinen Fischen. Der Boden mit seinem Sand.
Alles ist du. Und ich.

DU, das erste der drei Wörter.
Das zweite? Ach, es gibt so viele (lebens-)

wichtige Wörter. Die Liebe. Der Frieden. Die
Gesundheit. Aber es ist das Wort Gerechtigkeit,
das die anderen immer wieder zurückdrängt.
Ja, ich weiss, dehnbar, teilweise subjektiv und -
das am allermeisten - utopisch. Also
arbeitsintensiv. Aber wer hat gesagt, es gebe nichts
zu tun? Kürzlich hab ich in der Süddeutschen
Zeitung ein Gespräch mit Burak Caniperk gelesen,

einem Sozialarbeiter und Streetworker in

Neue Wege 3.23 3



München. Er sagt, die in schwierigen Verhältnissen

lebenden Jugendlichen erführen immer
wieder Verachtung, nie Gerechtigkeit. Sie
fühlten sich unterlegen, minderwertig, nicht
gesehen. «Stellen Sie sich ein Wettrennen vor.
Ein Kind kriegt tolles Training und die besten
Schuhe. Das andere Kind weiss nicht, wie es
sich die Schuhe bindet, oder es hat nicht einmal
Schuhe. [...] Beide werden nach denselben
Kriterien gemessen, es interessiert keinen, ob der
Wettkampf fair war, nur das Ergebnis zählt.»
Ungerechtigkeit werde zur Norm, beobachtet

Caniperk. «Das Schlimmste ist, dass diese
Kinder es für normal halten, dass man nichts
zu essen hat und dann eben zur Tafel geht.»
(Die sogenannten Tafeln retten Lebensmittel,
die nicht mehr verkauft werden können, und
geben sie an Menschen in Armut weiter.)

Der Begriff Gerechtigkeit fächert sich hier
weit auf in Verständnis, Zuhören, Akzeptanz,
Empathie, Anerkennung, Ermutigung und
Liebe. Viele meiner anderen, schweren Herzens

aussortierten Wörter kehren zurück in
dieses eine. Finden ihre Heimat dort.

Gerechtigkeit trägt auch den Frieden in
sich. Die Würde und die Freude. Die Prosperität.

Und ja, das Leben. In der Ukraine. Im Iran.
In Palästina. Und an vielen anderen Orten, wo
das Aufstehen gegen Gewalt und Unterdrückung

nichts anderes ist als das Streben nach
einer gerechten Welt.

Das zweite Wort: GERECHTIGKEIT.
Das dritte fällt mir leicht ein, weil es das

schwerste ist. Danke. David Steindl-Rast,
der Benediktinermönch, sagt, Dank fasse in
kompaktester Form zusammen, was christliches

Leben heisse, sei quasi die Essenz des
Christentums. Der Mönch spricht nicht von
der Dankbarkeit in ihrer verniedlichten Form,
welche die Ratgeberliteratur oder Spruchkarten

verbreiten. Sondern von der Dankbarkeit
als revolutionärem Impuls, der auch bedeutet,

einfach zu leben. Die die Gier verhindert,
den Frieden sucht: «Wer schon für das Erste
dankbar ist, greift nicht gleich zum Zweiten.»
Dankbarkeit - so Steindl-Rast - ist der wichtigste

Gegenimpuls zu Angst und Furcht. Und
deshalb gefährlich für Machtsysteme, die ihre
Regime nur mittels Angst und Schrecken am
Leben erhalten. Die Geschichte zeige es: Die
Furchtlosen würden zu Revolutionären. Frieden

anstatt Gewalt, Zusammenarbeit anstatt
Rivalität, Teilen statt Habsucht. Dies sei das
Gesellschaftsbild der Menschen, die in der
Tiefe dankbar seien.

Das dritte Wort: DANKE.
So klein und oft beiläufig ausgesprochen,

aber in vielen Lebenssituationen eine

Herausforderung, manchmal eine Zumutung.
Vor diesem Hintergrund lese ich die Worte
von Meister Eckart, dem christlichen Mystiker
(1260-1328): «Wäre Danke das einzige Gebet,
das du je sprichst, es wäre genug.»#

O Iren Meier, *1955, arbeitete bis 2018 als Journalistin
bei Radio SRF. Sie war Korrespondentin für Osteuropa
und den Balkan mit Sitz in Prag und Belgrad
und arbeitete als Nahostkorrespondentin in Beirut.

-> Zu den Ikonen von Kelly Latimore :

Das Schreiben von Ikonen ist eine
spirituelle Praxis des orthodoxen
Christentums: Weniger steht
ästhetisches Malen im Vordergrund,
als die betende Vertiefung in eine
biblische Szene oder das Leben
einer heiligen Person. Der
US-amerikanische Künstler Kelly Latimore
greift diese Tradition auf und
verbindet sie mit Themen, Personen
und Fragen der Gegenwart: Die
heilige Familie in Bethlehem
erinnert in seinen Ikonen beispielsweise

an eine syrische oder
afghanische Familie auf der Flucht,
die berühmte Trinitäts-Ikone von
Andreai Rublijow wird mit
weiblichen, vielfältigen Gottesbildern
neu interpretiert oder es werden
Personen geehrt, die nicht
klassischerweise als Heilige gelten.

kellylatimoreicons.com

4 Neue Wege 3.23


	Wenig Gepäck

