
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 117 (2023)

Heft: 1-2

Artikel: Grenzenloser Kapitalismus und planetare Grenzen

Autor: Brand, Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1041674

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1041674
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Grenzenloser
Kapitalismus
und planetare

Grenzen
Ulrich Brand

Bei der Ausbeutung der Natur
kennt der Kapitalismus keine
Grenzen. Nationalstaatliche
Grenzen hingegen ebnet er nicht
ein. Zentral bleibt stets die
Orientierung am Profit - das gilt
auch für einen grünen Kapitalismus.

Was gesellschaftspolitisch
erstritten werden muss, ist ein
grundlegender Umbau der
Wirtschaft, der es ermöglicht, die
planetaren Grenzen einzuhalten.

Natürliche Ressourcen und Energie sind
nicht grenzenlos verfügbar. Veränderungsprozesse

im Kapitalismus gehen aber historisch

genau davon aus. Das bleibt auch heute
für die dominanten wirtschaftlichen und
politischen Akteur*innen in den Ländern des
Globalen Nordens weiterhin selbstverständlich:
Sie sichern sich mit entsprechender Kaufkraft

über den Weltmarkt die materiellen und
energetischen Inputs für eine Wirtschaft, die

auf permanente Expansion ausgerichtet ist.
Dahinter scheint die historische Erfahrung zu
stehen, dass der Kapitalismus sich in Krisen zu
erneuern in der Lage ist. Dies geschieht meist
unter hohen Kosten und ist oft gewaltförmig
von Kriegen überschattet. Das gilt für den Übergang

vom Handels- zum Industriekapitalismus
des 19. Jahrhunderts oder von diesem zur
rationalisierten und standardisierten gesellschaftlichen

Produktions- und Verteilungsweise nach
dem Zweiten Weltkrieg.

Die Transformationen des expansiven
Kapitalismus gingen also immer mit einer Ausweitung

und Vertiefung der Naturausbeutung einher.
Sie waren von Erfahrungen materieller
Besserstellung grosser Bevölkerungsteile begleitet.
Historisch war das vor allem im Globalen Norden

so, in den letzten Jahrzehnten aber auch in
vielen Ländern des Globalen Südens.

Die permanente Revolutionierung der
kapitalistischen Produktionsweise wird durch eine
permanente Verschiebung der Grenzen ermöglicht.

Die nächsten beiden grossen
Grenzverschiebungen sind bereits sichtbar: eine
neue Qualität der Ausplünderung der Ozeane,
insbesondere der metallischen Rohstoffe auf
den tiefen Meeresböden, und der Weltraum.
Und : Auch «Innovation» und «technologischer
Fortschritt», die beiden Zauberwörter der
herrschenden Wirtschaftslehre und -politik, stehen
für permanente Grenzverschiebungen.

Neue Grenzziehungen

Das Kapital als wirkmächtiges soziales
Verhältnis sieht Grenzen also als etwas, was
überwunden werden muss. Was in diesen
himmelstürmenden Gewissheiten aber verloren geht:
Die Reproduktionsfähigkeit der Natur wird
immer prekärer. Und die menschliche Natur ist
Teil der aussermenschlichen Natur und dabei
selbst abhängig und verletzlich.

Doch der tief verankerte Anspruch des
Kapitalismus, Grenzen zu überwinden, geht
immer auch mit neuen Grenzziehungen einher.

Diese möchte ich zuerst aufzeigen. Die
zentralste Grenze für die heute notwendigen
sozialökologischen Transformationsprozesse
ist das exklusive Verfügungsrecht über Kapital.
Die Entscheidung, welche Produkte wie
produziert werden, wie menschliche Arbeitskraft,
Maschinen und Elemente der Natur eingesetzt
werden, wird nicht aus der Hand gegeben. Dem
Kapital werden zwar durchaus Grenzen gesetzt,
in vielen Ländern etwa, was die konkreten
Formen der Ausbeutung der Arbeitskraft und der
Naturzerstörung angeht. Doch insgesamt ist
das Kapital auf strammem Expansionskurs und

Neue Wege 1/2.23 29



setzt auch im Ukrainekrieg alles daran, dass
das so bleibt.

Dazu kommt eine starke Aufwertung der
sogenannten Rentenökonomie : Die enormen
Finanz- und Immobilienvermögen und die
damit verbundenen Interessen und
Machtverhältnisse sind ein enormer Faktor in den
anstehenden Transformationsprozessen.
Diese «Re-Feudalisierung» drückt sich auch
im städtischen Immobilien- und im Bodenbesitz

aus. Wohnen und Miete beziehungsweise
der Erwerb von Wohneigentum sind die grossen

Umverteilungsmaschinen.
Aber es gibt eine Kompromissformel

moderner Gesellschaften: Wirtschaftliche
Expansion befriedigt nicht nur Kapitalinteressen,

sondern schafft auch Verteilungsspielräume.

Staaten und Beschäftigte sollen auch
etwas davon haben. Findet Expansion und
damit Kapitalverwertung nicht statt, haben wir
im Kapitalismus vor allem eines : Krisen. Diese
werden meist auf dem Rücken der Schwächeren
bearbeitet und führen zu Kapitalkonzentration.

In der kapitalistischen Eigentumsordnung
wird an Gütern und Dienstleistungen das
produziert oder eben über Renten in Wert gesetzt,
für das es eine kaufkräftige Nachfrage gibt.
Das setzt Grenzen. Es kommt zu künstlicher
Knappheit, zur Nichtbefriedigung von elementaren

Grundbedürfnissen von Milliarden von
Menschen, weil sie nicht das nötige Geld haben.

Aber auch nationalstaatliche Grenzziehungen

wirken so, dass sich die Ökonomie ständig
auf Kosten der Ökologie ausdehnt. Die
Nationalstaaten konkurrieren um Investitionen,
Ressourcen, Bildung von materiellem Wohlstand
und damit einhergehender politischer und
wirtschaftlicher Macht. Dies, aber auch die
Externalisierung von negativen Faktoren des
materiellen Wohlstands führt zu permanenter
Expansion.

Das System von Angebot und Nachfrage
sowie die Nationalstaaten ziehen Grenzen,
produktiv und problematisch, mit denen die
imperiale Lebensweise aufrechterhalten und
noch intensiviert wird. Grenzen und
Grenzziehungen sind also ambivalent.

Diese Grenzziehungen im Kapitalismus
spiegeln sich institutionell beispielsweise in
einer Entscheidung, die zwar international
gefeiert wurde, aus meiner Sicht aber
katastrophal ist. Das Pariser Abkommen stellte Ende
2015 bekanntlich das Prinzip der «gemeinsamen,

aber differenzierten Verantwortung»
auf die «national bestimmten Beiträge» zur
Senkung der C02-Emissionen um. Die Message

von Paris war, dass Länder beziehungsweise

Regierungen nicht mehr tun müssen, was

ökologisch geboten ist, sondern das, wozu sie
in der Lage beziehungsweise willens sind.

Auch wenn sich nun die Regierungen, allen
voran die EU-Kommission, darin übertreffen,
im Lichte der zunehmenden Klimakrise immer
ambitioniertere Reduktionsziele zu formulieren:

Es könnte sich als der hilflose Versuch
herausstellen, quantitative Grenzen zu vereinbaren,

deren Nichteinhaltung nicht sanktioniert

werden kann. Dabei werden qualitative
Ziele und Verpflichtungen aufgeweicht.

Grüner Kapitalismus
reicht nicht

Wir können aus den letzten Jahrzehnten lernen,
dass der liberale Staat und auch das internationale

politische Institutionensystem strukturell

überfordert sind mit den Notwendigkeiten
sozialökologischer Transformation.

Der Kapitalismus transformiert sich aktuell.
Wir erleben eine hohe Dynamik hin zu seiner
Ökologisierung. Dabei wissen wir noch nicht
genau, inwieweit die Coronakrise und der
damit einhergehende Digitalisierungsschub
sowie der aktuelle Krieg diese Ökologisierung
beeinflussen. Das betrifft zuvorderst die Länder

im Globalen Norden, aber es hat auch
Auswirkungen im Globalen Süden.

Diese Konstellation wird zunehmend mit
dem Begriff des Grünen Extraktivismus gefasst.
Seit Ende 2020 erhöhen sich die Preisindizes
für Industriemetalle wie Kupfer, Nickel, Zinn,
Kobalt und Lithium, für Edelmetalle wie Gold
und Silber sowie für Agrar- und Energierohstoffe.

Zwischen Mitte 2020 und Ende Februar
2022 hat sich der Preis für Lithiumkarbonat
fast verzehnfacht. Zwischen 2020 und 2040
wird gemäss Prognosen der Internationalen
Energieagentur (IEA) die Nachfrage nach
Lithium um das 43-Fache, nach Kupfer um
das 28-Fache und nach Kobalt um das 21-Fache
ansteigen. Eine wahre Bonanza.

Und dennoch: Der Umstieg auf eine
grundlegend andere, erneuerbare Energiebasis und
die drastische Reduktion der Ressourcenextraktion

im Rahmen einer Kreislaufwirtschaft
werden nicht reichen. Es wird einige
Wohlstandsinseln geben, aber auch sie könnten
in den Strudel von Hochwassern, Dürre- und
Hitzeperioden hineingezogen werden. Das
berühmte Diktum der «schöpferischen Zerstörung»

des Ökonomen Joseph Schumpeter gerät
in ein anderes, dystopisches Licht.

Auch ein grüner Kapitalismus wird ein
ressourcenintensiver und stark auf die fossilen
Energien ausgerichteter Kapitalismus bleiben.

Im Lichte dieser enorm selektiven und

30 Neue Wege 1/2.23



ausserdem von manchen bekämpften Öko-
logisierung verlieren die kapitalistischen
Gesellschaften ihre Transformationsfähigkeit.

Transformation stösst an ihre erste Grenze.
Die Aussichten, sich in der Krise zu erneuern,
schwinden. Es kommt zu einem gefährlichen
wirtschaftsliberalen business as usual oder
zu zunehmend autoritären Politiken. Dabei
wird die ökologische Krise kaum angemessen
bearbeitet.

Kritischer
Transformationsbegriff

Die kapitalistische Grenzenlosigkeit mit ihren
paradoxen Grenzziehungen führt zu enormen
ökologischen Problemen und Krisen.
Wirtschaftlich und sozial hat sie grosse Ungleichheiten

zur Folge. Seit fünfzig Jahren wird
insbesondere in der Ökologiedebatte von Grenzen
gesprochen, seit gut zehn Jahren aktualisiert
durch das Konzept der planetaren Grenzen.

In dieser Debatte besteht eine grosse
Spannung: Auf der einen Seite sind die sehr
weitreichenden Diagnosen der ökologischen Krise
und der enorme Veränderungsbedarf. Auf der
anderen Seite bleiben die Vorstellungen über
die notwendigen Transformationen punktuell

und gehen weiterhin vom kapitalistischen
Staat als Regelsetzer sowie von kapitalistischen

Unternehmen und Märkten aus. Es fehlt
ein genaueres Verständnis, was transformiert
werden soll und wie sich damit die gesellschaftlichen

Verhältnisse verändern. Die Reflexion
über das Handeln, die Akteur*innen und die
Strategien ist entsprechend unbefriedigend.
Das führt oft zur hilflosen Fokussierung von
Endkonsum und Konsument*innen. Die schwierigen

und unschönen Fragen nach den
kapitalistischen Macht- und Eigentumsverhältnissen

werden nicht mehr gestellt. Auch der Staat
wird in seiner Verwicklung mit den aktuellen
nichtnachhaltigen Verhältnissen kaum reflektiert.

Die internationale Dimension spielt eine
erschreckend untergeordnete Rolle. Schliesslich

wird in der Transformationsdebatte das
neuzeitliche Verständnis von «Natur» nicht
hinterfragt, sie bleibt auszubeutende und zu
beherrschende Ressource.

Daher möchte ich dem aktuell dominanten
Transformationsbegriff einen kritischen und
emanzipatorischen zur Seite zu stellen. Kritisch
ist er, wenn er genauer und theoretisch angeleitet

nach den Ursachen struktureller
Grenzüberschreitungen in der Nutzung der biophysischen

Lebensgrundlagen fragt. Das heisst:



Bei der Transformation muss die Frage nach
der kapitalistischen Herrschaftskonstellation
gestellt werden. Das Emanzipatorische steht
für einen normativen, regelbasierten Horizont.

Es bezieht sich auf politisch-strategische
Ansätze, die eben nicht nur die gesellschaftliche

Energie- und Ressourcenbasis problema-
tisieren, sondern auch die damit verbundenen
sozialen Formen - im «fossilen Kapitalismus»,
aber eben auch im «Grünen Kapitalismus».

Die Begriffe «sozialökologische
Transformation» oder «Grosse Transformation»
scheinen verbraucht. Sie sind zu sehr mit der
Botschaft verbunden, dass der Kapitalismus
ökologisiert werden kann. Dem Konzept der
Transformation die Adjektive «kritisch» und
«emanzipatorisch» hinzuzufügen, bleibt aber
auch Ausdruck von Hilflosigkeit. Andere
Begriffe müssen erst entwickelt werden. Ich
möchte daher ausloten, ob die Begrifflichkeit
der Grenzen dazu taugt.

Planetarische und
gesellschaftliche Grenzen

Die Einhaltung der planetaren Grenzen wird
nicht durch einen Austausch der Energieträger

erreicht. Sie bedingt einen grundlegenden
Umbau der Produktions- und Lebensweise. Sie
muss auf ihre Art produktiv und attraktiv sein,
aber nicht zerstörerisch. Es bedarf des Rück-
baus bestimmter Industrien und entsprechender

Konsumnormen, was sozial- und
arbeitsmarktpolitisch nicht einfach ist. Und auch der
Energie- und insbesondere der Stromverbrauch
muss gesenkt werden, wenn wir nicht dem
falschen Versprechen auf den Leim gehen wollen,
dass die erneuerbaren Energien die fossilen
Energieträger ersetzen werden und damit die
ökologische Krise gelöst sein wird. Angesichts
des weiterhin stark zunehmenden Energieverbrauchs

wirken erneuerbare Energien bislang
eher komplementär.

Es bedarf tiefgreifender Änderungen in der
kapitalistischen Warenproduktion und in der
eingangs erwähnten Rentenökonomie. Es geht
um wirtschaftliche und politische Macht. Wir
müssen berücksichtigen, dass die kapitalistische

beziehungsweise imperiale Produktionsund
Lebensweise breit akzeptiert ist. Wir erleben

zwar viele Kämpfe weltweiter sozialer Bewegungen

gegen das Kapital. So wichtig diese sind, sie
reichen kaum aus, um dieser Produktions- und
Lebensweise Grenzen zu setzen. Präziser: Eine
derart produktive, für viele attraktive, aber eben
auch enorm zerstörerische Produktions- und
Lebensweise muss sich selbst Grenzen setzen.
Damit bin ich bei einer weiteren Verwendung

des Begriffs «Grenzen der Transformation». Sie
bezieht sich weder auf die realkapitalistischen
Expansions- und Transformationsdynamiken
noch auf die Grenzen der Transformationsdebatte.

Es geht um die gesellschaftspolitisch
zu setzenden Grenzen. Das ist ein zentraler
Bestandteil ernstzunehmender sozialökologischer

Transformationsprozesse. Und gleichzeitig

ist es ihr Ergebnis. Diese Perspektive ist
von der Skepsis geprägt, dass über Innovation,
technologischen Fortschritt und Entkopplung
die enormen ökologischen und sozialen
Probleme und Krisen bearbeitet werden könnten.
Auf diese Grenzen möchte ich zum Schluss
eingehen.

Das Terrain der Debatten um gesellschaftliche

Grenzen gibt das Konzept der planetaren
Grenzen vor. Die planetaren Grenzen erweitern
die Diskussion um die ökologische Krise und
ihre Bearbeitung deutlich, das Konzept geht
über die immer stärkere Fokussierung auf den
Klimawandel und die Klimakrise hinaus. Dazu
kommt: Gesellschaftliches Wohlergehen baut
auf stabile ökologische Bedingungen auf; sehr
viel könnte sich negativ verändern, wenn der
Klimawandel fortschreitet, die biologische
Vielfalt weiterhin stark abnimmt, Böden und
Ozeane versauern.

Wichtig ist dabei: Wir benötigen mehr Wissen

über die gesellschaftlichen Ursachen und
sozial ungleichen Wirkungen des drohenden
oder sich bereits vollziehenden Überschreitens

der planetaren Grenzen. Prinzipien und
Konturen einer Gesellschaft, deren materielle
Reproduktion sich innerhalb der planetaren
Grenzen bewegt und die sozial gerecht ist, sind
aber deutlich — trotz aller Unsicherheiten und
Offenheiten.

Kollektive
Selbstbegrenzung

Wie wird ein Transformationsprozess eingeleitet,

und wie kann er auf Dauer eingerichtet
werden? Wie kommen wir weg von der immer
stärkeren Zerstörungsdynamik hin zu einer
nicht zerstörerischen und für alle Menschen
lebenswerten Produktions- und Lebensweise?

Ein Autor*innenteam von 28 Personen, zu
dem ich gehöre, veröffentlichte im Sommer
2021 einen Artikel in der Zeitschrift Sustainabi-
lity. Science, Practice and Policy. Darin stellen
wir den Ansatz der planetaren Grenzen sowie
die Gründe für die kapitalistische Expansions-
dynamik vor. Für einen Dialog mit den
Naturwissenschaften scheintuns entscheidend: Das
Problem liegt nicht im fehlenden politischen
Willen, in unzureichenden politischen Zielen

32 Neue Wege 1/2.23



und Instrumenten, im mangelnden Bewusst-
sein und fehlender Aufklärung oder in
inadäquaten Technologien. Es sind gesellschaftliche

Strukturmuster, die es in ihrer Komplexität
zu verstehen und anzugehen gilt.

Dabei entwickeln wir einen breiten
Kapitalismusbegriff, der neben der formellen
Ökonomie im engeren Sinne auch andere, nicht
geldvermittelte Formen materieller Reproduktion

umfasst. Er nimmt auch den Staat,
gesellschaftliche Normen und Werte, die ungleiche
globale Ordnung, das westlich dominierte
Wissenssystem sowie den gesellschaftlichen
Stoffwechsel - die Gewinnung und Umwandlung

von Rohstoffen aus der Natur und Rückgabe

als Emissionen und Abfälle - in den Blick.
Wieso sind Grenzen notwendig? Die

liberal-kapitalistische oder in vielen Ländern gar
nicht so liberale Verfasstheit der Welt führt
nicht nur zu sozialer Spaltung, Armut und
Ausbeutung andernorts. Sie treibt den ökologischen
Ruin des Planeten zügig voran. Konkurrenzfähigkeit)

um jeden Preis ist nicht länger möglich.
Wir werden um verstärkte Planungselemente,
aber auch um national und insbesondere
international ausgehandelte Obergrenzen für
Produktion und Konsum nicht herumkommen.
Aushandlungsprozesse zur Einhaltung sozialer
und ökologischer Grenzen werden mit der
Verfügungsmacht des Kapitals über Investitionen
und den Produktionsapparat kollidieren. Diese
Prozesse werden nur dann erfolgreich sein,
wenn progressive Kräfte in der Lage sind, sich

gegen Widerstände des Kapitals durchzusetzen.
Daher entwickeln wir Vorschläge für eine

Politik der Selbstbegrenzung. Es müssen
gesellschaftliche Bedingungen geschaffen werden für
ein auskömmliches Leben für alle, ohne die
biophysischen Lebensgrundlagen zu zerstören.

Wie kollektive Selbstbegrenzung aussieht,
kann durch selbstbestimmte und demokratische

Prozesse bestimmt werden. Erfahrungen

in Klimaräten, in denen Bürgerinnen
und Expertinnen in einen strukturierten
Austausch kommen, zeigen, dass dabei ein
Bewusstsein und sehr konkrete Vorschläge
für Grenzziehungen entstehen. Etwa kann
entschieden werden, die fossilen Energieträger

im Boden zu lassen oder Mobilitätssysteme
und Stadtentwicklungen nur noch umfassend

nachhaltig zu planen. Grenzziehungen
erfolgen über eine andere Gestaltung der
Versorgungssysteme. Im Globalen Süden gibt es
vielfältige Formen und Prinzipien der kollektiven

Selbstbegrenzung. Das bedeutet auch:
Freiheit beginnt nicht individualistisch dort,
wo sie für andere endet, sondern sie liegt in
der Selbstbegrenzung, die Freiheit und ein

auskömmliches Leben für alle ermöglicht.
Das geht nicht in der materiellen Versorgung
auf, sondern schliesst spirituelle und affektive
Dimensionen ein.

Der Prozess bedarf einer gesellschaftlichen
Reflexion und der Emanzipation von vielfältigen

Herrschaftsmechanismen. Es braucht
demokratisch festgelegte Regeln, umfassende,
nicht unbedingt zentralistische Planungsprozesse

sowie Durchsetzungsinstanzen der
Regeln. Es geht um die Freiheit aller ohne die
Untergrabung der biophysischen Lebensgrundlagen

von Gesellschaften. Das ist kein einfacher

Weg. Er wird mit massiven Konflikten
und intensiven Lernprozessen einhergehen.
Gerade deshalb muss er demokratisch sein und
die Vielen mitnehmen.

Wir brauchen einen normativen Bezugspunkt,

der nicht die Einhaltung der planetaren
Grenzen oder die Produktion und den Konsum
ins Zentrum stellt, sondern die Befriedigung
von Bedürfnissen. Das kann markt- und
geldvermittelt erfolgen, aber auch über öffentliche
Daseinsvorsorge oder Suffizienzökonomien.
Steuerungsmechanismen bei der Nutzung der
aussermenschlichen Natur werden eine wichtige

Rolle spielen. Es geht auch um die kon-
fliktive Vereinbarung von Obergrenzen für
Produktion und Konsum. Investitionsentscheidungen

und damit Eigentumsrechte an
Produktionsmitteln müssen starken Regeln unterworfen

oder vergesellschaftet werden.

Befreiung von
Zumutungen

In dieser Perspektive spielt auch die Dekoloni-
sierung des Denkens eine wichtige Rolle. Das
gesellschaftlich tiefverankerte Denken von
permanentem Wachstum und Grenzüberschreitung
wird zurückgewiesen. Ein universalistisches
Denken in Grenzen wird kritisiert. Das postulierte

1,5-Grad-Ziel etwa läuft Gefahr, Denken
und Politik an vermeintlich objektiv feststellbaren

Grenzen zu orientieren. Wahrscheinlich
müsste man auch die Ziele der Agenda 2030
dazuzählen. Ihre Erreichung, die Berechenbarkeit

der Welt, der Einsatz von Technologie,
das Ergrünen einer weiterhin expansiven

Wirtschaft werden von den mächtigen westlichen

Gesellschaften und den dort dominierenden

wirtschaftlichen und politischen Akteuren
vorgegeben: Ein zukunftsfähiger Universalismus

muss aber anders gedacht werden.
Eine Gesellschaft, die die ökologischen

und damit auch sozialen Grenzen ihrer
Produktions- und Lebensweise anerkennt, nimmt
die subjektive und lebensweltliche Dimension

Neue Wege 1/2.23 33



ernst und verändert sie. Ein menschenwürdiges
Leben bedarf der Sinnerfüllung und nicht der
Entfremdung - von sich selbst, der Arbeit, der
Gesellschaft und der Natur.

Das geht mit einem anderen Aspekt
einher: Emanzipation bedeutet die Infragestellung,

Zurückdrängung und Befreiung von
Herrschaft, vom kapitalistischen, patriarcha-
len, imperialen Regieren und Sichregieren-
lassen. Befreiung von kapitalistischen
Zumutungen stellen einen Individualismus und eine
vermeintliche Autonomie in Frage, die von den
gegenseitigen Abhängigkeiten und der eigenen
Verletzlichkeit absehen und so tun, als könnte
alles per Geldbeutel oder im Notfall vom Staat
geregelt werden.

Die gesellschaftspolitisch zu setzenden
Grenzen können nicht quantitativ festgelegt
werden. Es geht um die Annäherung an die
regulative Idee, immer weniger auf Kosten
anderer und auf Kosten der Natur leben zu
müssen. Das ist mehr als die Einhaltung
biophysischer Grenzen. Es ist die Schaffung gleicher

Bedingungen für alle, ein auskömmliches
und sinnerfülltes Leben auch wirklich leben zu
können. In den Gesellschaften des Globalen
Nordens und teilweise auch in jenen des Globalen

Südens bedeutet das eine drastische Reduktion

von Input und Verbrauch von Rohstoffen
und Energie durch die Wirtschaft.

Der Einstieg in den grundlegenden Umstieg
wird vielfältige sozialökologische Konflikte
mit sich bringen. In der Auseinandersetzung
um soziale und materielle Infrastrukturen oder
in lokalen Widerständen gegen Bergbauprojekte

geht es immer auch um Herrschaftskritik.
Selbstverständlichkeiten werden angegriffen,
Räume für Alternativen geschaffen und die
oben problematisierten und vorgeschlagenen
Grenzen angegangen. Deshalb bezieht sich
dieser von mir skizzierte Ansatz der
gesellschaftlichen Grenzen stark auf emanzipatori-
sche soziale Bewegungen, ohne aber die Rolle
des Staates, von Nischen oder anderen
Wirtschaftsformen ausser Acht zu lassen.

Aus diesen Konflikten und Bewegungen
können, trotz der enormen Unsicherheit der
anstehenden Umbauprozesse, dauerhafte
Veränderungen möglich werden. Wir benötigen
dafür interdisziplinäre wissenschaftliche und
gesellschaftspolitische Dialoge. So können
Politiken jenseits einer ökologischen Modernisierung

des strukturell expansiven Kapitalismus
und der imperialen Lebensweise entstehen. •

O Ulrich Brand, *1967, lehrt und forscht an der Universität
Wien zur Krise der liberalen Globalisierung,
ökologischer Krise, imperialer Lebensweise, Lateinamerika
und sozialökologischen Transformationen. Mit Markus
Wissen veröffentlichte er 2017 das Buch Imperiale
Lebensweise. ZurAusbeutung von Mensch und Natur
im globalen Kapitalismus. Aktuell arbeitet er mit
Markus Wissen an einem Buch zu den aktuellen
Transformationen des Kapitalismus und möglichen eman-
zipatorischen Alternativen.
Der Text basiert auf einem Vortrag, den der Autor
2022 auf der Jahrestagung der Deutschen
Forschungsgemeinschaft, Zukilnfte der Nachhaltigkeit, an der
Universität Hamburg gehalten hat. Der Titel der Tagung
lautete Planet und Gesellschaft. Die Grenzen
nachhaltiger Zukünfte.

34 Neue Wege 1/2.23


	Grenzenloser Kapitalismus und planetare Grenzen

