
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 116 (2022)

Heft: 12

Artikel: Natalität/Gebürtlichkeit : Hannah Arendt revisited

Autor: Globig, Christine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1008179

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1008179
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Natalität/
Gebürtlichkeit :

Hannah Arendt
revisited

Christine Globig

Die theologische Resonanz auf
Hannah Arendts Konzept der
Gebürtlichkeit bereichert den
Blick auf Jesus und auf die Erzählung

seiner Geburt. Religiös
vereinnahmen lässt sich das
Denken der Theoretikerin
allerdings nicht.
Hannah Arendt (1906-1975) wurde in Königsberg

in einer jüdischen Familie geboren. Sie
studierte in Marburg bei Martin Heidegger und
in Heidelberg bei Karl Jaspers und emigrierte
1933 nach kurzer Gestapohaft nach Frankreich,

später in die USA. Dort entstanden die
meisten ihrer philosophischen, historischen
und politiktheoretischen Schriften, für die sie
berühmt geworden ist. Arendts Texte - hoch
fundiert, zugleich essayistisch, oft polemisch,
nicht immer stringent - werden gegenwärtig
als in ungewöhnlicher Weise inspirierende
Quellen gelesen. «Ihre Texte sind lebendig:
funkelnde Bruchstücke, sprühende Blitzlichter,
Klarheiten, die uns nicht in ein System einführen,

sondern in ein Gespräch mit uns eintreten

Neue Wege 12.22

und unser eigenes Denken freisetzen.»1 Arendt
vermittelt kein Lehrgebäude, sondern - wie
es auch ihr Interesse war - Anregungen zum
selbstständigen Weiterdenken.

Natalität - Gebürtlichkeit

In jüngerer Zeit wurde ihr Konzept der Natalität

(Gebürtlichkeit, vgl. engl, natality) neu
aufgegriffen, das sie vor allem in ihrem
Spätwerk The Human Condition vorgestellt hat
(1958; deutsch 1960: Vita Activa oder Vom
tätigen Leben).2 Arendt spricht in der
deutschsprachigen, von ihr selbst verantworteten
Fassung von Gebürtlichkeit; sie umreisst damit
die menschliche Möglichkeit des Neuanfangs,
die sich in der je neuen Geburt von Menschen
und vor allem in der «zweiten Geburt»
manifestiert, in der ein Mensch in dieser Welt nicht
Zuschauerin bleibt, sondern die Initiative
ergreift, handelt und die Welt mitgestaltet. Ihre
Ausführungen konturieren sich (obwohl sie
ihren Lehrer hier nicht zitiert) deutlich gegen
Heideggers Sein zum Tode.

Arendt selbst war «mit jener Fähigkeit
begabt, einen neuen Anfang zu setzen, die
für sie der Inbegriff der <Gebürtlichkeit> ist»3.
So beansprucht sie auch für ihr literarisches
Werk die Möglichkeit des Neuanfangs, insofern

sie in ihren Darlegungen nichts Finales,

sondern Überlegungen anbieten will, die
ihrerseits neu aufgebrochen werden, wieder in
den Dialog gehen und neue Ergebnisse
hervorbringen. Ganz diesem Anliegen entsprechend
hat ihr Konzept der Natalität um die
Jahrtausendwende einen emphatischen theologischen
Diskurs zum «Geborensein» des Menschen
initiiert, auf den ich näher eingehen will.4

Jesus als «Geborener»?

In der christlich-theologischen Rezeption
Arendts tritt das Konzept der Gebürtlichkeit in
Resonanz zum Topos der Geburt des Gottessohnes.

Arendts Rezipient'innen (die ihr Nata-
litätskonzept zusammen mit dem
differenzfeministisch-philosophischen Ansatz der
italienischen Frauengemeinschaft «Diotima»
gelesen haben)5 verstehen Natalität als Revision

einer Christologie, die sich wesentlich am
Tod des Erlösers, an Kreuz und Auferstehung
orientiert. Diese soll zugunsten des
Geburtsgeschehens neu akzentuiert werden. Jesus
von Nazareth kann als ein Mensch begriffen
werden, der nicht nur von seiner
Leidensgeschichte, sondern auch von seiner
Herkunft her als «Geborener» zu verstehen ist,
in die genealogische Reihe von aufeinander

25



folgenden Familien eingezeichnet, Sohn einer
Tochter und in seinem Wesen zugleich wunderbar

un-berechnend, ein «na(t)iver» oder doch
bewusster «Anfanger» des Lebens.6 Die Resonanz

auf Arendts Natalitätsbegriff hat einen
spannenden Ansatz hervorgebracht, der die
Christologie farbiger werden lässt und stärker
vom Topos der Geburt her fasst.

Allerdings muss man Arendts inspirierenden

Beitrag zu diesem Diskurs differenziert
beurteilen. Ihr Begriffvon Gebürtlichkeit kann
meines Erachtens nicht selbst als theologische
Vorlage gedeutet werden. Die christlich-theologische

Deutung des Natalitätsbegriffs ist
eine Weiterinterpretation und lässt nicht auf
jüdisch-christliche Momente bei Arendt rück-
schliessen. Das lässt sich an einem viel beachteten

Zitat erhellen: Arendts Überlegungen zur
Natalität kulminieren in einem Satz, der von
christlicher Seite immer wieder als Beleg
aufgerufen und vielfach zitiertwird : «Dass man in
der Welt Vertrauen haben und dass man für die
Welt hoffen darf, ist vielleicht nirgends knapper

und schöner ausgedrückt als in den Worten,
mit denen die Weihnachtsoratorien <die frohe
Botschaft» verkünden: <Uns ist ein Kind
geboren).»7 Arendt scheint für ihr Konzept der
Gebürtlichkeit hier eindeutig auf Weihnachten

und auf christologische Inhalte zuzugreifen.
Die theologische Interpretation hat, daran

anschliessend, auf Wurzeln des Natalitätsbegriffs

in der jüdisch-christlichen Tradition
spekuliert8 oder sogar für Arendt selbst «eine
persönliche Lebenshaltung, eine Art Frömmigkeit»

vermutet.9
Demgegenüber muss man die - religiös

immer skeptische - Theoretikerin doch
genauer lesen und schlussendlich anders
verstehen. Arendt verweist hier keineswegs auf die
Bibel, sondern auf die WeihnachtsOratorien
(im Plural), die die frohe Botschaft verkünden.
Ich nehme an, dass neben Johann Sebastian
Bach auch Georg Friedrich Händel in ihrem
Kopf spielt: For Unto Us a Child Is Born - die
grosse Fuge aus Händeis Messias. Arendt war
eine subtile und leidenschaftliche Kennerin der
europäischen Kulturgeschichte; das erzwungene

Exil hat diese Leidenschaft gestärkt. Was
Arendt hier anbietet, ist eine Kostprobe ihrer
Allgemeinbildung, ihrer musikalischen und
literarischen Versiertheit. Sie hat weder die
Kompetenz noch das Interesse, das Natalitäts-
konzept biblisch aufzuladen, wohl aber den
Impetus, ihr Konzept kulturgeschichtlich (und
das heisst: auch christlich) einzubetten.

Eine theologische Aussage bietet dieser
Satz nicht. Was sich aber ungebrochen zeigt, ist
Arendts Kraft, Denkprozesse zu initiieren -und

so ist «Natalität» zu einem spannenden Topos
der theologischen Diskussion geworden.
Auf dieser Basis liesse sich zum Beispiel ein
Gespräch mit der christlich-orthodoxen Theologie

anknüpfen, die von jeher ein stärkeres
Gewicht auf das Geborensein des Erlösers
gelegt hat. Der Denkweg ist also noch offen -
ganz in Arendts Sinne. •
0 Christine Globig, *1961, ist Professorin mit dem

Lehrgebiet Ethik und theologische Reflexion
diakonischer Praxis an der Fliedner Fachhochschule
Düsseldorf und Privatdozentin für Systematische
Theologie an der Kirchlichen Hochschule Wuppertal.
Ihre Forschungsgebiete sind ethische Grundlagenfragen,

Narrative Ethik, Ethics of Care, Gender,
Entwicklung der Frauenordination.

1 Elisabeth Hartlieb: Warum als christlich-feministi¬
sche Theologin Hannah Arendt lesen? In: Annette Esser

/ Andrea Günter / Rajah Scheepers (Hrsg.): Kinder
haben. Kind sein. Geboren sein. Philosophische und
theologische Beiträge zu Kindheit und Geburt.
Königstein/Taunus 2008, S. 2S1-2S9.

2 Hannah Arendt: Vita Activa oder Vom tätigen Leben.
10. Aufl. München 2010 (orig. 1958/1960).

3 Ludger Lütkehaus: Natalität. Philosophie der Geburt.
Baden 2006, S. 27.

4 Vgl. als initiierende Texte in diesem Diskurs: Elisabeth
Moltmann-Wendel : Natalität und die Liebe zur Welt.
Han nah Arendts Beitrag zu einer immanenten
Transzendenz. In: Evangelische Theologie 58 (1998) 4,
S. 283-295; Andrea Günter: Die weibliche Hoffnung
der Welt. Die Bedeutung des Geborenseins und der Sinn
der Geschlechterdifferenz. Gütersloh 2000; Andrea
Günter: Die Welt zur Welt bringen. Das Symbolische,
Politik und Gebürtigkeit bei Hannah A rendt, den
«Diotima»-Philosophinnen und den Frauen des
Mailänder Frauenbuchladens. In: Heike Kahlert/Claudia
Lenz (Hrsg.): Die Neubestimmung des Politischen.
Denkbewegungen im Dialog mit Hannah Arendt.
Königstein/Taunus 2000, S. 167-200; Ina Praetorius:
Drei Texte zur Weihnacht. In: dies.: Zum Ende des
Patriarchats. Theologisch-politische Texte im Übergang.
Mainz 2000, S. 17-28.

5 Zur Begründung dieser Verbindung: Günter 2001,
S. 167 f. Ich sehe die Korrelation beider Ansätze eher
kritisch, dazu und ausführlich zur gesamten Thematik:

Christine Globig: «Uns ist ein Kind geboren».
Hannah Arendts Konzept der Natalität im theologischen

Diskurs (erscheint demnächst). Als klassischen
Text für die Philosophinnengemeinschaft «Diotima»
siehe Luisa Muraro: Die symbolische Ordnung der
Mutter. Frankfurt a.M. 1993.

6 Ina Praetorius: Theologie in Bezogenheit. In: dies.
(Hrsg.): Sich in Beziehung setzen. Zur Weltsicht der
Freiheit in Bezogenheit. Königstein/Taunus 2005,
S. 107-117.

7 Arendt 2010, S. 317.

8 Moltmann-Wendel 1998, S. 284.

9 Moltmann-Wendel 1998, S. 288.

26 Neue Wege 12.22


	Natalität/Gebürtlichkeit : Hannah Arendt revisited

