
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 116 (2022)

Heft: 12

Artikel: Produktion : das Wunder des Lebens

Autor: Praetorius, Ina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1008178

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1008178
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Produktion:
das Wunder des

Lebens
Ina Praetorius

Geburten sind Durcheinander
und weder heiliger noch weniger
heilig als die Produktion von
Autos, Socken oder Computern.
Warum also soll das Gebären,
Nähren und Begleiten neuer
Menschen nicht «Produktion»,
sondern «Reproduktion» heissen?

Einmal hatte ich Streit mit einem Mann. Das
war seltsam, denn dieser Mann schien auf den
ersten Blick ganz meiner Meinung zu sein:
Er kritisiert, wie ich, Patriarchat und Kapitalismus.

Er findet den Kampf der Frauen um
Selbstbestimmung richtig und wichtig. Er setzt
sich, wie ich, langfristig für das bedingungslose

Grundeinkommen ein. Trotzdem gerieten
wir aneinander. Warum?

Der Mann reagierte aufgebracht, weil ich
im Zusammenhang mit den traditionellen Care-
Tätigkeiten der Frauen - inklusive Schwangerschaft,

Gebären und Nähren - versuchsweise
von «Produktion» gesprochen hatte. Also nicht
gehorsam und wie in linken Kreisen üblich von

«Reproduktion». Der Mann fand, Schwangerschaft,

Gebären und Nähren als «Produktion»

zu bezeichnen, sei unzulässig. Denn
das Werden eines Ichs im Mutterleib sei ein
staunenswertes Wunder, das mit dem
ökonomischen Begriff der «Produktion» zu belegen
die Heiligkeit des Lebens verletze.

Die Auseinandersetzung ist beispielhaft für
ein Missverständnis, das sich immer wieder
ereignet, wenn Leute, die versuchen, sprachtätig

die patriarchale Ordnung zu verlassen,
auf Menschen treffen, die das nicht tun. Deshalb

möchte ich genauer hinschauen: Worin
besteht das Missverständnis? Lässt es sich
zukunftsweisend auflösen?

Die patriarchale
Zwei-Reiche-Lehre

Es ist nachvollziehbar und keineswegs verkehrt,
im Angesicht eines neu geborenen Menschen
von einem «staunenswerten Wunder» zu
sprechen. Auch ich bin immer wieder metaphysisch
berührt, wenn ich einen menschlichen
Neuankömmling sehe. Die Fähigkeit zum Staunen ist
notwendig und muss kultiviert werden, wenn
wir als Menschheit eine lebenswerte Zukunft
im verletzlichen Lebensraum Erde wollen.

Das Staunen meines Gesprächspartners ist
also als solches erfreulich. Der Fehler liegt
dort, wo der Mann, wie das Patriarchat seit
Jahrhunderten, «Wunder» und «Heiligkeit»
zur Frauen- und Kindersache erklärt. Für ihn
bedeutet «Produktion» schnödes Männerhandwerk:

Fliessband, Maloche, Effizienz,
Lohnkämpfe. Erst wenn der Mann heimkommt in
seine Familie, begegnet er dort dem Wunder
des Lebens. Dieses private Mysterium, so ist
er überzeugt, darf nicht mit einem Begriff in
Berührung kommen, der aus der feindlichen
Aussenwelt stammt: Produktion.

Das ist patriarchale Zwei-Reiche-Lehre:
Der Mann meint, Mutter und Kind (und am
Feierabend auch sich selbst) vor dem kalten
Leben draussen schützen zu können, indem
er beide aus der Welt der Bosse, Arbeiter und
Krieger ausschliesst. Dabei vergisst er zwei
Dinge: erstens, dass die vermeintlich heiligen

Mütter in diese Aussenwelt längst
eingeschlossen sind, zum Beispiel als Kanonen-
futterproduzentinnen, also nicht erst, seit es
die modernen Reproduktionstechniken gibt.
Und zweitens, dass Schwangerschaft, Gebären
und Nähren Arbeit sind, oft Schwerarbeit. Und
zwar systemrelevante Arbeit, ohne die das
eifrige Herstellen da draussen seinen Sinn
verliert. Nach den Berechnungen des
schweizerischen Bundesamts für Statistik handelt es

Neue Wege 12.22 19



Was sehe
ich, wenn
ich einen
neuen
Menscher
zur Welt
kommen
sehe?
Ich sehe
keine un-

sich bei der unbezahlten Sorgearbeit in
Privathaushalten um den mit Abstand grössten
Wirtschaftssektor.1 Der Begriff«Familie»
übrigens, der meist den sentimentalisierten Innenraum

bezeichnet, leitet sich vom lateinischen
famulus ab. Famulus heisst Diener.

Ich erinnerte meinen Gesprächspartner
an Barbara Dürer-Holper. Sie hat zwischen
1467 und 1492 achtzehn Kinder geboren. Drei
davon wurden erwachsen, darunter der Maler
Albrecht Dürer, der später durch die Produktion

und Reproduktion unzähliger populärer
Bilder, deren Vermarktung seine kinderlose
Ehefrau Agnes Frey übernahm, der Sippe zu
Wohlstand verhalf. - Aber davon wollte der
Mann nichts hören.

Reproduktion im Dienst
der Produktion

Warum also soll ich das Gebären, Nähren und
Begleiten neuer Menschen nicht «Produktion»,
sondern «Reproduktion» nennen - und gleichzeitig

«heilig»? Warum geht dieses Gebot,
den Begriff der Produktivität für bestimmte
bezahlte Hand- und Kopfarbeiten zu
reservieren, zuweilen so weit, dass Ökonomen von
«Humankapitalverlust» sprechen, wenn sie
Frauen bezeichnen, die sich im sogenannten
«Mutterschaftsurlaub» befinden?2

Re-Produktion bezeichnet per Definition
etwas Nachgeordnetes, hier einen als zweitrangig

empfundenen Dienst an dem, was scheinbar

unbestreitbar die Mitte bildet: die
Fabrikation von Dingen. Tatsächlich aber kommen
durch Gebären und Nähren noch nie da gewesene,

überraschende neue Menschen voller
ungeahnter Entfaltungsmöglichkeiten in die
Welt, während «Produktion» im Kapitalismus
bloss bedeutet, dass möglichst wenige Arbeitskräfte

für möglichst wenig Lohn in möglichst
kurzer Zeit möglichst viele identische Gegenstände

herstellen, zum Beispiel Stecknadeln,
Dachziegel, Plastiktüten, Brezeln oder
Streubomben, die ein Boss dann möglichst
gewinnbringend verkauft, obwohl womöglich
niemand diese Produkte braucht. Warum also soll
ich die im strengen Sinne kreativen Tätigkeiten,
die alles andere erst möglich und erforderlich
machen, «reproduktiv» oder sogar «unproduktiv»

nennen? Und gleichzeitig «heilig»?

Konfusion

Ein wesentlicher Grund für die seltsame
Begriffsverwirrung ist, dass Denker, die man
zu Chefdenkern befördert hat, vor Jahrhunderten

eine Ideologie erfunden haben, die

Neue Wege 12.22



eine Grenze zwischen einem höheren geistigen

«männlichen» und einem niederen körperlichen

«weiblichen» Prinzip zieht und diesen
beiden Prinzipien bestimmte Sphären und
Tätigkeiten zuordnet. So schreibt beispielsweise

Aristoteles: «Da nun die erste Quelle
der Bewegung in ihrem Wesen immer höher
steht und göttlicher ist [...] und da es sich
empfiehlt, das Höhere von dem Geringeren zu trennen,

deswegen ist überall, wo und wieweit es
möglich ist, vom Weiblichen das Männliche
getrennt. Denn ranghöher und göttlicher ist
der Bewegungsursprung, der als männlich in
allem Werdenden liegt, während der Stoff das
Weibliche ist.»3

Und: «Die Hausverwaltung ist eine Monarchie

- denn jedes Haus wird von einem Einzigen

regiert -, die Staatsverwaltung ist dagegen
eine Herrschaft über Freie und Gleichgestellte.
[...] Die Wissenschaft des Herrn ist aber
diejenige, die die Sklaven zu verwenden weiss
[...], und die Herren betreiben Politik und
Philosophie.»4

Diese uralte «Trennungsstruktur»5 wirkt
bis in die Gegenwart, schon dadurch, dass
die meisten Fremdwörter, mit denen man täglich

umgeht, griechischen oder lateinischen
Ursprungs sind. Zwar ist die Herkunft von
Begriffen wie Ökonomie, Politik, Materie,
Natur oder Produktion oft nicht bewusst.
Trotzdem transportieren solche Begriffe hie-
rarchisierende Trennungen, etwa die
zwischen der Polis (Stadtstaat) als dem Spielfeld
freier Bürger auf der einen und der abhängigen
Sphäre des Oikos (Haushalt) auf der anderen
Seite. Die moderne Idee zum Beispiel, dass
Frauen natürlicherweise ins Haus und zu den
Kindern gehören, konnte ans Konstrukt eines
«geringeren» Weiblichen anknüpfen, das im
monarchisch regierten Oikos wirkt. Und noch
heute versteht man unter «Materie» meist
etwas Stummes, Passives, das Menschen benutzen,

um «höhere» Ziele zu erreichen. Wenigen
ist bewusst, dass sie mit dem Lob sogenannt
«immaterieller» Güter die Mütter herabsetzen:
Denn der Begriff Materie leitet sich vom
griechischen Wort meter ab. Meter heisst Mutter.
Materie hat man in der griechischen Antike
konzipiert als den passiven Stoff, aus dem sich
der agile männliche Geist nährt und auf dem er
sich entfaltet: als Held, Priester, König, Feldherr,

Gott, Erfinder, Künstler, Prophet, Professor,

Theoretiker, als Produzent grosser Dinge
und Taten.

Auch die Empörung meines Gesprächspartners
über die Idee, Gebären «Produzieren» zu

nennen, knüpft an die «Trennungsstruktur»
an: Die Geburt soll weiterhin zur Sphäre der

trägen Materie gehören, die das Produzieren
nährt, ohne selbst Neues hervorzubringen.
Indem er diese Sphäre für «heilig» und damit
für unantastbar erklärt, verbietet er mir ganz
nebenbei, genau hinzuschauen und zu prüfen,
wer da zu welchem Zweck welche Arbeit leistet
und wofür honoriert werden sollte.

Ein unheiliger Begriff
von Produktivität

Die scheinbar auf-, tatsächlich abwertende
Mystifizierung von Tätigkeiten, die als
«mütterlich» und gleichzeitig «naturnah» konnotiert

sind, ist nur die eine Seite der patriarcha-
len Zwei-Reiche-Lehre. Die Kehrseite ist ein
naturvergessener Begriff von Produktivität:

Der Begriff Natur leitet sich vom
lateinischen Verb nasci ab, das geboren werden
bedeutet. Natur ist ursprünglich also
konzipiert als alles, was Menschen nicht sich
selbst verdanken, weil sie Geborene, voneinander

abhängig und frei nur in Bezogenheit
sind.6 Sobald nun Natur mit dem weiblichen
Geschlecht verknüpft und gleichzeitig zum
Gegenteil von Geist, Geschichte und Kultur
erklärt wird, meint der Mann, sich von seiner
eigenen Natürlichkeit befreit zu haben. So
entsteht der «männliche» Begriff von Produktivität,

der sich von seinen Voraussetzungen löst.
Dieser Begriffvon Männlichkeit, der ans
Phantasma eines immateriellen «Bewegungsursprungs»

anschliesst, kann konkret als Erlaubnis

an Männer aufgefasst werden, in ihrem
Tätigsein systematisch planetare Grenzen zu
ignorieren. Dieses bodenlose Selbstkonzept
führt auf direktem Weg in die diversen Krisen
unserer Gegenwart: Zwischen Naturvergessenheit

und Krieg, Frauenverachtung und
Klimakatastrophe, Artenschwund und Marginali-
sierung diverser «Anderer» bestehen kausale
Zusammenhänge.

Ein anderes Narrativ:
geburtliches Menschsein

Im Jahr 1977 stellte Hans Saner fest, dass
Geburtlichkeit weitgehend ungedacht ist: «Wer
nach den Zeugnissen über Geburt und
Geburtlichkeit in der Philosophie sucht, wird bald
auf einen merkwürdigen Sachverhalt stossen:
In der ganzen Geschichte des Denkens gibt es

zwar eine breite Spekulation und Reflexion
über die Sterblichkeit und besonders über den
Tod des Menschen; aber Geburt und Geburtlichkeit

sind kaum je eigens bedacht worden.»7
Über Jahrhunderte haben Philosophen
Menschen als «die Sterblichen» bezeichnet. Das

Neue Wege 12.22 21



befreit dazu, in den multiplen Krisen der
Gegenwart das Geborensein neu zu denken
als Möglichkeit, «Initiative [zu] ergreifen,
Anfänger [zu] werden und Neues in Bewegung
[zu] setzen», als «Begabung für das schlechthin

Unvorhersehbare»8. Denn im Prozess des
realen In-die-Welt-Kommens aller Menschen
aller Geschlechter trifft zusammen, was
Patriarchen auseinandergenommen haben: Natur
und Kultur, Oikos und Polis, Innen und Aussen,
Bezogenheit und Freiheit.

Was sehe ich denn, wenn ich einen neuen
Menschen zur Welt kommen sehe? Ich sehe
keine unsterbliche Seele in stumme Materie
eintreten. Vielmehr rutscht ein blut- und
schleimverschmierter kleiner Mensch aus einem grossen

Menschen heraus. Oft dauert es Stunden.
Geborenwerden ist plural, jedes Gebären ist
anders. Wenn es gut geht, ist jemand dabei und
hilft: am besten eine Hebamme.

Geburten sind keine Begegnungen von
ewigem männlichem Geist mit begrenztem
weiblichem Stoff. Geburten sind Durcheinander

und weder heiliger noch weniger heilig als
die Produktion von Autos, Socken oder
Computern. Das gilt nicht erst seit es Leihmütter,
In-vitro-Fertilisationen und Spermabanken
gibt. Und es entspricht der Etymologie des
Begriffs Produktion. Das lateinische Verb
pro-ducere bedeutet hervorführen,
hervorbringen oder auch begleiten. Durch einander,

frei in Bezogenheit kommen Menschen
in die Welt. In der menschlichen Anfänglichkeit

wird augenfällig, dass alle Menschen aller
Geschlechter lebendige Materie sind: Teil der
Natur, verletzlich, sterblich und in Bezogenheit
frei, Welt mitzugestalten.

Wenn es gut geht, werden die Neulinge
von einem fürsorglichen Durcheinander aus
Beziehungen und Bezogenheiten empfangen:

von Tanten, Onkeln, Vätern, Nachbarinnen,

Freundinnen, Müttern, Grossälteren,
Ärztinnen, Gemeinwesen. Jemand durchtrennt

die Nabelschnur. Dann fängt das Neue
selbst an zu atmen, zu trinken, zu scheissen,
zu sehen, zu hören. Später fängt es an zu
sitzen, zu stehen, zu laufen, zu sprechen, Ich
und Du und Wir zu unterscheiden, Welt so zu
gestalten, dass gutes Leben im endlichen Raum
Erde möglich bleibt.

Wenn ich Staunen und Sorgen für notwendige

menschliche Fähigkeiten halte, wenn
ich gleichzeitig beides aus der Privatisierung
befreie, dann folgt daraus : Die Produktion von
Brot, Klamotten oder Medikamenten ist ebenso
heilig wie das «Werden eines Ichs im Mutterleib».

Immer, wenn jemand etwas produziert,
mit Hirn, Bauch, Brust oder Händen, geht er

oder sie mit geschenkter, begrenzter, heiliger
Materie um: mit Erde, Wasser, Getreide, mit
Heilpflanzen, seltenen Erden, Körpern, Zellen
und so weiter. Menschliche Kooperation mit
dem vorgegebenen Natürlichen ist immer heilig.

Sie muss deshalb immer mit Sorgfalt und
Ehrfurcht umgeben werden. Mit «Weiblichkeit»
oder «Mütterlichkeit» hat solche heilige Sorgfalt

nichts zu tun. Care ist lernbar, das ist
wissenschaftlich erwiesen.9#

O Ina Praetorius, "1956, ist Theologin, lebt in Wattwil,
arbeitet als freischaffende Autorin, Bloggerin und
Politaktivistin. In den 1990ern war sie Mitglied der
Redaktionskommission der Neuen Wege.

inapraetorius.ch

1 Bundesamt für Statistik: Sateliitenkonto Haushalts¬
produktion (Stand 2016). https://bit.ly/3dkbfDj.

2 Uta Meier-Gräwe: Ein seltsamer Deal: Erwerbsunter¬
brechung als Humankapitalverlust. In: Ina Praetorius,
Uta Meier-Gräwe: Um-Care! Ostfildern, erscheint
März 2023.

3 Paul Gohlke (Hrsg.): Aristoteles: Über die Zeugung
der Geschöpfe Buch II. Paderborn 1981, S. 72.

4 Aristoteles: Politik. Übersetzt und herausgegeben
von Olof Gigon. München 1973, S. 56.

5 Adelheid Biesecker: Sorgearbeit im Zentrum der
Wirtschaft. Das Ganze der Ökonomie. https://kon-
zeptwerk-neue-oekonomie.org/themen/arbeit/
sorgearbeit-im-zentrum-der-wirtschaft/das-ganze-
der-oekonomie/
Vgl. auch Neue Wege-Gespräch mit Adelheid Biesecker
und Regula Grünenfelder in NW 9.20, S. 9-15.

6 Vgl. Ina Praetorius (Hrsg.): Sich in Beziehung setzen.
Zur Weltsicht der Freiheit in Bezogenheit. Königstein/
Taunus 2005.

7 Hans Saner: Geburt und Phantasie. Von der natürlichen
Dissidenz des Kindes. 2. Aufl. Basel 1987 (orig. 1977),
S. 11.

8 Hannah Arendt: Vita Activa oder Vom tätigen Leben.
4. Aufl. München 1985 (orig. 1958), S. 166 f; vgl. auch:
Ina Praetorius: Geburtlichkeit als neues anthropologisches

Paradigma. In: Hans Jörg Fehle/Andrea
Langenbacher (Hrsg.): Dass die Welt wohnlich für alle
wird. Klartexte, Anfragen, Perspektiven. Ostfildern
2021, S. 58-66.

9 Tania Singer: Mitgefühl in Alltag und Forschung.
compassion-training.org

22 Neue Wege 12.22






	Produktion : das Wunder des Lebens

