
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 116 (2022)

Heft: 12

Artikel: Geburt in Beziehungen

Autor: Arni, Caroline / Schreibmüller, Pascale / Moser, Geneva

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1008177

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1008177
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Geburt in
Beziehungen

Neue Wege-Gespräch mit Caroline Arni und
Pascale Schreibmüller von Geneva Moser

hohen Stellenwert in diesen Wissenschaften
hatten. In der Geschichtsschreibung zu diesen
Wissenschaften ging das praktisch vergessen.
Da kam mein feministischer Zugriff: Ich wollte
zeigen, dass das Ungeborene in den modernen
Humanwissenschaften zentral war und dass die
Wissenschaftsgeschichte es aber nicht zufällig
vernachlässigt hat. Diese Erfahrung habe ich
selber gemacht: Wenn man sich als Historikerin

mit den Themen Schwangerschaft, Geburt,
Kinder befasst, ist man am Rand der
Wahrnehmungsökonomie. Die Entwertung dieser
Themen waren Ausgangspunkt und Erfahrung
meiner Arbeit.

nw Als Hebamme, Theoretikerin und Künstlerin
setzen Sie, Pascale Schreibmüller, sich
ebenfalls aus einer queerfeministischen
Perspektive mit dem Thema Geburt auseinander.

Wie kam es dazu?

Abstrakte Wissenschaftlichkeit
soll Schwangeren und Gebärenden
Sicherheit vermitteln. Erfahrung
zählt oft wenig. Eine Hebamme und
eine Historikerin denken über
das Ungeborene und über Geburt
nach. Aus feministischer Sicht
stehen Beziehungen und
Abhängigkeiten im Zentrum.

Nw Caroline Arni, Sie sind Historikerin und
forschen mit einer feministischen Perspektive.

Wie haben Sie zu Ihrem Thema des
«Ungeborenen» gefunden?

ça Mein Buch über das Ungeborene, Pränatale
Zeiten (2018), ist wissenschaftshistorisch angelegt

und handelt davon, wie die Physiologie, die
Medizin und die Psychologie im 19. Jahrhundert
angefangen haben, sich obsessiv mit dem fetalen

Leben zu beschäftigen: Wie lebt ein Fötus?
Ist er schon oder noch nicht Mensch? Mir ging
es darum zu verstehen, warum das Ungeborene,
die Schwangerschaft und die Geburt diesen

ps Als ich Anfang zwanzig Hebamme gelernt
habe, brachte ich geburtshilflich wenig
feministische Ambitionen mit. Die waren mir
schlicht noch nicht zugänglich. Als politisches
Subjekt habe ich mich aber schon als Jugendliche

verstanden. In erster Linie hat mich dann
mein Queersein politisiert und mich zu
queerfeministischen, subkulturellen Bewegungen
gebracht. Ich arbeite als freipraktizierende
Hebamme. Die Position kann insofern als
kritische verstanden werden, als dass sie sich
von der hegemonialen schulmedizinischen und
klinischen Geburtshilfe abgrenzt. Als
freipraktizierende Hebammen sind wir zu gewissen
Reflexionen gezwungen, weil wir skeptisch
beobachtet werden. Deshalb reflektieren wir
ständig unsere Arbeit und rechtfertigen sie
auch oft. Später habe ich Kritische Theorie und
Transdisziplinarität studiert. Das hat meine
Arbeit in der Geburtshilfe verändert: Was bisher

eher auf Erfahrungen basierte, konnte ich
nun auf einer analytischen Ebene einordnen.

ça Bei mir hat sich das Verhältnis von
theoretischer Analyse und persönlicher Erfahrung
quasi in umgekehrter Reihenfolge ergeben. Ich
habe mit 37 mein erstes Kind gekriegt. Da habe
ich mich schon viele Jahre in der feministischen

Geschichtswissenschaft bewegt und zum
Beispiel viel zur Medikalisierung der Geburt
gelesen. Als Schwangere bin ich dann mit viel
Vertrauen in diesen Prozess gegangen und
dachte, dass Geburtshilfe ja nicht mehr so ist
wie im 19. und 20. Jahrhundert... Dann war ich
acht Tage über dem errechneten Geburtstermin
und hatte eine Untersuchung. Der Arzt sagte
nach einem kurzen Blick: «Sofort nach Hause,

Neue Wege 12.22 13



Wenn man sich als
Historikerin mit den

en Schwänger¬
et, Ä

nl/nnnnniQ
Koffer packen, einrücken » Mit diesen Worten
Ich war total verunsichert. Draussen kam mir
die Hebamme nachgerannt und sagte : «Ich
darf das nicht sagen, aber nach meiner
Einschätzung könnten Sie auch noch ein bisschen
warten » Ich fand das wahnsinnig eindrücklich.
Natürlich habe ich mich dann nicht getraut zu
warten, sondern habe den Koffer geholt und
bin «eingerückt». Worüber ich viel gelesen
hatte - diese hierarchischen Verhältnisse in der
Geburtshilfe -, das hatte ich jetzt selber erlebt.

Ich finde es bemerkenswert, dass
freipraktizierende Hebammen immer noch skeptisch
beäugt werden, wie Sie gesagt haben, Pascale
Schreibmüller. Warum ist das so?

ps Dazu fallt mir zunächst eine Art historisches

Gedächtnis ein. Im Gegensatz zu den
Entwicklungen anderer Berufsbezeichnungen
heisst die Hebamme immer noch «Hebamme».
Historisch ist sie ein cis-weibliches Subjekt

und resoniert als solches mit ihrer
hexerischen Attitüde bis in die heutige Zeit. Ich
glaube, dass wir bei gesundheitspolitischen
und schulmedizinischen Autoritäten nicht fassbar

sind. Altes, Historisches resoniert etwas,
das sich überhaupt nicht rational begründen

lässt. Interessant ist ja, dass wir gar nicht nur
«ausserhalb» der Schulmedizin zu verorten
sind. Natürlich arbeiten wir auch schulmedizinisch.

Nur unsere Perspektive ist eine andere:
Wir gehen grundsätzlich vom Best-Case-
Szenario aus, während die Schulmedizin das
Worst-Case-Szenario im Blick hat.

zw Dieses Worst-Case-Szenario-Denken im
klinischen Setting ist Teil eines sehr
starken Sicherheitsdispositivs. Wie wirkt
das in die Berufspraxis der ausserklini-
schen Geburtshilfe hinein? Welche rechtlichen

und politischen Hürden erleben Sie?

ps Seit 2008 ist das Geburtshaus Delphys in
Zürich, in dem ich arbeite, auf der Spitalliste
aufgeführt. Die Santésuisse, der Dachverband
der Krankenkassen, definiert zusammen mit
der kantonalen Gesundheitsdirektion und dem
Hebammenverband Bezahlungspauschalen für
unsere Dienstleistungen. Durch die Aufnahme
auf die Spitalliste kann ein Geburtshaus alle
Leistungen im Kontext von Mutterschaft über
die Grundversicherung der Krankenkassen
abrechnen. Die Verhandlungen über die
Pauschalen und den Katalog der Dienstleistungen,

14 Neue Wege 12.22



die uns Hebammen zustehen, wurden allerdings
mehrheitlich ohne Hebammen geführt. Dafür
sassen beispielsweise Ärzte mit voreingenommenen

Meinungen bezüglich ausserklinischer
Geburtshilfe am runden Tisch und definierten
aus ihrer Perspektive, was «sicher» ist und was
nicht. Mit der Spitalliste ist eine grössere
Kontrolle und Bevormundung durch die
Gesundheitsdirektion entstanden. Wir dürfen nun
beispielsweise keine Frauen mehr betreuen,
die bereits einen Kaiserschnitt hatten.

Versicherungen suchen bei Komplikationen
stets nach Umverteilungen von Schuld,

um für den Kostenaufwand nicht aufkommen
zu müssen. Im Falle einer Komplikation im
Geburtshaus werden Eltern von den Versicherungen

befragt, was oft manipulativ ausfällt.
Beispielsweise müssen sich Eltern der Frage
stellen, ob sie nicht gewusst hätten, dass eine
Geburt im Geburtshaus unsicherer sei als in der
Klinik. Die ausserklinische Geburt entspricht
nicht der Logik des Sicherheitsdispositivs.

ça In meiner Forschung habe ich die «Erfindung

des fetalen Lebens» untersucht. Mit
«Erfindung» meine ich natürlich nicht, dass es
das vorher nicht gegeben hätte, sondern dass es
um eine neuartige Weise ging, die Entstehung
eines Menschen zu beschreiben. Diese Erfindung

des fetalen Lebens hat historisch ganz
viel mit Risiko zu tun, also mit dem, was Sie
gerade beschrieben haben. Die ganzen
Wissenschaften über das Ungeborene im 19. Jahrhundert

sind stark auf die Frage ausgerichtet: Wie
werden Weichen für Pathologien und
sogenannte «Anomalien» aller Art bereits vor der
Geburt gestellt? Da gibt es eine durchaus auch
berührende Neugier und ein aufrichtiges Interesse

der Mediziner für diese Frage : Wie kommt
es, dass Kinder so und nicht anders geboren
werden? Die alten Erklärungen haben mit dem
Aufkommen der empirischen Wissenschaften

nicht mehr gegriffen. Auffälliges,
Abweichendes war nicht mehr «Gottes Wille» oder
«eine Laune der Natur». Man wollte das nun
erklären können. So entsteht die sogenannte
Normalentwicklung und daraus abgeleitet die
Frage, wie bestimmte Faktoren auf diese
Entwicklung schädigend einwirken. Diese ganze
Erforschung der pathogenen Faktoren ist sehr
prägend für die moderne Zeit.

ps Genau, Technik beziehungsweise technische

Überwachungen sind Antworten auf den
Fokus «Risiko». Sie vermitteln Sicherheit. Bei
Geburtshausbesichtigungen wird öfters nach
den nicht explizit sichtbaren Apparaten und
Notfallequipments gefragt.

ça Was dabei verloren geht und was mir als
schwangere Frau dann klar geworden ist:
Ich brauche Zuversicht! Diese Zuversicht
wird wenig gefördert. Das ist historisch gut
begründbar. Auch ich habe in den Apparaturen

im Krankenhaus Sicherheit gesucht und
dann bei der Geburt erfahren, dass sie mich
nicht beruhigt haben. Der Gurt um den Bauch,
der für den Risikofall permanent Herztöne und
Wehen aufzeichnet, hat mich sehr gestört. Aber
Sicherheit entsteht eben auch da, wo Zuversicht
genährt wird, und nicht a priori da, wo ich für
den Risikofall präpariert werde.

ww Das Titelbild Ihres Buches Pränatale Zeiten
zeigt das neugierige Forschen der frühen
Humanwissenschaften gut: eine historische

Zeichnung von Händen, die den Bauch
einer Schwangeren abtasten. Im Bauch ist
der Fötus sichtbar. Auf der Rückseite des
Buches ist es dann ein Apparat, der den
Bauch untersucht. Was ist die Kontinuität
zwischen beiden Bildern und auch dem
Gurt, den Sie gerade beschrieben haben?

ça Die schwangere Frau wird ausgeblendet
und so im Effekt auch entwertet. Das hat die
Historikerin Barbara Duden in ihren Arbeiten
eindrücklich gezeigt. Das für die Risikokalkulation

entscheidende Wissen ist jenes Wissen,
das durch Objektivierung gewonnen wird, nicht
subjektives Wissen. Damit zählt auch die Erfahrung

der schwangeren Frauen wenig - das ist
übrigens umso interessanter, als in der
Erforschung des fetalen Lebens die maternal-fetale
Relation ein grosses Thema war.

ps Wenn ich an das Überwachungsszenario
der kindlichen Herztöne in einer Klinik denke,
sehe ich, wie die Hebammen ständig damit
beschäftigt sind, sicherzustellen, die Bauchgurte

des CTG (Cardiotokograf) so zu
positionieren, dass die Herztöne adäquat abgeleitet
werden. Der Körper der schwangeren Person
muss also immer in entsprechende Positionen
gebracht werden. Die Bedürfnisse der Schwangeren

sind somit zweitrangig.

ça Historisch gibt es eine interessante Spannung.

Um zu verstehen, wie ein Organismus
entsteht, mussten die Wissenschaften vom
Konkreten abstrahieren. Das Ungeborene wird
zu einem Konglomerat von abstrakten Prozessen.

Es geht um «das Leben», «die Reproduktion»,

«die Entwicklung». Der Apparat bringt
das auf den Punkt: Das, was ich da gebären
will in diesem Moment, ist durch diesen Apparat

eine Kurve von Herzschlägen, also: ein

Neue Wege 12.22 15



«Leben», ein Bündel an Vitalfunktionen, die
man messen und statistisch überwachen kann.
Zugleich ist es für mich ein Kind, ein konkretes

Gegenüber, zu dem ich mich in Beziehung
setze. Die wissenschaftliche Abstraktion war
wichtig, aber sie bringt auch das Kind zum
Verschwinden und die Tatsache, dass Geburt auch
Beziehungen hervorbringt. Diese sind in den
Abstraktionen, in den Kurven nicht abgebildet.

ps Ich würde auch sagen, dass dieses ursprüngliche

Verstehenwollen der Wissenschaften
inzwischen einem sehr neuzeitlichen Tracking
gewichen ist. Es werden Daten gesammelt.
Die Überwachung hat ja inzwischen fast
futuristische Züge angenommen: ganze
Ultraschall-Bauchanzüge für Schwangere, «smarte
Socken» für Babys, die Herzschlag und
Sauerstoffsättigung dauerüberwachen... Dabei sind
viele dieser Daten höchst unsicher und
beispielsweise die Aufzeichnung von Herztönen
umstritten.

nw Herztöne sind auch ein Beispiel dafür, wie
politisch diese Fragen sind: Durch Fetal
Heartbeat Bills werden in den USA
Abtreibungen bereits in den ersten
Schwangerschaftswochen iiiegalisiert - mit der
Berufung auf die Herzschläge des
Ungeborenen. Dabei ist medizinisch unumstritten,

dass ein Embryo in den ersten
sechs Wochen noch gar kein Herz hat.

ça Da würde ich auch wieder ins 19. Jahrhundert

schauen. Sobald die Entstehung eines
Menschen als Entwicklungsprozess beschrieben

wird, zeigt sich auch, dass dieser Pro-
zess ein Kontinuum ist. Das stellt die Frage:
Ab wann ist das Ungeborene ein Mensch? Ist
die Geburt die entscheidende Zäsur? Oder
ist diese Zäsur da, wo der Fötus unabhängig
lebensfähig ist? Oder bei der Organogenese?
Die Fristenlösung, die in der Schweiz
Abtreibungen rechtlich regelt, basiert auf diesem
Moment des Abschlusses der Organbildung.
Interessant ist, dass die Wissenschaften,
indem sie die Entstehung eines Menschen als
kontinuierlichen Prozess beschreiben, die
Frage, ab wann das Ungeborene ein Mensch ist,
eigentlich gar nicht beantworten können. Wir
aber suchen ständig die Antwort in der
Wissenschaft. Die katholische Kirche etwa gründet

ihre Annahme, dass ein Fötus ab conceptio
(Empfängnis) ein Mensch sei, auf die in den
1870er Jahren beobachtete Verschmelzung
von Keimzellkernen. Seither sagt die Kirche:
In diesem Moment findet die Beseelung statt!
Das war vorher jahrhundertelang umstritten.

Nw Welche Rolle spielt denn das Christlich-
Religiöse grundsätzlich in der ganzen
Forschung rund um Geburt und das
Ungeborene?

ça Forschung und Religion sind nicht komplett
getrennt, sie interagieren. Auch die «harten»
empirischen Wissenschaften im 19. Jahrhundert

werden von teilweise durchaus religiösen
Menschen betrieben. Umgekehrt greift die
katholische Kirche im 19. Jahrhundert sofort
das allerneuste wissenschaftliche Wissen auf.
Beide treibt die Frage um, was das Ungeborene
«ist». Deshalb werfen uns unsere Debatten über
den Schwangerschaftsabbruch immer wieder
auf diese Frage zurück. Die Wissenschaft kann
Anhaltspunkte geben, aber keine Antwort. Es
ist eine grundlegend politische Frage: Wann
ist ein menschlicher Organismus eine menschliche

Person? Gesellschaften müssen sich
darüber verständigen und diese Verständigung ist
extrem nicht trivial. Wir müssen uns ihr stellen
und vielleicht auch aushalten, dass es keine
Antwort gibt, sondern nur Festlegungen, die
alle immer ein willkürliches Moment haben.

nw Was macht denn ein feministisches
Nachdenken über Geburt und Schwangerschaft

aus?

ça Es gibt auf alle Fragen, die sich da stellen,

nicht nur eine feministische Antwort.
Man kann mit einer feministischen Perspektive

zu unterschiedlichen Schlüssen kommen.
Wichtig ist mir in Bezug auf das Ungeborene:
Es kann nicht isoliert angeschaut werden.
Es kann nicht vom Körper abstrahiert werden,
in dem es heranwächst. Da sind zwei Körper
und auch Biografien, die miteinander in Beziehung

stehen.

ps Für mich steht die Relationalität im Zentrum

einer feministischen Perspektive. Deshalb
würde ich noch ergänzen: Da sind nicht nur das

Ungeborene und die schwangere Person,
sondern die Beziehungen gehen weiter. Die Fixierung

auf Apparate, auf Statistiken, auf Daten
ist per se sehr eindimensional — sie blendet
menschliche Beziehungen aus. Meine feministische

Überzeugung ist: Relationalität bringt
Verantwortung, Responsabilität, Responsibility.

Es geht um die Fähigkeit, zu antworten
und Ver-antwortung zu übernehmen. Während

der Geburt spielt die gesprochene Sprache

kaum eine Rolle, da wird die Relationalität
der Subjekte auf anderen Ebenen dominant:

Da sind Körper in diesem Raum, da ist
Prozess, körperlicher Prozess. Kräfte dominieren

16 Neue Wege 12.22



den gebärenden Körper, und meine Aufgabe
ist es, darin zu resonieren und die gebärende
Person in der Herausforderung der Geburt zu
begleiten.

ça Ist das eine Beobachtung oder auch eine
Kritik, dass gesprochene Sprache unter der
Geburt kaum eine Rolle spielt? Ich frage das,
weil für mich ein entscheidender Moment während

der Geburt eine Aussage der Hebamme
war: «Du musst das nicht alleine machen!
Deine Gebärmutter und das Kind arbeiten
mit.» Gibt es während einer Geburt Momente,
wo verbale Botschaften wichtig sind?

ps Klar, es gibt kein Patentrezept für Geburts -

begleitung. Oft kenne ich die Gebärenden
gar nicht oder nur am Rande. Das heisst: Ich
trete sehr schnell in Beziehung, wenn ich den
Geburtsprozess begleiten darf. Und das ist ein
intensiver Prozess, da geschieht viel in kurzer
Zeit. Es bleibt keine Zeit, sich lange zu
unterhalten. Die Arbeit schöpft also aus der Beziehung.

Diese Beziehung bleibt unkonkret und
erfordert Experimentelles. Persönlichkeiten
und Bewertungen, wie sie sonst im Alltag zum
Tragen kommen, treten hier radikal in den
Hintergrund.

ça Vielleicht war das Entscheidende an der
Aussage der Hebamme dann weniger das,
was sie gesagt hat, als der Gestus des Mich-
Ansprechens. Das habe ich bei der ersten
Geburt so nicht erlebt. Da hatte ich das Gefühl,
mit meinem Körper wird irgendetwas gemacht.
Ich selber bin gar nicht da.

ps Genau, durch das Angesprochenwerden
geschieht Beziehung!

Nw Nebst dieser Tendenz zur «Datensammlung»
innerhalb eines Sicherheitsdispositivs
gibt es ja auch hohen Druck und Erwartungen

rund um Schwangerschaft und
Geburt. Pascale Schreibmüller, Sie haben
dazu künstlerisch und theoretisch
gearbeitet. Was begegnet Ihnen in der
Geburtshilfe?

ps Die Idee der perfekten, schmerzfreien,
selbstbestimmten Geburt und der Wellnessoase

Wochenbett sind das andere Extrem. Da
geht es um käufliche, wählbare Selbstoptimierung,

um kommerzielles Sich-Sorge-Tragen.
In den letzten zwanzig Jahren hat sich natürlich

auch das Geburtshaus in der Stadt Zürich
immer mehr in diese Richtung entwickelt,

Geburtsbegleitung
schöpftaus
der Beziehun
diesebleibt

Experimentelles.



so meine Beobachtung: Das Geburtshaus ist
schön, das Essen ist gut, die Hebammen sind
nett. Das wollen und suchen die werdenden
Eltern. Geburt wird romantisiert. Da frage
ich mich manchmal auch nach dem Beitrag
des Christentums zu diesem Bild: guter Hoffnung

sein, die Sehnsucht nach dem Kind und
der Kleinfamilie und dem Schönen, Warmen,
Heilen Diese Narrative sind Glücksversprechen,

wie es die Kulturwissenschaftlerin Sara
Ahmed beschreibt: Wir haben verinnerlicht,
dass Muttersein glücklich macht und dass es im
Leben einer Frau keine andere Subjektkonstitution

gibt, die mehr Glück verspricht als Mutterschaft.

So kommen dann Angebote wie Kurse
in Hypnobirthing auf den Markt und verkaufen

sich gross, weil sie mit schmerzfreien und
selbstbestimmten Geburten werben. Entstanden

ist diese Methode in der amerikanischen
Frauenbewegung der 1970er Jahre, also einer
ganz anderen historischen und medizinischen
Ausgangslage. Indem die Methode aufhier und
heute übertragen wird, ohne eine Aktualisierung

zu generieren, entstehen Widersprüche.
Wenn die Geburt dann doch schmerzt, erleben
die Frauen eine private Enttäuschung und ein
persönliches Scheitern. Auch da fehlt die
relationale Dimension.

ça Diese Narrative bereiten auch schlecht auf
Elternschaft vor. Da ist ja dann ein Kind, das
seine eigenen Wege geht. Und doch besteht die
Tendenz, auch da die Zukunft vorwegnehmen
zu wollen und alles zu optimieren: Ich muss
jetzt unbedingt das Richtige tun, damit nicht
später etwas Falsches passiert. Wir sehen: Es
ist gut und wichtig, dass heute viel zu
Umwelteinflüssen auf Entwicklung geforscht wird,
aber im Kontext von Optimierung wird dann
jeder Krümel, den ich zu mir nehme oder
nicht, zu einem potenziellen Einfluss auf das
Lebensglück des Kindes. Das individualisiert
und nährt Ängste.

nw Was brauchte es an Veränderungen in
Diskursen und in der Politik, um zu
feministischeren Rahmenbedingungen
für Geburt zu kommen?

ça Frauen müssten mehr zu sagen haben:
Welches wie situierte Wissen hat welche
Geltung? Welche Erfahrungen können artikuliert
werden? Das sind feministische Grundfragen.

ps Es wäre schon viel bewegt, wenn klar wäre,
dass Subjektivität immer relational ist.

ça Ja, das ist eine Kernfrage. Auch eine
Herausforderung für den Feminismus. Aus
guten Gründen wurde in der Frauenbewegung
Freiheit durch Autonomie definiert. Damit sind
aber auch wieder Dinge verdrängt worden:
Schwangerschaft, Mutterschaft, Abhängigkeit.
Das war dann gewissermassen unfeministisch.
Diese Spaltung bearbeiten wir bis heute. •
O Pascale Schreibmüller, *1978, bedeutet die kontingente

Allianz einer Theoretiker*in, die gerne in und durch
den queerfeministischen Kuchen denkt, vernetzt und
diskutiert; einer Hebamme, die Menschen ausserkli-
nisch beim Elternwerden begleitet, und einer Künstlerin,
die sich transdisziplinär erprobt und bewusst verirrt.
pascaleschreibmueller.net

O Caroline Arni, *1970, ist Historikerin und Autorin.
Sie lehrt an der Universität Basel und forscht zur
Geschichte sozialer Beziehungen, der feministischen
Kritik und der Humanwissenschaften.
Caroline Arni: Pränatale Zeiten. Basel 2018.

Caroline Arni: Lauter Frauen. Zwölf historische
Porträts. Basel 2021.

18 Neue Wege 12.22


	Geburt in Beziehungen

