
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 116 (2022)

Heft: 12

Artikel: Inmitten von Natur und Welt immer wieder Neues anfangen

Autor: Günter, Andrea

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1008176

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1008176
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Inmitten von
Natur und Welt
immer wieder

Neues anfangen
Andrea Günter

Hannah Arendts Konzept der
Gebürtigkeit vielfältig ins Spiel
zu bringen, heisst, Anfänge
inmitten der Gegenwart setzen
zu können. Die Geburt, die
an Weihnachten gefeiert wird,
lässt sich in diesem Sinne
interpretieren: Festgefahrenes
kann sichtbar gemacht und neu
gewichtet werden.

Es ist die Philosophin Hannah Arendt, die
in ihren Schriften die Gebürtigkeit zum
Ausgangspunkt für das Verständnis des menschlichen

Lebens erklärt und für die Philosophie
der Moderne starkmacht. Arendt arbeitet das
menschliche Prinzip heraus, das die Gebürtigkeit

mit sich bringt. Sie findet im Geborensein
die politische Dimension des menschlichen
Lebens. In diesem Sinne soll die Gebürtigkeit
in einem ersten Teil dieses Textes vorgestellt
werden.

Von Säuglingen und Kindern, Müttern und
Vätern und den Tätigkeiten der Generationen

aber spricht Arendt auffälligerweise nicht. Das

mag daher kommen, dass Zeugen, Gebären,
Ernähren, Bauen eines Nests, Erziehen usw.
Tätigkeiten sind, die Menschen mit Tieren
gemein haben. Jedes Säugetier ist ein Geborenes,

wird gefüttert, versorgt und grossgezogen,
bis es selbstständig ist und als Erwachsenes

allein oder in der Gruppe der Erwachsenen
seiner Gattung überleben kann. Arendts
Ausführungen über die menschliche Gebürtigkeit
als ein spezifisch menschliches Prinzip legen
es also nahe zu unterscheiden : Gebürtigkeit ist
nicht gleich Gebürtigkeit, menschliche Gebürtigkeit

hebt sich von der anderer (Säuge-)Tiere
ab. Einerseits besagt menschliche Gebürtigkeit

damit mehr als das Nähren, Pflegen und
Grossziehen von Kindern. Andererseits können

und müssen diese Tätigkeiten als menschliches

«Werk» spezifiziert werden. Daher wird
ein zweiter Teil des Texts davon handeln,
inwiefern Arendts Ansatz die Verbindungslinie
zwischen der spezifisch menschlichen Natur
und den Sorgetätigkeiten der Generationen zu
ziehen erlaubt.

Der dritte Teil dieses Textes wird über
Arendt hinausweisen. Denn die menschliche
Gebürtigkeit impliziert nicht nur eine eigene
menschliche Eigenart, sie stellt zugleich selbst
ein eigenes Gefüge dar, dessen Bedingungen
erfüllt werden müssen. Es handelt sich um ein
Bedingungsgefüge, an dem sich entscheidet,
wie das Generationengefüge, das Ökonomische

und das Politische miteinander in Beziehung

gesetzt werden und werden können.

Die Göttlichkeit des
Anfangen-Könnens

Hannah Arendt sieht in der «existenzielle[n]
Relevanz menschlicher Gebürtlichkeit»1 nicht
nur die anthropologische Alternative zum
Todeszentrismus, in dem Menschen allein als
Sterbliche und ihr Leben als Dasein zum Tode
bestimmt wird, wie etwa bei dem Philosophen
Martin Heidegger. Schon in der antiken
Philosophie findet sie das politische Moment
der menschlichen Existenz als Eigenschaft
der Gebürtigkeit begriffen. Für Arendt stellt
Gebürtigkeit dabei die Alternative zu Willkür,
Gewalt, Verbrechen, Terror, Revolution, aber
auch zur Konstruktion eines Absoluten dar.

Denn, so ihre Begründung, mit der Geburt
kommt ein einzigartiger neuer Mensch in die
Welt, den es zuvor nie gab und den es nach
seinem Tod auch kein zweites Mal geben wird.
Dadurch sei der Mensch mit der Fähigkeit des
Beginnens begabt. Mit jedem Menschen kommt
ein Anfang in die Welt. Menschen verfügen über

Neue Wege 12.22 5



chen
kommt
ein Anfang
die Fähigkeit, Anfänge zu machen, also etwas
in Bewegung zu setzen und etwas neu zu gründen.

Auf diese Weise wird Neues inmitten des
Gewesenen möglich. Dieses Neue durchbricht
das Gefangensein in allem Vorbestimmten,
Übergeordneten, aber auch Unabwendbaren
und Unerträglichen. Es handelt sich dabei um
ein Ursprungsgefüge «ohne allen Rückbezug
auf Vergangenes»2.

Das Anfangen kann ein neues Prinzip
einbringen, dem von da an alles folgt. Darum kann
das Prinzip «Anfang» als etwas Göttliches
verstanden werden - Arendt beruft sich auf Piaton.

In der Freude über die Geburt eines Kindes

zeigt sich die Freude über das Kommen
einer neuen Generation. In dieser Freude wird
die Göttlichkeit der Geburt gepriesen. «Das
<Wunder> besteht darin, dass überhaupt
Menschen geboren werden, und mit ihnen der
Neuanfang, den sie handelnd verwirklichen können

kraft ihres Geborenseins [...] Dass man
in der Welt Vertrauen haben und dass man für
die Welt hoffen darf, ist vielleicht nirgends
knapper und schöner ausgedrückt als in den
Worten, mit denen die Weihnachtsoratorien
<die frohe Botschaft) verkünden: <Uns ist ein
Kind geboren).»3

Theologisch kann man darüber hinaus
festhalten, dass mit der Geburt ein neues Konzept
des Göttlichen fassbar wird, das die christlichen

Evangelien genauer entfalten: ein Anfang
ohne ersten bestimmenden Ursprung, ohne ein
(neues) gewaltsames Absolutes, sondern als ein
Einzigartigsein in Kontingenz und Pluralität.

Arendt erweist sich als eine ausgezeichnete
Interpretin des Johannesevangeliums. Dort
wird verkündet, dass Jesus als ein einzigartiger

Geborener zur Welt kommt. Dabei findet
er seinen Anfang nicht in der vor- oder
übergeordneten Natur einer göttlichen Schöpfung,
sondern im Wort. Denn das Wort stiftet eine
spezifische Weise des Werdens: die menschliche

Weise des Werdens. Wie ein Wort Fleisch
wird (Joh. 1,14), hängt wiederum von der
Kommunikation der Menschen miteinander
ab, davon, wie es die anderen aufnehmen. Es
kann sich auf eine Weise materialisieren, die
tyrannisch-bevormundend und gewaltförmig-
übergriffig ist, oder aber auf eine solche, die
Menschen in Freiheit immer wieder neu
miteinander in Beziehung setzt und dabei
hoffnungsgetragen ist.

Die Möglichkeit, einen neuen Anfang zu
setzen, bedarf also, so hebt es Arendt hervor,

6 Neue Wege 12.22



der Pluralität: der Stimmen unterschiedlicher,
einzigartiger Menschen, die die Worte voneinander

aufgreifen, miteinander konkrete
Möglichkeiten beraten und sich Versprechen geben.
Menschen können sich auf diese Weise von der
Zukunft her verstehen und derart ihre Identität
gewinnen, und zwar ohne dabei der
Zwangsvorstellung zu verfallen, dass die Folgen des
einzelnen und gemeinsamen Tuns absehbar
und berechenbar sein müssen.4

Christinnen feiern demzufolge an
Weihnachten die Hoffnung der Welt, die durch das
Zur-Welt-Kommen eines neuen Menschen
vorstellbar wird. An Weihnachten werden einerseits

die konkreten und materiellen Errungenschaften

der Welt gefeiert, vergegenständlicht
im Tausch von Geschenken. Zugleich wird
mit der Geburt gefeiert, dass Festgefahrenes
sichtbar gemacht und neu gewichtet werden
kann, sodass Hoffnung aufscheint, und zwar
auch darum, weil ein Neuankömmling einerseits

die Verhältnisse aufbricht und andererseits

sich selbst nicht als ein neues Absolutes
zu setzen vermag.5

Körperlichkeit und
Welthaftigkeit

Arendt spricht allerdings weder über Kinder
noch über die Sorgetätigkeiten, die sich die
Generationen teilen. Deshalb könnte man ihr
vorwerfen, dass sie (genauso wie die patriar-
chale Tradition) in ihrer Interpretation der
Gebürtigkeit die Körperlichkeit und Materialität

der menschlichen Existenz ignoriert. Liest
man den Prolog des Johannesevangeliums
jedoch genauer, so wird deutlich, dass es sich
bei ihrer Interpretation nicht um eine weitere
Ignoranz von Körperlichkeit und Materialität
handelt, sondern darum, nach welchem Prinzip
Menschen ihre gebürtliche Existenz praktizieren.

«Nicht aus dem Blut, nicht aus dem Willen

des Fleisches, nicht aus dem Willen des
Mannes, sondern aus Gott geboren» (Joh. 1,13)

zu sein, unterscheidet zwischen unterschiedlichen

Weisen, wie Menschen Gebürtigkeit
realisieren. Arendt zufolge kann zwischen der
allgemeinen Natur der Gebürtigkeit und der
menschlichen göttlichen Gebürtigkeit
unterschieden werden, sofern Menschen das
Neuanfangen realisieren.

Um der Idee einer Unmittelbarkeit der
«Natur» etwas entgegenzustellen, hebt Arendt
den Unterschied zwischen Natur und Bedingtheit

hervor. «Blut» und «Wille» als Ursprung
des Geborenseins wären blosse und determinierende

«Natur». Aus dem Wort-in-Pluralität
geboren zu werden, zeigt an, dass die Natur

ein Bedingungsgefüge darstellt, in dem es
Leerstellen und Möglichkeitsräume gibt, die
Menschen durch ihre Tätigkeiten und
Erfindungen füllen müssen, zum Beispiel indem
sie Nahrungsmittel erfinden, die passgenau
für Kleinstkinder sind.

Arendt betitelt im Englischen ihr Werk Vita
activa entsprechend mit The human condition.
Sie weist darauf hin, dass Aussagen über die
Bedingtheit des Menschen und Aussagen über
die Natur des Menschen nicht das Gleiche
seien. Denn alles, womit Menschen in Berührung

kommen, verwandelt sich in eine Bedingung

ihrer Existenz,6 also auch das, was sie
selbst geschaffen haben - Kleinkindnahrung
und Windeln, Bildungseinrichtungen, Wasserwerke,

Autobahnen und politische Verfassungen.

Derart bilden Menschen inmitten der
Natur die konkreten Erfindungen der Welt,
orientiert an den geografischen und klimatischen
Bedingungen ihrer Umwelt. In den Leerstellen
und Möglichkeitsräumen der Natur lassen sich
Natur und Welt immer wieder neu verflechten.7

Damit haben wir eine Präzisierung für
die Bestimmung der menschlichen Gebürtigkeit

gewonnen: Als Mensch geboren zu sein,
heisst, in das Bedingungsgefüge Welt einzutreten,

wobei die Welt die schon praktizierte
Verarbeitung menschlicher geburtlicher Bedingtheit

darstellt. Den Philosophen Immanuel Kant
und Eugen Fink folgend kann formuliert werden:

Dialog und Austausch sind ein generatives
Erziehen, sie stellen ein aktives Hineinbilden
in das Bedingungsgefüge dar, das Natur und
Welt gemeinsam bilden.

Allerdings stellt sich in Bezug auf die Welt
die Frage, inwiefern diese bereit ist, sich auf
einen neuen menschlichen Anfang mindestens

dann einzustellen, wenn ein Kind zur Welt
kommt. Auf eindrückliche Weise erzählt das

Magnifikat im Lukasevangelium von dieser
Problematik, der Lobgesang einer jungen Frau,
die schwanger werden soll. Der biblische Text
hebt dabei einen Aspekt hervor, den Arendt
nicht genauer aufgreift: Der Neuanfang eines
Geborenen geschieht nicht im luftleeren Raum.
Die Bedingungen der Welt sind persönlich und
konkret. Sie werden deutlich an der Situation
der Frau, die schwanger werden kann: Wird
die Situation von Mutter und Kind so gestaltet,
dass die Welt den Neuankömmling aufnimmt
und sich darum für Mutter und Kind die soziale

und ökonomische Ordnung öffnet? Werden
die Mächtigen vom Thron gestürzt? Das Zur-
Welt-Kommen eines neuen Menschen verlangt
nach einer Öffnung der Welt; wenigstens ein
Ort zum Schlafen für das Neugeborene muss
eingerichtet werden, und sei es in der Krippe

Neue Wege 12.22 7



in einem Stall. Es bringt neue Konflikte hervor
und lässt alte erneut zu Tage treten.

Gebürtigkeit als Phänomen des Anfangens

steht demnach nicht allein, sie muss mit
Schwangerschaft und mit der Situation der
Mutter kombiniert werden. Die Geburt
verdeutlicht als dezentrierender Akt im Bezie-
hungsgefüge Mutter-Kind das Zusammenfallen

der Kontinuität des Gewesenen mit dem
Neuanfang inmitten einer konkreten Situation.
Dezentrierung aber beinhaltet: dominierende
Faktoren an die Seite zu rücken, um Lücken
und Möglichkeiten deutlicher hervortreten zu
lassen und inmitten von diesen Neuanfänge zu
setzen (zum Beispiel stellt die Erfindung von
NGOs ein solches Erobern von Leerstellen dar,
NGOs erlauben es, neue Bezüge zwischen
etablierten Institutionen und sozial-politischen
Bewegungen zu stiften).

Die politische Struktur
des mütterlichen Werks

Bislang sind wir Arendts Überlegungen dazu
gefolgt, inwiefern das Phänomen der Gebürtigkeit

das Anfangen-Können-inmitten-des-
Gegebenen als menschliche Besonderheit gründet.

Aber welche Bedingtheit wird durch das
Geborensein konstituiert? Auch dies führt zur
Figur der Mutter (und den Ersatzpersonen von
Müttern). Die Philosophin Luisa Muraro erläutert

dazu den Zusammenhang des «fleischlichen

Kreises» und des «mütterlichen Werks».8
Mit dem mütterlichen Werk ist gemeint,

dass der mütterliche Körper dem Geborenen im
Moment der Geburt und mit dem Durchschneiden

der Nabelschnur bestimmte Bedingungen
mitgibt, die von Erwachsenen gefüllt werden
müssen, sodass das Geborene am Leben bleibt
und gross und selbst erwachsen werden kann.
Mit jeder Geburt also ist ein neuer Anfang
etabliert, in dem laut Muraro die grundlegenden
Bedingtheiten der menschlichen Natur und
die der Welt erneut miteinander in Beziehung
gesetzt werden müssen, sodass der
Vermittlungskreislauf an der Schnittstelle der Geburt
eines Individuums sozusagen wieder auf eins
gesetzt wird. Um ein Kind in immer grössere
Eigenständigkeit zu entlassen, wird es im Rahmen

von kulturellen Gewohnheiten entsprechend

seiner natürlichen, geburtlichen körperlichen

Bedürfnisentwicklung genährt und
gepflegt, es bekommt zugleich das Geschenk
der mütterlichen Resonanz und der Sprache
ebenso wie Initiationen in die Bedingungen der
Situation seiner Mutter, deren Eigenständigkeit

und in die Möglichkeiten der Welt
dargebracht.9 Zugleich entwickeln unterschiedliche

Familien, Kulturen und Epochen unterschiedliche

Vorstellungen darüber, wie die körperlichen

Bedürfnisse von Kindern gut erfüllt
werden und wie Kinder entsprechend ihren
Entwicklungsphasen grossgezogen werden.
Darüber hinaus entwickeln sich Kinder zu
Egoisten gegenüber Müttern, wenn diese ihnen
nicht vermitteln, welche Bedürfnisse und Wünsche

sie selbst haben («ich brauche jetzt Zeit für
mich») und welchen Bedingungen sie unterliegen

(«ich fange um 8 Uhr an zu arbeiten»; «das
kann ich mir/können wir uns finanziell nicht
leisten ...»). So, wie Kinder die gemeinsame
Situation als Begegnung in der Differenz des
Generationengefüges verstehen lernen, so
lernen sie Pluralität, aber auch die Vermittlungspraktiken

zwischen Natur und Welt.
Man könnte von der gebürtlichen

ökonomischen Ordnung des menschlichen Lebens
sprechen: von den Tausch- und Vermittlungsmomenten

zwischen natürlichen, materiellen
und sozialen Bedingungen, den persönlichen,
generativen und gesellschaftlichen Situationen

in Natur und Welt und den Wünschen und
Zielen, die mit der Geburt eines Kindes von
Neuem miteinander in Beziehung gesetzt werden

müssen.

Die ökonomische Struktur
der Gebürtigkeit

In diesem Sinne weist die Ökofeministin Ariel
Salleh darauf hin, dass moderne, etablierte,
kritische Ökonomiekonzeptionen dem
Paradigma von Produktion folgen, wenn sie das
Tun von Müttern und die Sorgeaufgaben der
Generationen im Rahmen der Produktionslogik

bewerten und die mütterliche Arbeit als

Reproduktion beschreiben.10 In einer Logik
der Dualisierung von Natur und Welt können
die Vermittlungsleistungen zwischen Natur,
Menschsein und Welt nicht gewürdigt werden,
die mit der Geburt eines Kindes jedes Mal von
Neuem eingerichtet werden müssen und können.

Im Dualismus erscheint die Welt vielmehr
als das Andere zur Natur und damit als Hort
von Fortschritt gegenüber einem Naturzustand,

dessen Nährboden die idealisierte
weiblich-mütterliche Natur bildet.

Die Verarbeitung von Widersprüchlichkeiten,
die Niederlagen und Widerständigkeiten

von Müttern ernst zu nehmen und zugleich
ihre Vermittlungsleistungen zwischen Natur
und Welt zu würdigen und ihre erfolgreichen
Lösungen zu tradieren, begründet hingegen ein
Verständnis von «Wachstum», das nicht von der
Produktionslogik - immer mehr Güter und
Gewinne - vereinnahmt werden kann. Gewinn

8 Neue Wege 12.22



und Wachstum definieren sich stattdessen über
die verbesserten Vermittlungsleistungen, mit
denen Menschen auf die Bedingungsgefüge
antworten, in denen sie leben, indem sie dem
Selbstbewusstsein folgen (lernen), Natur,
Einzigartigkeit und Welt immer wieder neu zu
verweben. Die Natur ist hierbei nicht länger auf
eine Ressource für die Produktion reduziert,
sondern als Teil des Bedingungs- und
Resonanzraumes klassifiziert, in dem Menschen
Vermittlungen für ihre Bedingtheit suchen.

Trotz seines Patriarchalismus kann Aristoteles'

Leistung Tribut gezollt werden, Haushalt,
Produktion, Handel und Gerechtigkeit als vier
Sphären des Ökonomischen zu unterscheiden
und damit vier unterschiedliche Vermittlungsbereiche

zwischen Welt und Natur zu sondieren.

Die Moderne hat diese Differenzierungsmöglichkeit

hingegen hierarchisiert und mit
Marx zunächst den Bereich der Produktion
über die beiden anderen gestellt, während im
Spätkapitalismus der Handel in Form von
Neoliberalismus und Finanzkapitalismus über
Produktion und Reproduktion/Haushalt gestellt
wird. Solche hierarchisierenden Gefüge aber
können nur überwunden werden, wenn das
Paradigma des mütterlichen Werks als
Antwort auf die Bedingtheit der Gebürtigkeit

verstanden wird. Hiermit kann nicht nur
der Haushalts-Ökonomie-Patriarchalismus
überwunden werden. Vielmehr kann der Sinn
dafür geschärft werden, dass die Vermittlungen
zwischen Natur, Welt und Generationengefüge
sowie zwischen Grundversorgung, Produktion

und Geldwirtschaft immer wieder neu zu
gestalten sind. Gebürtigkeit besagt, die Bereitschaft

zu Dezentrierung und Transformation
als primäre politische Tugend zu deklarieren.

Eine Politik
der Generationen

Die politische Bedeutung der Gebürtigkeit
herauszustellen ist so dringend wie kaum zuvor.
Wie kein anderes Phänomen lässt der
Klimawandel die fehlgeleiteten Füllungen der
Leerstellen und Interaktionen zwischen Welt und
Natur zutage treten, wie etwa die
Ressourcenverschwendungen des Westens. Inmitten
der Kontinuität des Gewesenen einen neuen
Anfang zu setzen, darin besteht die politische
Problematik unserer Zeit. Wenn die junge
Generation in der Fridays-for-Future-Bewe-
gung gegenüber Eltern und Grosseltern die
Ernsthaftigkeit des Neuanfangs einklagen, so
aktualisiert sie das Prinzip der Gebürtigkeit.

Christ*innen feiern
an Weihnachten
die Hoffnung der
Welt, die durch das
Zur-Welt-Kommen
eines neuen
Menschen
vorstellbar wird.



Den jungen Menschen kommt diese Aufgabe zu,
weil «ihnen die Zukunft gehört», sie zugleich
weniger in vorhandene Verhältnisse verstrickt
sind und leichter neue Vermittlungen suchen
können als die Mächtigen und Wohlsituierten.
Die Elterngenerationen hingegen müssen den
Widerspruch zwischen der Sorge für die
nachfolgende Generation und der eigenen Etabliertheit

durchschreiten lernen. Mit Hannah Arendt
lässt sich also konstatieren, dass die Fridays
for Future keinen Generationenkonflikt
sichtbar machen, sondern das Moment des
Neu-anfangen-Könnens inmitten gefrorener

Verhältnisse gegen das Establishment
starkmachen.

Im psychologischen Bereich wird zunehmend

das Phänomen der Klimaangst entdeckt.
Es handelt sich um die Angst, dass trotz allem
Engagement die Transformation der Verhältnisse

nicht gelingt. Die Rede der «Klimakatastrophe»

etabliert ein Absolutes. Diese Angst
ist an Sterblichkeit und am Wunsch nach einer
absoluten Tat («alles ist ganz anders» und «die
Folgen meines Tuns müssen absehbar und
berechenbar sein») orientiert. Hier die Gebürtigkeit

ins Spiel zu bringen, heisst nicht, im
Gegenzug Klimaprobleme kleinzureden oder
zu individualisieren, sondern vielmehr die
Möglichkeit zu realisieren, Anfänge inmitten
der Zeiten setzen zu können. Dazu muss nicht
jede*r Einzelne eine eigene, neue Initiative
starten. Vielmehr kann danach geschaut werden,

welche Initiativen es ermöglichen, ein
erstes, wenn auch nicht unbedingt ein ideales
Neues im Inmitten des Vorhandenen zu
realisieren - und zwar, ohne (sich) selbst ein neues
Absolutes zu setzen. •

1 Hannah Arendt: Über die Revolution. München 1974,
S.275.

2 Arendt: ebda., S. 273.

3 Hannah Arendt: Vita activa oder Vom tätigen Leben.
3. Aufl. München 1981 (orig. 1958/1960), S. 243.

4 Ausführlicher dazu: Andrea Günter: Geist schwebt
Uber Wasser. Postmoderne und Schöpfungstheologie.
Wien 2008, S. 47-76.

5 Ausführlicher dazu: Andrea Günter (Hrsg.): Maria
liest. Das heilige Fest der Geburt. Rüsselsheim 2004.

6 Arendt: Vita activa, S. 16

7 Diese Einsicht hatte auch schon Piaton in seinem Werk
Gesetze eindrücklich formuliert, Herder und Hegel
haben sie aufgegriffen, sie wurden zur wichtigen Referenz

von Arendts Unterscheidung zwischen «Natur»
und «Bedingtheit» und dem Sprechen-in-Pluralität.
Die Tradition, in die Arendt sich stellt, zu kommunizieren,

besagt zu realisieren, dass es seit den Anfängen
der Philosophie eine starke Alternative zu Aristoteles'
Natur-Kultur/Welt-Dualismus gab, eine, die des
Weiteren auch nicht den Fehler beging, Natur auf eine
menschliche Konstruktion zu reduzieren.

8 Luisa Muraro: Die symbolische Ordnung der Mutter.
2. Aufl. Rüsselsheim 2006.

9 Wenn wir präzise sein wollen, müssen wir das Wort
«Mutter» als ein Homonym auffassen, das zwei
Bedeutungen hat. Einmal benennt es die Frau, die
ein Kind geboren hat, und damit zugleich eine Relation.
Dann benennt es die Situation des Geborenen in
seiner Bedingtheit durch den Körper seiner Mutter,
so müssen die Funktionen der Nabelschnur durch
Erfindungen der Welt ersetzt werden, womit die
Sorgetätigkeit von Müttern als Ersatz dieser
Verbindung kenntlich wird. Der Unterschied wird auch
darüber sinnfällig, dass die Situation des Kindes
nicht mit der der Mutter identisch ist, das Kind von
der sozial-ökonomisch-politischen Situation ebenso
wie von der Erfahrenheit der Mutter mit der Welt
abhängt, denken wir an die Schicksale unverheirateter
Mütter in den letzten Jahrhunderten und die Praxis,
dass viele von ihnen ihre Kinder weggegeben haben,
um arbeiten zu gehen, und andere Personen wenigstens

die Funktionen erfüllen mussten, sollten die
Kinder am Leben bleiben. Zur kategorialen Bestimmung

von «Mutter» vgl. Andrea Günter: Mutter,
Sprache, Autorität. Sprechenlernen und Weltkompetenz.
Rüsselsheim 2009.

10 Ariel Salleh: Ecofeminism as politics. Nature, Marx
and the postmodern. London 2017, S. 61-71; 153-157.

O Andrea Günter, *1963, ist promovierte Philosophin
und Theologin. Sie ist Dozentin an verschiedenen
Hochschulen und wissenschaftliche Autorin.
andreaguenter.de

10 Neue Wege 12.22






	Inmitten von Natur und Welt immer wieder Neues anfangen

