Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 116 (2022)

Heft: 12

Artikel: Inmitten von Natur und Welt immer wieder Neues anfangen
Autor: Gunter, Andrea

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1008176

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1008176
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Inmitten von
Natur und Welt
immer wieder
Neues anfangen

Andrea Glnter

Hannah Arendts Konzept der
Gebiirtigkeit vielfiltig ins Spiel
zu bringen, heisst, Anfinge
inmitten der Gegenwart setzen
zu konnen. Die Geburt, die

an Weihnachten gefeiert wird,
lasst sich in diesem Sinne inter-
pretieren: Festgefahrenes
kann sichtbar gemacht und neu
gewichtet werden.

Es ist die Philosophin Hannah Arendt, die
in ihren Schriften die Gebiirtigkeit zum Aus-
gangspunkt fiir das Verstindnis des mensch-
lichen Lebens erklart und fiir die Philosophie
der Moderne starkmacht. Arendt arbeitet das
menschliche Prinzip heraus, das die Gebiirtig-
keit mit sich bringt. Sie findet im Geborensein
die politische Dimension des menschlichen
Lebens. In diesem Sinne soll die Gebiirtigkeit
in einem ersten Teil dieses Textes vorgestellt
werden.

Von Sduglingen und Kindern, Miittern und
Vitern und den Tiatigkeiten der Generationen

Neue Wege 12.22

aber spricht Arendt auffilligerweise nicht. Das
mag daher kommen, dass Zeugen, Gebiren,
Erndhren, Bauen eines Nests, Erziehen usw.
Tatigkeiten sind, die Menschen mit Tieren
gemein haben. Jedes Sidugetier ist ein Gebo-
renes, wird gefiittert, versorgt und grossgezo-
gen, bis es selbststindig ist und als Erwachse-
nes allein oder in der Gruppe der Erwachsenen
seiner Gattung iiberleben kann. Arendts Aus-
fiihrungen iiber die menschliche Gebiirtigkeit
als ein spezifisch menschliches Prinzip legen
es also nahe zu unterscheiden: Gebiirtigkeit ist
nicht gleich Gebiirtigkeit, menschliche Gebiir-
tigkeit hebt sich von der anderer (Sauge-)Tiere
ab. Einerseits besagt menschliche Gebiirtig-
keit damit mehr als das Ndhren, Pflegen und
Grossziehen von Kindern. Andererseits kon-
nen und miissen diese Tatigkeiten als mensch-
liches «Werk» spezifiziert werden. Daher wird
ein zweiter Teil des Texts davon handeln,
inwiefern Arendts Ansatz die Verbindungslinie
zwischen der spezifisch menschlichen Natur
und den Sorgetitigkeiten der Generationen zu
ziehen erlaubt.

Der dritte Teil dieses Textes wird iiber
Arendt hinausweisen. Denn die menschliche
Gebiirtigkeit impliziert nicht nur eine eigene
menschliche Eigenart, sie stellt zugleich selbst
ein eigenes Geflige dar, dessen Bedingungen
erfiillt werden miissen. Es handelt sich um ein
Bedingungsgefiige, an dem sich entscheidet,
wie das Generationengefiige, das Okonomi-
sche und das Politische miteinander in Bezie-
hung gesetzt werden und werden konnen.

Die Goéttlichkeit des
Anfangen-Konnens

Hannah Arendt sieht in der «existenzielle[n]
Relevanz menschlicher Gebiirtlichkeit»! nicht
nur die anthropologische Alternative zum
Todeszentrismus, in dem Menschen allein als
Sterbliche und ihr Leben als Dasein zum Tode
bestimmt wird, wie etwa bei dem Philosophen
Martin Heidegger. Schon in der antiken Phi-
losophie findet sie das politische Moment
der menschlichen Existenz als Eigenschaft
der Gebiirtigkeit begriffen. Fiir Arendt stellt
Gebiirtigkeit dabei die Alternative zu Willkiir,
Gewalt, Verbrechen, Terror, Revolution, aber
auch zur Konstruktion eines Absoluten dar.
Denn, so ihre Begriindung, mit der Geburt
kommt ein einzigartiger neuer Mensch in die
Welt, den es zuvor nie gab und den es nach
seinem Tod auch kein zweites Mal geben wird.
Dadurch sei der Mensch mit der Fahigkeit des
Beginnens begabt. Mitjedem Menschen kommt
ein Anfang in die Welt. Menschen verfiigen liber

5



kommt
ein Anfang

die Fahigkeit, Anfinge zu machen, also etwas
in Bewegung zu setzen und etwas neu zu griin-
den. Auf diese Weise wird Neues inmitten des
Gewesenen moglich. Dieses Neue durchbricht
das Gefangensein in allem Vorbestimmten,
Ubergeordneten, aber auch Unabwendbaren
und Unertraglichen. Es handelt sich dabei um
ein Ursprungsgefiige «ohne allen Riickbezug
auf Vergangenes»?.

Das Anfangen kann ein neues Prinzip ein-
bringen, dem von da an alles folgt. Darum kann
das Prinzip «Anfang» als etwas Gottliches ver-
standen werden — Arendt beruft sich auf Pla-
ton. In der Freude iiber die Geburt eines Kin-
des zeigt sich die Freude iiber das Kommen
einer neuen Generation. In dieser Freude wird
die Gottlichkeit der Geburt gepriesen. «Das
«Wunder> besteht darin, dass iiberhaupt Men-
schen geboren werden, und mit ihnen der Neu-
anfang, den sie handelnd verwirklichen kon-
nen kraft ihres Geborenseins [...] Dass man
in der Welt Vertrauen haben und dass man fiir
die Welt hoffen darf, ist vielleicht nirgends
knapper und schoner ausgedriickt als in den
Worten, mit denen die Weihnachtsoratorien
«die frohe Botschaft> verkiinden: «Uns ist ein
Kind geborens.»3

Theologisch kann man dariiber hinaus fest-
halten, dass mit der Geburt ein neues Konzept
des Gottlichen fassbar wird, das die christli-
chen Evangelien genauer entfalten: ein Anfang
ohne ersten bestimmenden Ursprung, ohne ein
(neues) gewaltsames Absolutes, sondern als ein
Einzigartigsein in Kontingenz und Pluralitit.

Arendt erweist sich als eine ausgezeichnete
Interpretin des Johannesevangeliums. Dort
wird verkiindet, dass Jesus als ein einzigarti-
ger Geborener zur Welt kommt. Dabei findet
er seinen Anfang nicht in der vor- oder iiber-
geordneten Natur einer gottlichen Schépfung,
sondern im Wort. Denn das Wort stiftet eine
spezifische Weise des Werdens: die menschli-
che Weise des Werdens. Wie ein Wort Fleisch
wird (Joh. 1,14), hingt wiederum von der
Kommunikation der Menschen miteinander
ab, davon, wie es die anderen aufnehmen. Es
kann sich auf eine Weise materialisieren, die
tyrannisch-bevormundend und gewaltformig-
iibergriffig ist, oder aber auf eine solche, die
Menschen in Freiheit immer wieder neu mit-
einander in Beziehung setzt und dabei hoff-
nungsgetragen ist.

Die Moglichkeit, einen neuen Anfang zu
setzen, bedarf also, so hebt es Arendt hervor,

Neue Wege 12.22



der Pluralitit: der Stimmen unterschiedlicher,
einzigartiger Menschen, die die Worte vonein-
ander aufgreifen, miteinander konkrete Mog-
lichkeiten beraten und sich Versprechen geben.
Menschen konnen sich auf diese Weise von der
Zukunft her verstehen und derart ihre Identitét
gewinnen, und zwar ohne dabei der Zwangs-
vorstellung zu verfallen, dass die Folgen des
einzelnen und gemeinsamen Tuns absehbar
und berechenbar sein miissen.*

Christ*innen feiern demzufolge an Weih-
nachten die Hoffnung der Welt, die durch das
Zur-Welt-Kommen eines neuen Menschen vor-
stellbar wird. An Weihnachten werden einer-
seits die konkreten und materiellen Errungen-
schaften der Welt gefeiert, vergegenstindlicht
im Tausch von Geschenken. Zugleich wird
mit der Geburt gefeiert, dass Festgefahrenes
sichtbar gemacht und neu gewichtet werden
kann, sodass Hoffnung aufscheint, und zwar
auch darum, weil ein Neuankdmmling einer-
seits die Verhiltnisse aufbricht und anderer-
seits sich selbst nicht als ein neues Absolutes
zu setzen vermag.®

Korperlichkeit und
Welthaftigkeit

Arendt spricht allerdings weder iiber Kinder
noch iiber die Sorgetitigkeiten, die sich die
Generationen teilen. Deshalb konnte man ihr
vorwerfen, dass sie (genauso wie die patriar-
chale Tradition) in ihrer Interpretation der
Gebiirtigkeit die Korperlichkeit und Materia-
litdt der menschlichen Existenz ignoriert. Liest
man den Prolog des Johannesevangeliums
jedoch genauer, so wird deutlich, dass es sich
bei ihrer Interpretation nicht um eine weitere
Ignoranz von Korperlichkeit und Materialitit
handelt, sondern darum, nach welchem Prinzip
Menschen ihre gebiirtliche Existenz praktizie-
ren. «Nicht aus dem Blut, nicht aus dem Wil-
len des Fleisches, nicht aus dem Willen des
Mannes, sondern aus Gott geboren» (Joh. 1,13)
zu sein, unterscheidet zwischen unterschied-
lichen Weisen, wie Menschen Gebiirtigkeit
realisieren. Arendt zufolge kann zwischen der
allgemeinen Natur der Gebiirtigkeit und der
menschlichen géttlichen Gebiirtigkeit unter-
schieden werden, sofern Menschen das Neu-
anfangen realisieren.

Um der Idee einer Unmittelbarkeit der
«Natur» etwas entgegenzustellen, hebt Arendt
den Unterschied zwischen Natur und Bedingt-
heit hervor. «Blut» und «Wille» als Ursprung
des Geborenseins wiren blosse und determi-
nierende «Natur». Aus dem Wort-in-Pluralitét
geboren zu werden, zeigt an, dass die Natur

Neue Wege 12.22

ein Bedingungsgefiige darstellt, in dem es
Leerstellen und Moglichkeitsriume gibt, die
Menschen durch ihre Tatigkeiten und Erfin-
dungen fiillen miissen, zum Beispiel indem
sie Nahrungsmittel erfinden, die passgenau
fiir Kleinstkinder sind.

Arendt betitelt im Englischen ihr Werk Vita
activa entsprechend mit The human condition.
Sie weist darauf hin, dass Aussagen iiber die
Bedingtheit des Menschen und Aussagen {iber
die Natur des Menschen nicht das Gleiche
seien. Denn alles, womit Menschen in Beriih-
rung kommen, verwandelt sich in eine Bedin-
gung ihrer Existenz,% also auch das, was sie
selbst geschaffen haben — Kleinkindnahrung
und Windeln, Bildungseinrichtungen, Wasser-
werke, Autobahnen und politische Verfassun-
gen. Derart bilden Menschen inmitten der
Natur die konkreten Erfindungen der Welt, ori-
entiert an den geografischen und klimatischen
Bedingungen ihrer Umwelt. In den Leerstellen
und Moglichkeitsriumen der Natur lassen sich
Natur und Welt immer wieder neu verflechten.”

Damit haben wir eine Prizisierung fiir
die Bestimmung der menschlichen Gebiirtig-
keit gewonnen: Als Mensch geboren zu sein,
heisst, in das Bedingungsgefiige Welt einzutre-
ten, wobei die Welt die schon praktizierte Ver-
arbeitung menschlicher geburtlicher Bedingt-
heit darstellt. Den Philosophen Immanuel Kant
und Eugen Fink folgend kann formuliert wer-
den: Dialog und Austausch sind ein generatives
Erziehen, sie stellen ein aktives Hineinbilden
in das Bedingungsgefiige dar, das Natur und
Welt gemeinsam bilden.

Allerdings stellt sich in Bezug auf die Welt
die Frage, inwiefern diese bereit ist, sich auf
einen neuen menschlichen Anfang mindes-
tens dann einzustellen, wenn ein Kind zur Welt
kommt. Auf eindriickliche Weise erzahlt das
Magnifikat im Lukasevangelium von dieser
Problematik, der Lobgesang einer jungen Frau,
die schwanger werden soll. Der biblische Text
hebt dabei einen Aspekt hervor, den Arendt
nicht genauer aufgreift: Der Neuanfang eines
Geborenen geschieht nicht im luftleeren Raum.
Die Bedingungen der Welt sind personlich und
konkret. Sie werden deutlich an der Situation
der Frau, die schwanger werden kann: Wird
die Situation von Mutter und Kind so gestaltet,
dass die Welt den Neuankommling aufnimmt
und sich darum fiir Mutter und Kind die sozi-
ale und 6konomische Ordnung 6ffnet? Werden
die Michtigen vom Thron gestiirzt? Das Zur-
Welt-Kommen eines neuen Menschen verlangt
nach einer Offnung der Welt; wenigstens ein
Ort zum Schlafen fiir das Neugeborene muss
eingerichtet werden, und sei es in der Krippe

7



in einem Stall. Es bringt neue Konflikte hervor
und lésst alte erneut zu Tage treten.

Gebiirtigkeit als Phinomen des Anfan-
gens steht demnach nicht allein, sie muss mit
Schwangerschaft und mit der Situation der
Mutter kombiniert werden. Die Geburt ver-
deutlicht als dezentrierender Akt im Bezie-
hungsgefiige Mutter—Kind das Zusammenfal-
len der Kontinuitdt des Gewesenen mit dem
Neuanfang inmitten einer konkreten Situation.
Dezentrierung aber beinhaltet: dominierende
Faktoren an die Seite zu riicken, um Liicken
und Moglichkeiten deutlicher hervortreten zu
lassen und inmitten von diesen Neuanfange zu
setzen (zum Beispiel stellt die Erfindung von
NGOs ein solches Erobern von Leerstellen dar,
NGOs erlauben es, neue Beziige zwischen eta-
blierten Institutionen und sozial-politischen
Bewegungen zu stiften).

Die politische Struktur
des miitterlichen Werks

Bislang sind wir Arendts Uberlegungen dazu
gefolgt, inwiefern das Phinomen der Gebiir-
tigkeit das Anfangen-Konnen-inmitten-des-
Gegebenen als menschliche Besonderheit griin-
det. Aber welche Bedingtheit wird durch das
Geborensein konstituiert? Auch dies fiihrt zur
Figur der Mutter (und den Ersatzpersonen von
Miittern). Die Philosophin Luisa Muraro erldu-
tert dazu den Zusammenhang des «fleischli-
chen Kreises» und des «miitterlichen Werks».8

Mit dem miitterlichen Werk ist gemeint,
dass der miitterliche Kérper dem Geborenen im
Moment der Geburt und mit dem Durchschnei-
den der Nabelschnur bestimmte Bedingungen
mitgibt, die von Erwachsenen gefiillt werden
miissen, sodass das Geborene am Leben bleibt
und gross und selbst erwachsen werden kann.
Mit jeder Geburt also ist ein neuer Anfang eta-
bliert, in dem laut Muraro die grundlegenden
Bedingtheiten der menschlichen Natur und
die der Welt erneut miteinander in Beziehung
gesetzt werden miissen, sodass der Vermitt-
lungskreislauf an der Schnittstelle der Geburt
eines Individuums sozusagen wieder auf eins
gesetzt wird. Um ein Kind in immer grossere
Eigenstiandigkeit zu entlassen, wird es im Rah-
men von Kulturellen Gewohnheiten entspre-
chend seiner natiirlichen, geburtlichen kdrper-
lichen Bediirfnisentwicklung gendhrt und
gepflegt, es bekommt zugleich das Geschenk
der miitterlichen Resonanz und der Sprache
ebenso wie Initiationen in die Bedingungen der
Situation seiner Mutter, deren Eigenstindig-
keit und in die Moglichkeiten der Welt darge-
bracht.® Zugleich entwickeln unterschiedliche

8

Familien, Kulturen und Epochen unterschied-
liche Vorstellungen dariiber, wie die korper-
lichen Bediirfnisse von Kindern gut erfiillt
werden und wie Kinder entsprechend ihren
Entwicklungsphasen grossgezogen werden.
Dariiber hinaus entwickeln sich Kinder zu
Egoisten gegeniiber Miittern, wenn diese ihnen
nicht vermitteln, welche Bediirfnisse und Wiin-
sche sie selbst haben («ich brauche jetzt Zeit fiir
mich») und welchen Bedingungen sie unterlie-
gen («ich fange um 8 Uhr an zu arbeiten»; «das
kann ich mir/koénnen wir uns finanziell nicht
leisten ...»). So, wie Kinder die gemeinsame
Situation als Begegnung in der Differenz des
Generationengefiiges verstehen lernen, so ler-
nen sie Pluralitit, aber auch die Vermittlungs-
praktiken zwischen Natur und Welt.

Man konnte von der gebiirtlichen 6ko-
nomischen Ordnung des menschlichen Lebens
sprechen: von den Tausch- und Vermittlungs-
momenten zwischen natiirlichen, materiellen
und sozialen Bedingungen, den personlichen,
generativen und gesellschaftlichen Situatio-
nen in Natur und Welt und den Wiinschen und
Zielen, die mit der Geburt eines Kindes von
Neuem miteinander in Beziehung gesetzt wer-
den miissen.

Die 6konomische Struktur
der Gebiirtigkeit

In diesem Sinne weist die Okofeministin Ariel
Salleh darauf hin, dass moderne, etablierte,
kritische Okonomiekonzeptionen dem Para-
digma von Produktion folgen, wenn sie das
Tun von Miittern und die Sorgeaufgaben der
Generationen im Rahmen der Produktions-
logik bewerten und die miitterliche Arbeit als
Reproduktion beschreiben.!® In einer Logik
der Dualisierung von Natur und Welt konnen
die Vermittlungsleistungen zwischen Natur,
Menschsein und Welt nicht gewiirdigt werden,
die mit der Geburt eines Kindes jedes Mal von
Neuem eingerichtet werden miissen und kon-
nen. Im Dualismus erscheint die Welt vielmehr
als das Andere zur Natur und damit als Hort
von Fortschritt gegeniiber einem Naturzu-
stand, dessen Nahrboden die idealisierte weib-
lich-miitterliche Natur bildet.

Die Verarbeitung von Widerspriichlichkei-
ten, die Niederlagen und Widerstindigkeiten
von Miittern ernst zu nehmen und zugleich
ihre Vermittlungsleistungen zwischen Natur
und Welt zu wiirdigen und ihre erfolgreichen
Losungen zu tradieren, begriindet hingegen ein
Verstiandnis von « Wachstum», das nicht von der
Produktionslogik — immer mehr Giiter und
Gewinne — vereinnahmt werden kann. Gewinn

Neue Wege 12.22



und Wachstum definieren sich stattdessen iiber
die verbesserten Vermittlungsleistungen, mit
denen Menschen auf die Bedingungsgefiige
antworten, in denen sie leben, indem sie dem
Selbstbewusstsein folgen (lernen), Natur, Ein-
zigartigkeit und Welt immer wieder neu zu ver-
weben. Die Natur ist hierbei nicht ldnger auf
eine Ressource fiir die Produktion reduziert,
sondern als Teil des Bedingungs- und Reso-
nanzraumes klassifiziert, in dem Menschen
Vermittlungen fiir ihre Bedingtheit suchen.
Trotz seines Patriarchalismus kann Aristo-
teles’ Leistung Tribut gezollt werden, Haushalt,
Produktion, Handel und Gerechtigkeit als vier
Sphiren des Okonomischen zu unterscheiden
und damit vier unterschiedliche Vermittlungs-
bereiche zwischen Welt und Natur zu sondie-
ren. Die Moderne hat diese Differenzierungs-
moglichkeit hingegen hierarchisiert und mit
Marx zunichst den Bereich der Produktion
iber die beiden anderen gestellt, wihrend im
Spitkapitalismus der Handel in Form von Neo-
liberalismus und Finanzkapitalismus iiber Pro-
duktion und Reproduktion/ Haushalt gestellt
wird. Solche hierarchisierenden Gefiige aber
konnen nur iiberwunden werden, wenn das
Paradigma des miitterlichen Werks als Ant-
wort auf die Bedingtheit der Gebiirtigkeit

verstanden wird. Hiermit kann nicht nur
der Haushalts-Okonomie-Patriarchalismus
iiberwunden werden. Vielmehr kann der Sinn
dafiir geschirft werden, dass die Vermittlungen
zwischen Natur, Welt und Generationengefiige
sowie zwischen Grundversorgung, Produk-
tion und Geldwirtschaft immer wieder neu zu
gestalten sind. Gebiirtigkeit besagt, die Bereit-
schaft zu Dezentrierung und Transformation
als primare politische Tugend zu deklarieren.

Eine Politik
der Generationen

Die politische Bedeutung der Gebiirtigkeit her-
auszustellen ist so dringend wie kaum zuvor.
Wie kein anderes Phédnomen lédsst der Klima-
wandel die fehlgeleiteten Fiillungen der Leer-
stellen und Interaktionen zwischen Welt und
Natur zutage treten, wie etwa die Ressourcen-
verschwendungen des Westens. Inmitten
der Kontinuitdt des Gewesenen einen neuen
Anfang zu setzen, darin besteht die politische
Problematik unserer Zeit. Wenn die junge
Generation in der Fridays-for-Future-Bewe-
gung gegeniiber Eltern und Grosseltern die
Ernsthaftigkeit des Neuanfangs einklagen, so
aktualisiert sie das Prinzip der Gebiirtigkeit.

Christ’innen feiern

eines neuen
Menschen
vorstellbar wird.



Den jungen Menschen kommt diese Aufgabe zu,
weil «ihnen die Zukunft geh6rt», sie zugleich
weniger in vorhandene Verhiltnisse verstrickt
sind und leichter neue Vermittlungen suchen
konnen als die Michtigen und Wohlsituierten.
Die Elterngenerationen hingegen miissen den
Widerspruch zwischen der Sorge fiir die nach-
folgende Generation und der eigenen Etabliert-
heit durchschreiten lernen. Mit Hannah Arendt
lasst sich also konstatieren, dass die Fridays
for Future keinen Generationenkonflikt
sichtbar machen, sondern das Moment des
Neu-anfangen-Konnens inmitten gefrore-
ner Verhiltnisse gegen das Establishment
starkmachen.

Im psychologischen Bereich wird zuneh-
mend das Phanomen der Klimaangst entdeckt.
Es handelt sich um die Angst, dass trotz allem
Engagement die Transformation der Verhilt-
nisse nicht gelingt. Die Rede der «Klimakata-
strophe» etabliert ein Absolutes. Diese Angst
ist an Sterblichkeit und am Wunsch nach einer
absoluten Tat («alles ist ganz anders» und «die
Folgen meines Tuns miissen absehbar und
berechenbar sein») orientiert. Hier die Gebiir-
tigkeit ins Spiel zu bringen, heisst nicht, im
Gegenzug Klimaprobleme kleinzureden oder
zu individualisieren, sondern vielmehr die
Moglichkeit zu realisieren, Anfinge inmitten
der Zeiten setzen zu konnen. Dazu muss nicht
jede*r Einzelne eine eigene, neue Initiative
starten. Vielmehr kann danach geschaut wer-
den, welche Initiativen es ermoglichen, ein
erstes, wenn auch nicht unbedingt ein ideales
Neues im Inmitten des Vorhandenen zu reali-
sieren — und zwar, ohne (sich) selbst ein neues
Absolutes zu setzen. @

QO Andrea Giinter, *1963, ist promovierte Philosophin
und Theologin. Sie ist Dozentin an verschiedenen
Hochschulen und wissenschaftliche Autorin.

andreaguenter.de

10

10

Hannah Arendt: Uber die Revolution. Miinchen 1974,
S. 275.

Arendt: ebda., S. 273.

Hannah Arendt: Vita activa oder Vom tdtigen Leben.
3. Aufl. Miinchen 1981 (orig. 1958/1960), S. 243.

Ausfiithrlicher dazu: Andrea Giinter: Geist schwebt
tiber Wasser. Postmoderne und Schopfungstheologie.
Wien 2008, S. 47-76.

Ausfiihrlicher dazu: Andrea Giinter (Hrsg.): Maria
liest. Das heilige Fest der Geburt. Riisselsheim 2004.

Arendt: Vita activa, S. 16

Diese Einsicht hatte auch schon Platon in seinem Werk
Gesetze eindriicklich formuliert, Herder und Hegel
haben sie aufgegriffen, sie wurden zur wichtigen Refe-
renz von Arendts Unterscheidung zwischen «Natur»
und «Bedingtheit» und dem Sprechen-in-Pluralitét.
Die Tradition, in die Arendt sich stellt, zu kommuni-
zieren, besagt zu realisieren, dass es seit den Anfingen
der Philosophie eine starke Alternative zu Aristoteles’
Natur-Kultur/Welt-Dualismus gab, eine, die des
Weiteren auch nicht den Fehler beging, Natur auf eine
menschliche Konstruktion zu reduzieren.

Luisa Muraro: Die symbolische Ordnung der Mutter.
2. Aufl. Riisselsheim 2006.

Wenn wir prizise sein wollen, miissen wir das Wort
«Mutter» als ein Homonym auffassen, das zwei
Bedeutungen hat. Einmal benennt es die Frau, die
ein Kind geboren hat, und damit zugleich eine Relation.
Dann benennt es die Situation des Geborenen in
seiner Bedingtheit durch den K&érper seiner Mutter,
so miissen die Funktionen der Nabelschnur durch
Erfindungen der Welt ersetzt werden, womit die
Sorgetdtigkeit von Miittern als Ersatz dieser Ver-
bindung kenntlich wird. Der Unterschied wird auch
dariiber sinnféllig, dass die Situation des Kindes
nicht mit der der Mutter identisch ist, das Kind von
der sozial-6konomisch-politischen Situation ebenso
wie von der Erfahrenheit der Mutter mit der Welt
abhdngt, denken wir an die Schicksale unverheirateter
Miitter in den letzten Jahrhunderten und die Praxis,
dass viele von ihnen ihre Kinder weggegeben haben,
um arbeiten zu gehen, und andere Personen wenigs-
tens die Funktionen erfiillen mussten, sollten die
Kinder am Leben bleiben. Zur kategorialen Bestim-
mung von «Mutter» vgl. Andrea Glinter: Mutter,
Sprache, Autoritdt. Sprechenlernen und Weltkompetenz.
Riisselsheim 2009.

Ariel Salleh: Ecofeminism as politics. Nature, Marx
and the postmodern. London 2017, S. 61-71; 153—157.

Neue Wege 12.22






PhmammEa
”
R TP

I o e,

it et S g




	Inmitten von Natur und Welt immer wieder Neues anfangen

