
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 116 (2022)

Heft: 10-11

Artikel: Hiob : ein Trostbuch, nicht ohne Hoffnung

Autor: Boer, Dick

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1008169

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1008169
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hiob: ein Trostbuch,

nicht
ohne Hoffnung

Dick Boer

Hiob, wie ihn Margarete Susman
sieht, ist an der Gerechtigkeit
Gottes irregeworden. Aber seine
Gottesgewissheit verliert er
nicht. Die Ohnmacht Gottes
angesichts der Shoa wird bei
anderen zum Thema. Das Ringen
Hiobs mit Gott aber hält die
paradoxe Hoffnung auf eine
letztlich wiederhergestellte
Schöpfung aufrecht.

Lange Zeit ist in der jüdischen Tradition
offengelassen worden, ob Hiob Jude oder Goj
(Nichtjude) war. Er war zweifellos ein Gerechter,

aber er war nicht ganz schuldlos. Er muss
sich den Vorwurf gefallen lassen, dass er in
der Betonung seiner absoluten Unschuld Gott
gegenüber zu weit ging. Im Talmud findet
sich eine Aussage von Rabbi Achija bar Abba:
Drei Menschen waren in den Plan des Pharaos,
Israel zu vernichten, involviert: Bileam, Hiob
und Jethro. Bileam, der aktiv an der Vernichtung

beteiligt war, wurde getötet. Jethro, der

flüchtete, sich also nicht beteiligen wollte,
bekam das Privileg eines Sitzes im Sanhédrin,
im Hohen Rat. Hiob, der schwieg, wurde zum
Leiden verurteilt. Seine Schuld wird aber wieder

relativiert: Seine sogenannten Freunde hatten

ihn provoziert. Hiob war also ein Gerechter,

aber in seinem Beharren darauf, im Recht
zu sein, nicht unbedenklich.

Hiob war Jude

Das ändert sich nach und durch die Shoa : Hiob
war jetzt Jude, sein Leiden ein jüdisches. 1946
erscheint Das Buch Hiob und das Schicksal des

jüdischen Volkes1 von Margarete Susman, die
im Exil in der Schweiz diesem Schicksal
entkam - und es doch zu tragen hatte. Die Frage,
ob Hiob sich vielleicht Gott gegenüber schuldig

gemacht hätte, ist gegenstandslos geworden.

Diese Frage setzte noch voraus, dass, wer
Tora tut, wer tut, was Gott geboten hat, gesegnet

wird. Nur wer sie nicht tut, ist verflucht
(Dtn. 11,26-28). Diese Tun-Ergehen-Logik
gilt noch am Anfang des Buches : Von Hiob,
«schlicht und gerade, Gott fürchtend und
vom Bösen weichend», wird erzählt: «Gross
war jener Mann, über alle Söhne des Ostens»
(Hiob 1,3). Es wird angespielt auf den Erzvater
Isaak, den so reich Gesegneten: «Gross wurde
der Mann und fortwährend grösser, bis er
übergross war» (Gen. 26,13).

Nun hat sich für Hiob, so Susman, alles
geändert: «Er versteht den Zusammenhang
zwischen seinem bisherigen Leben und dem,
was ihm jetzt widerfährt, nicht mehr. Er
versteht Gott und den Willen Gottes in seinem
Schicksal nicht mehr. Er ist an der Gerechtigkeit

Gottes irregeworden. Er beginnt zu
fragen, zu rechten, mit Gott zu hadern; es beginnt
Hiobs grosser Prozess mit Gott» (S. 23). Denn:
«Für den Schuldigen bedeutet Gottes Zorn
Gerechtigkeit; für den Schuldlosen bedeutet er
reines Entsetzen, das Eingreifen einer fremden
feindlichen Macht, das vollkommene Irrewerden

an der göttlichen Gerechtigkeit» (S. 30).
Und was für Hiob gilt, gilt auch für das jüdische

Volk: «Denn, auch die Frage des Volkes
im Exil ist die nach dem verlorenen
Zusammenhang von Leid und Schuld, auch ihm sind
wie Hiob göttliche und menschliche Gerechtigkeit

auseinandergebrochen» (S.39).

Gottesgewissheit

Man würde erwarten, dass Susman Hiob an
seinem Schicksal so verzweifeln lässt, dass
Gott ihm komplett abhandenkommt. Doch
sie schreibt: «Nie aber, in keinem Augenblick

34 Neue Wege 10/11.22



seiner Qualen und Zweifel wird er in seiner
Gottesgewissheit selbst erschüttert. Er kann
an ihr gar nicht irrewerden, weil Gott ihm
gerade in dem, was ihm widerfährt, in seiner
ganzen Macht gegenwärtig ist» (S. 23). So kann,
so muss man wohl reden, wenn man dem
jüdischen Schicksal nach der Shoa noch einen
Sinn abgewinnen will. Denn wenn das jüdische
Volk sich seines Gottes nicht mehr gewiss sein
konnte, wenn der Name, den Gott sich selber
gab (Exodus 3,14), JHWH, der (ver)heisst «Ich
werde da sein, als der ich da sein werde», nicht
mehr stimmt, weil er unmöglich noch als der
«Daseiende», der Gegenwärtige, erfahren werden

kann, ist es mit seinem Dasein aus, auch
wenn es nach der Shoa Überlebende gibt. Das
«Er kann gar nicht» im oben Zitierten muss
auch nicht als einfache Feststellung gelesen
werden, sondern eher als ein obstinates (der
jüdische Glauben hiess im Christentum abwertend

fides obstinata) Festhalten an dem, was
das jüdische Volk glauben musste, wollte es
nicht allen Boden unter den Füssen verlieren.

Was aber auffällt, ist, dass Margarete
Susman in diesem Bekenntnis nur von Gottes
Macht spricht- und auch weiter ist nur von seiner

Macht, ja Übermacht die Rede. Ohnmacht
findet sich allein auf der Seite des Menschen.
Dies zu wissen, ist zwar für den Menschen
heilsam, denn die Aussage bezieht sich auf seine
Geschöpflichkeit. Gottes Frage «Wo warst du,
als ich die Erde gründete?» (Hiob 38,4) deutet
Margarete Susman so: «Gott stellt alle Fragen
seiner Allmacht, die die Ohnmacht des
Menschen offenbaren» (S. 128). Denn offenbart wird
dem Menschen, dass nur Gott der Schöpfer ist,
der Mensch aber nur Geschöpf. Das gilt aber
nur in dieser Beziehung von Gott und Mensch.
Es ist eine qualifizierte Ohnmacht, die nicht
auf Kosten seiner Macht geht, «[Gottes] Ebenbild»

zu sein (S. 129). Gerade diese Macht soll
Hiob, soll das jüdische Volk bezeugen.

Eine Zwischenbemerkung: Susman spricht
von «Gott», aber meint mit diesem Wort
offensichtlich den Gott Israels, dessen Name,
JHWH, nicht ausgesprochen werden darf und
der immer umschrieben wird. Ich bevorzuge
die Umschreibung NAME. Im Prolog (Hiob
1-2) ist vom NAMEN die Rede, im mittleren
Teil (3-42,6: die Streitgespräche von Hiob mit
den «Freunden» und mit «Gott») kommt, mit
einer Ausnahme, der NAME nicht vor, bis auf
die Antwort: Der NAME antwortete aus dem
Sturm (38,1). Im Epilog spricht dann wieder nur
der NAME (42,7-17).

Den Unterschied zwischen dem Allgemeinbegriff

«Gott» und dem NAMEN zu beachten,
ist für die Auslegung des Buches Hiob wichtig :



Wo ist es eindeutig, dass der Gott Israels, der
NAME, spricht, wo bleibt das (noch) offen?

Die Ohnmacht Gottes

Ein anderes jüdisches Thema bleibt bei Susman
unbedacht: die Ohnmacht Gottes. Gott möchte
auch jetzt, wo sein Volk vernichtet zu werden
droht, seine Macht einsetzen, um es zu retten,
wie er es damals in Ägypten getan hat. Aber er
kann es nicht. Diese Ohmnacht ist das Problem
des Buches Hiob. Es entstand in einer Zeit, in
der das Projekt eines von der Tora geleiteten
Gemeinwesens (Veerkamp) aussichtslos geworden

war. Die grosse Verheissung der Tora, dass,

wer Tora tut, gesegnet werden wird, stimmt
nicht mehr. Nichts weist darauf hin, dass sie
jemals noch stimmen könnte. Um nicht ganz
zu verstummen, konstruiert der Verfasser sein
Buch Hiob, das diese Situation «erklärt». Der
Prolog (Hiob 1-2) stellt einen in jeder
Hinsicht Gerechten vor: «Ein Mann war im Lande
Uz, Hiob sein Name. Schlicht und gerade war
jener Mann, Gott fürchtend und vom Bösen
weichend» (Hiob 1,1). Alles stimmt noch: Hiob
ist ein Gesegneter. Aber dann: «Eines Tags
geschah es, die Gottessöhne kamen, vor JHWH
[den NAMEN] zu treten» (Hiob 1,6). Wir befinden

uns offenbar im Himmel, denn «auch der
Satan» ist mit von der Partie, und er kommt von
der Erde. Der NAME kann zwar noch sehen, was
auf der Erde passiert, aber er kann nicht mehr
tun, als den Satan zu fragen: «Hast du dein Herz
auf meinen Knecht Hiob gerichtet: dass keiner
auf Erden ihm gleich ist, schlicht und gerade,
Gott fürchtend und vom Bösen weichend?»
(Hiob 1,8). Was der NAME nicht kann, ist in das
irdische Geschehen eingreifen und Hiob schützen,

wenn der Satan ihm den Vorschlag macht,
aus Hiob als einem Gesegneten einen Verfluchten

zu machen. Er muss auf diese «Wette»
eingehen, weil sich nur so herausstellen kann, dass
Hiob den NAMEN auch noch segnet, wenn alles
darauf hinweist, dass es «umsonst» ist (der
Satan fragt ja in Hiob 1,9: «Ist es umsonst, dass
Hiob Gott fürchtet?»). Das ist die Situation, wie
Hiob sie erfahren muss - von der im Himmel
abgeschlossenen Wette weiss er ja nichts: Er ist
vom NAMEN verlassen, ohne Aussicht, aus seiner

Not befreit zu werden. Es hängt von ihm
ab, ob der NAME, wie im Himmel so auch auf
Erden, noch «geschehen» wird. Wenn Hiob
aufhört, den NAMEN zu segnen, muss er annehmen,

dass es um den NAMEN geschehen ist.
Ob der NAME dem Menschen die Treue hält,
ist die Frage, die Hiob eigentlich nur mit «Nein»
beantworten kann. Er ist es, der seinerseits dem
NAMEN die Treue halten muss.

Diese Ohnmacht Gottes wird im 20. Jahrhundert

sehr radikal thematisiert von Emil Facken-
heim.2 Für ihn bedeutet Auschwitz, dass Gott
es nicht vermocht hat, sein Volk zu retten, als
er es hätte retten müssen. Er hat sein Volk im
Stich gelassen, den Bund mit ihm gekündigt.
Jetzt hat das Volk das Recht, seinerseits den
Bund mit Gott zu kündigen. Nur, wenn es das
täte, hätte Hitler seinen Krieg gegen die Juden
doch noch gewonnen. Also ist es dem Volk
geboten, den Bund zu halten, auch wenn es
keinerlei Garantie gibt, dass Gott sich seinerseits
wieder als der Bundesgott offenbaren wird.
Nach Auschwitz gibt es nach den 613 Geboten,
die das Judentum kennt, ein 614. Gebot. Dessen

erster Satz beinhaltet die Pflicht, als Jude
zu überleben, damit das jüdische Volk bestehen

bleibt. Denn nur solange es besteht und
den Bund hält, besteht die Möglichkeit, dass
der NAME nicht «umsonst» angerufen wurde,
sondern auch tatsächlich antwortet.

Die Antwort

Im Buch Hiob bleibt Hiobs Frage, ob der
NAME überhaupt noch da ist, nicht ohne
Antwort. Gerade im Moment, als einer seiner
Gesprächspartner den tödlichen Satz sagt,
«Der Mächtige, wir finden ihn nicht, ihn,
überragend an Kraft und Recht; gross an
Wahrhaftigkeit, und antwortet doch nichtl» (Hiob
37,33), klingt es aus dem Sturm: «Der NAME
aber antwortete ...» (Hiob 38,1). Nur, wie die
Antwort übersetzt und entsprechend ausgelegt
werden muss, darüber gehen die Auslegungen
sehr auseinander.

Susman deutet die Antwort als eine Zurechtweisung

Hiobs : «Er [der NAME] ehrt ihn, indem
er ihn demütigt» (S. 129). Er soll sich ja seiner
Geschöpflichkeit bewusst werden. Entsprechend

antwortet Hiob: «Ich habe unweislich
geredet, das mir zu hoch ist und ich nicht
verstehe» (Hiob 42,3b in der Übersetzung Luthers).3

Völlig entgegengesetzt ist die Auslegung
von Ton Veerkamp.4 Die Antwort macht Hiob
klein («Wo warst du denn, als ich die Erde
gründete?»), der NAME offenbart sich hier als eine
Karikatur des NAMENS. Bezeichnend ist, so
Veerkamp, dass in der Antwort der Exodus
fehlt, die Befreiung aus der Sklaverei. Hiobs
Antwort wird dann entsprechend übersetzt:
«Mit Ohren zum Hören habe ich dir zugehört,
jetzt haben dich meine Augen gesehen. Aus
diesem Grund schmeiss ich es hin, habe es satt,
in Staub und Asche» (Hiob 42,6).

Diese Übersetzung ist möglich, die geläufige,

die Hiob «bereuen» lässt, nicht zwingend.
Ich5 kann mir aber nicht vorstellen, dass der

36 Neue Wege 10/11.22



Verfasser des Buches, nachdem gerade behauptet
worden ist, dass Gott nicht antwortet, nicht

den NAMEN, sondern seine Karikatur auf den
Plan bringt. Es stimmt auch nicht, dass das
Exodus-Motiv fehlt. Der NAME argumentiert
nicht nur mit der Schöpfung, sondern auch mit
dem Exodus. Denn er sagt zu Hiob: «Hast du
einen Arm wie eine Gottheit [...], so will ich
auch dich rühmen, dass dich deine Rechte
befreit hat» (Hiob 40,9.14, vgl. Psalm 44,4:
«Nicht mit ihrem Schwert ja ererbten das Land
sie, ihr Arm, nicht befreite er sie, sondern deine
Rechte, dein Arm»).

Mit Susman könnte man das so erklären:
Weder für die Schöpfung noch für den Exodus
ist Hiob zuständig. Aber was sollte Hiob daraus
lernen? Dass er Geschöpf ist? Eine befreiende
Erkenntnis ist das nur, wenn die Frage Hiobs
war, ob immer noch gilt, was die Tora gleich
«Am Anfang» verkündigt: Gott schuf den Himmel

und die Erde. Und das bekommt er jetzt
zu hören - vom NAMEN selber. Wie er vom
NAMEN selber zu hören bekommt, dass dieser

sich immer noch zum Exodus bekennt,
immer noch Immanuel ist, Gott mit seinem
Volk. Nur dass diese beiden grossen Utopien,
Schöpfung und Exodus, «utopisch» geworden
sind und dass der NAME nicht mehr kann, als
auf sie hinzuweisen. Die Schöpfungserzählung
singt kurz und bündig das Lob des Schöpfers
und seiner Schöpfung, mit dem Höhepunkt der
Erschaffung des Menschen nach seinem Ebenbild

und der Perspektive der Vollendung, als sei
diese schon Gegenwart («Vollendet hatte Gott
am siebenten Tag seine Arbeit, die er machte,
und feierte am siebenten Tag von all seiner
Arbeit, die er machte» Gen. 2,2). An ihrer Stelle
gibt es hier zwischen dem «Wo warst du, als
ich die Erde gründete?» und Hiob eine Aufreihung

von wildem Getier, das nicht unbedingt
für die Güte der Schöpfung spricht. Und nach
dem Exodus ist nicht vom befreiten Volk die
Rede, sondern es werden die zwei Chaostiere,
Behemoth und Leviathan, aufgeführt, die die
Sicht auf den Exodus zerstören.

Hiobs Situation scheint nach dieser Antwort
keine andere zu sein als vorher. Er wird nicht
aus dem Staub auferstehen (Psalm 113,7), wird
auch weiterhin in Staub und Asche leben müssen
(Hiob 42,6). Aber er weiss jetzt: Mein Erlöser
lebt (Hiob 19,24), er hat es vom NAMEN selber
gehört. Nicht «umsonst» hat er dem NAMEN
die Treue gehalten. Seine Warum-Frage («Mein
Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen?»)

hat eine Antwort gefunden. Denn, wie
Rabbi Levi Jitzchak einmal sagte : «Nicht warum
ich leide, will ich wissen, nur ob ich um deinetwillen

leide.» Nun kann er antworten: «Darum

lasse ich es genug sein und bin getröstet über
dem Staub und der Asche [in denen ich leben
muss]» (Hiob 42,6, eigene Übersetzung).

Epilog
Nachdem Hiob bewiesen hat, seinerseits den
Bund nicht zu kündigen, wird er vom NAMEN
auch ausdrücklich gerechtfertigt: «JHWH
sprach zu Elifas dem Temaniter: Entflammt
ist mein Zorn gegen dich und deine beiden
Freunde, denn nicht habt richtig von mir ihr
geredet wie mein Knecht Hiob» (Hiob 42,7).
So beginnt der Epilog, der erzählt, wie Hiob
wieder der Gesegnete wird und die Utopie des

guten Lebens nicht länger «utopisch» ist. Aber
bis dahin bleibt Hiob, bleibt der Jude mit seiner
Frage der Protestant gegen eine verkehrte Welt.

Das ist nach Susman auch der Grund,
dass das Judentum das Christentum abweisen
musste. Es musste «die Anerkennung [Christi]
als Messias um der Selbstenthüllung seiner
Messianität willen versagen, [...] weil in Israel
innerhalb der Geschichte der Messias verhüllt
bleiben muss» (S. 118). Dem Judentum - als
Repräsentant der Menschheit - bleibt «allein
das reine Trotzdem der zu allem Wissen
paradoxen Hoffnung, dass auch der letzte, vom
menschlichen Wissen durch die Tiefe der
Schöpfung gerissene Riss noch einmal von
einem unwissbaren Ewigen her geheilt werden
wird» (S. 159). Erst das «wäre das Verstummen
der Frage Hiobs [...] Es wäre auch das Verstummen

der Frage des Volkes [...] Der Tag einer
wiederhergestellten Schöpfung, deren heiler
Kern eine neue Menschheit verheisst, wäre der
Tag der Ablösung des Volkes» (S. 159 f).

So kann das Buch Hiob gelesen werden: als
Trostbuch, nicht ohne Hoffnung. •
0 Dick Boer,*1939, ist Theologe und lehrte an der

Universität von Amsterdam. Zuletzt erschien von
ihm: Wir aber hatten so gehofft. Ton Veerkamp:
ein unbequemer Denker. Münster 2021.

1 Margarete Susman : Das Buch Hiob und das Schicksal
des jüdischen Volkes. Berlin 2022. (Neuauflage, mit
einem Nachwort von Elisa Klapheck). Hinter den
Zitaten zwischen Klammern die Seitenangaben.

2 Emil L. Fackenheim: Was istJudentum? Eine Deutung
für die Gegenwart. Berlin 1999.

3 Ähnlich die Hiob-Auslegung von Karl Barth in
Kirchliche Dogmatik IV/31, S.443-448; 459-470;
486-499: Hiob hatte den Freunden gegenüber recht,
seinem Schöpfer gegenüber unrecht.

4 Ton Veerkamp : Die Welt anders. Politische Geschichte
der Grossen Erzählung. Berlin 2012. S.199-212.

5 DickBoer: Wenn nichts mehr stimmt... Hiob rettet den
NAMEN. Berlin 2019. S. 145-173.

Neue Wege 10/11.22 37




	Hiob : ein Trostbuch, nicht ohne Hoffnung

