Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 116 (2022)

Heft: 10-11

Artikel: Hiob : ein Trostbuch, nicht ohne Hoffnung
Autor: Boer, Dick

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1008169

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1008169
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Hiob: ein Trost-
buch, nicht
ohne Hoffnung

Dick Boer

Hiob, wie ihn Margarete Susman
sieht, ist an der Gerechtigkeit
Gottes irregeworden. Aber seine
Gottesgewissheit verliert er
nicht. Die Ohnmacht Gottes
angesichts der Shoa wird bei
anderen zum Thema. Das Ringen
Hiobs mit Gott aber hilt die
paradoxe Hoffnung auf eine
letztlich wiederhergestellte
Schopfung aufrecht.

Lange Zeit ist in der jiidischen Tradition
offengelassen worden, ob Hiob Jude oder Goj
(Nichtjude) war. Er war zweifellos ein Gerech-
ter, aber er war nicht ganz schuldlos. Er muss
sich den Vorwurf gefallen lassen, dass er in
der Betonung seiner absoluten Unschuld Gott
gegeniiber zu weit ging. Im Talmud findet
sich eine Aussage von Rabbi Achija bar Abba:
Drei Menschen waren in den Plan des Pharaos,
Israel zu vernichten, involviert: Bileam, Hiob
und Jethro. Bileam, der aktiv an der Vernich-
tung beteiligt war, wurde getotet. Jethro, der

34

fliichtete, sich also nicht beteiligen wollte,
bekam das Privileg eines Sitzes im Sanhedrin,
im Hohen Rat. Hiob, der schwieg, wurde zum
Leiden verurteilt. Seine Schuld wird aber wie-
derrelativiert: Seine sogenannten Freunde hat-
ten ihn provoziert. Hiob war also ein Gerech-
ter, aber in seinem Beharren darauf, im Recht
Zu sein, nicht unbedenklich.

Hiob war Jude

Das andert sich nach und durch die Shoa: Hiob
war jetzt Jude, sein Leiden ein jiidisches. 1946
erscheint Das Buch Hiob und das Schicksal des
jiidischen Volkes' von Margarete Susman, die
im Exil in der Schweiz diesem Schicksal ent-
kam — und es doch zu tragen hatte. Die Frage,
ob Hiob sich vielleicht Gott gegeniiber schul-
dig gemacht hitte, ist gegenstandslos gewor-
den. Diese Frage setzte noch voraus, dass, wer
Tora tut, wer tut, was Gott geboten hat, geseg-
net wird. Nur wer sie nicht tut, ist verflucht
(Dtn. 11,26—28). Diese Tun-Ergehen-Logik
gilt noch am Anfang des Buches: Von Hiob,
«schlicht und gerade, Gott fiirchtend und
vom Bosen weichend», wird erzdhlt: «Gross
war jener Mann, iiber alle S6hne des Ostens»
(Hiob 1,3). Es wird angespielt auf den Erzvater
Isaak, den so reich Gesegneten: «Gross wurde
der Mann und fortwidhrend grésser, bis er iiber-
gross war» (Gen. 26,13).

Nun hat sich fiir Hiob, so Susman, alles
gedndert: «Er versteht den Zusammenhang
zwischen seinem bisherigen Leben und dem,
was ihm jetzt widerfahrt, nicht mehr. Er ver-
steht Gott und den Willen Gottes in seinem
Schicksal nicht mehr. Er ist an der Gerechtig-
keit Gottes irregeworden. Er beginnt zu fra-
gen, zurechten, mit Gott zu hadern; es beginnt
Hiobs grosser Prozess mit Gott» (S.23). Denn:
«Fiir den Schuldigen bedeutet Gottes Zorn
Gerechtigkeit; fiir den Schuldlosen bedeutet er
reines Entsetzen, das Eingreifen einer fremden
feindlichen Macht, das vollkommene Irrewer-
den an der gottlichen Gerechtigkeit» (S. 30).
Und was fiir Hiob gilt, gilt auch fiir das jiidi-
sche Volk: «Denn, auch die Frage des Volkes
im Exil ist die nach dem verlorenen Zusam-
menhang von Leid und Schuld, auch ihm sind
wie Hiob gottliche und menschliche Gerechtig-
keit auseinandergebrochen» (S. 39).

Gottesgewissheit

Man wiirde erwarten, dass Susman Hiob an
seinem Schicksal so verzweifeln lasst, dass
Gott ihm komplett abhandenkommt. Doch
sie schreibt: «Nie aber, in keinem Augenblick

Neue Wege 10/11.22



seiner Qualen und Zweifel wird er in seiner
Gottesgewissheit selbst erschiittert. Er kann
an ihr gar nicht irrewerden, weil Gott ihm
gerade in dem, was ihm widerféhrt, in seiner
ganzen Macht gegenwirtig ist» (S. 23). So kann,
so muss man wohl reden, wenn man dem jiidi-
schen Schicksal nach der Shoa noch einen
Sinn abgewinnen will. Denn wenn das jiidische
Volk sich seines Gottes nicht mehr gewiss sein
konnte, wenn der Name, den Gott sich selber
gab (Exodus 3,14), JHWH, der (ver)heisst «Ich
werde da sein, als der ich da sein werde», nicht
mehr stimmt, weil er unmoéglich noch als der
«Daseiende», der Gegenwartige, erfahren wer-
den kann, ist es mit seinem Dasein aus, auch
wenn es nach der Shoa Uberlebende gibt. Das
«Er kann gar nicht» im oben Zitierten muss
auch nicht als einfache Feststellung gelesen
werden, sondern eher als ein obstinates (der
jidische Glauben hiess im Christentum abwer-
tend fides obstinata) Festhalten an dem, was
das jiidische Volk glauben musste, wollte es
nicht allen Boden unter den Fiissen verlieren.

Was aber auffillt, ist, dass Margarete
Susman in diesem Bekenntnis nur von Gottes
Macht spricht —und auch weiter ist nur von sei-
ner Macht, ja Ubermacht die Rede. Ohnmacht
findet sich allein auf der Seite des Menschen.
Dies zu wissen, ist zwar fiir den Menschen heil-
sam, denn die Aussage bezieht sich auf seine
Geschopflichkeit. Gottes Frage «Wo warst du,
als ich die Erde griindete?» (Hiob 38,4) deutet
Margarete Susman so: «Gott stellt alle Fragen
seiner Allmacht, die die Ohnmacht des Men-
schen offenbaren» (S. 128). Denn offenbart wird
dem Menschen, dass nur Gott der Schopfer ist,
der Mensch aber nur Geschopf. Das gilt aber
nur in dieser Beziehung von Gott und Mensch.
Es ist eine qualifizierte Ohnmacht, die nicht
auf Kosten seiner Macht geht, «[Gottes| Eben-
bild» zu sein (S.129). Gerade diese Macht soll
Hiob, soll das jiidische Volk bezeugen.

Eine Zwischenbemerkung: Susman spricht
von «Gott», aber meint mit diesem Wort
offensichtlich den Gott Israels, dessen Name,
JHWH, nicht ausgesprochen werden darf und
der immer umschrieben wird. Ich bevorzuge
die Umschreibung NAME. Im Prolog (Hiob
1-2) ist vom NAMEN die Rede, im mittleren
Teil (3—42,6: die Streitgespriche von Hiob mit
den «Freunden» und mit «Gott») kommt, mit
einer Ausnahme, der NAME nicht vor, bis auf
die Antwort: Der NAME antwortete aus dem
Sturm (38,1). Im Epilog spricht dann wieder nur
der NAME (42,7—-17).

Den Unterschied zwischen dem Allgemein-
begriff «Gott» und dem NAMEN zu beachten,
ist fiir die Auslegung des Buches Hiob wichtig:



Wo ist es eindeutig, dass der Gott Israels, der
NAME, spricht, wo bleibt das (noch) offen?

Die Ohnmacht Gottes

Ein anderes jiidisches Thema bleibt bei Susman
unbedacht: die Ohnmacht Gottes. Gott mochte
auch jetzt, wo sein Volk vernichtet zu werden
droht, seine Macht einsetzen, um es zu retten,
wie er es damals in Agypten getan hat. Aber er
kann es nicht. Diese Ohnmacht ist das Problem
des Buches Hiob. Es entstand in einer Zeit, in
der das Projekt eines von der Tora geleiteten
Gemeinwesens (Veerkamp) aussichtslos gewor-
den war. Die grosse Verheissung der Tora, dass,
wer Tora tut, gesegnet werden wird, stimmt
nicht mehr. Nichts weist darauf hin, dass sie
jemals noch stimmen konnte. Um nicht ganz
zu verstummen, konstruiert der Verfasser sein
Buch Hiob, das diese Situation «erklart». Der
Prolog (Hiob 1-2) stellt einen in jeder Hin-
sicht Gerechten vor: «Ein Mann war im Lande
Uz, Hiob sein Name. Schlicht und gerade war
jener Mann, Gott fiirchtend und vom Bdsen
weichend» (Hiob 1,1). Alles stimmt noch: Hiob
ist ein Gesegneter. Aber dann: «Eines Tags
geschah es, die Gottess6hne kamen, vor JHWH
[den NAMEN] zu treten» (Hiob 1,6). Wir befin-
den uns offenbar im Himmel, denn «auch der
Satan» ist mit von der Partie, und er kommt von
der Erde. Der NAME kann zwar noch sehen, was
auf der Erde passiert, aber er kann nicht mehr
tun, als den Satan zu fragen: «Hast du dein Herz
auf meinen Knecht Hiob gerichtet: dass keiner
auf Erden ihm gleich ist, schlicht und gerade,
Gott fiirchtend und vom Bdsen weichend?»
(Hiob 1,8). Was der NAME nicht kann, ist in das
irdische Geschehen eingreifen und Hiob schiit-
zen, wenn der Satan ihm den Vorschlag macht,
aus Hiob als einem Gesegneten einen Verfluch-
ten zu machen. Er muss auf diese «Wette» ein-
gehen, weil sich nur so herausstellen kann, dass
Hiob den NAMEN auch noch segnet, wenn alles
darauf hinweist, dass es «umsonst» ist (der
Satan fragt ja in Hiob 1,9: «Ist es umsonst, dass
Hiob Gott fiirchtet?»). Das ist die Situation, wie
Hiob sie erfahren muss — von der im Himmel
abgeschlossenen Wette weiss er ja nichts: Er ist
vom NAMEN verlassen, ohne Aussicht, aus sei-
ner Not befreit zu werden. Es hiangt von ihm
ab, ob der NAME, wie im Himmel so auch auf
Erden, noch «geschehen» wird. Wenn Hiob auf-
hort, den NAMEN zu segnen, muss er anneh-
men, dass es um den NAMEN geschehen ist.
Ob der NAME dem Menschen die Treue hilt,
ist die Frage, die Hiob eigentlich nur mit «Nein»
beantworten kann. Er ist es, der seinerseits dem
NAMEN die Treue halten muss.

36

Diese Ohnmacht Gottes wird im 20. Jahrhun-
dert sehr radikal thematisiert von Emil Facken-
heim.2 Fiir ihn bedeutet Auschwitz, dass Gott
es nicht vermocht hat, sein Volk zu retten, als
er es hatte retten miissen. Er hat sein Volk im
Stich gelassen, den Bund mit ihm gekiindigt.
Jetzt hat das Volk das Recht, seinerseits den
Bund mit Gott zu kiindigen. Nur, wenn es das
tite, hitte Hitler seinen Krieg gegen die Juden
doch noch gewonnen. Also ist es dem Volk
geboten, den Bund zu halten, auch wenn es kei-
nerlei Garantie gibt, dass Gott sich seinerseits
wieder als der Bundesgott offenbaren wird.
Nach Auschwitz gibt es nach den 613 Geboten,
die das Judentum kennt, ein 614. Gebot. Des-
sen erster Satz beinhaltet die Pflicht, als Jude
zu liberleben, damit das jiidische Volk beste-
hen bleibt. Denn nur solange es besteht und
den Bund hélt, besteht die Moglichkeit, dass
der NAME nicht «umsonst» angerufen wurde,
sondern auch tatsidchlich antwortet.

Die Antwort

Im Buch Hiob bleibt Hiobs Frage, ob der
NAME iiberhaupt noch da ist, nicht ohne Ant-
wort. Gerade im Moment, als einer seiner
Gesprichspartner den tddlichen Satz sagt,
«Der Michtige, wir finden ihn nicht, ihn, iiber-
ragend an Kraft und Recht; gross an Wahr-
haftigkeit, und antwortet doch nicht!» (Hiob
37,33), klingt es aus dem Sturm: «Der NAME
aber antwortete ...» (Hiob 38,1). Nur, wie die
Antwort iibersetzt und entsprechend ausgelegt
werden muss, dariiber gehen die Auslegungen
sehr auseinander.

Susman deutet die Antwort als eine Zurecht-
weisung Hiobs: «Er [der NAME] ehrt ihn, indem
er ihn demiitigt» (S.129). Er soll sich ja seiner
Geschopflichkeit bewusst werden. Entspre-
chend antwortet Hiob: «Ich habe unweislich
geredet, das mir zu hoch ist und ich nicht ver-
stehe» (Hiob 42,3b in der Ubersetzung Luthers).3

Vollig entgegengesetzt ist die Auslegung
von Ton Veerkamp.* Die Antwort macht Hiob
klein («Wo warst du denn, als ich die Erde griin-
dete?»), der NAME offenbart sich hier als eine
Karikatur des NAMENS. Bezeichnend ist, so
Veerkamp, dass in der Antwort der Exodus
fehlt, die Befreiung aus der Sklaverei. Hiobs
Antwort wird dann entsprechend iibersetzt:
«Mit Ohren zum Horen habe ich dir zugehort,
jetzt haben dich meine Augen gesehen. Aus
diesem Grund schmeiss ich es hin, habe es satt,
in Staub und Asche» (Hiob 42,6).

Diese Ubersetzung ist méglich, die geldu-
fige, die Hiob «bereuen» ldsst, nicht zwingend.
Ich’ kann mir aber nicht vorstellen, dass der

Neue Wege 10/11.22



Verfasser des Buches, nachdem gerade behaup-
tet worden ist, dass Gott nicht antwortet, nicht

den NAMEN, sondern seine Karikatur auf den

Plan bringt. Es stimmt auch nicht, dass das
Exodus-Motiv fehlt. Der NAME argumentiert
nicht nur mit der Schopfung, sondern auch mit
dem Exodus. Denn er sagt zu Hiob: «Hast du
einen Arm wie eine Gottheit [...], so will ich
auch dich riihmen, dass dich deine Rechte
befreit hat» (Hiob 40,9.14, vgl. Psalm 44,4:
«Nicht mit ihrem Schwert ja ererbten das Land
sie, ihr Arm, nicht befreite er sie, sondern deine
Rechte, dein Arm»).

Mit Susman konnte man das so erkldren:
Weder fiir die Schopfung noch fiir den Exodus
ist Hiob zustidndig. Aber was sollte Hiob daraus
lernen? Dass er Geschopf ist? Eine befreiende
Erkenntnis ist das nur, wenn die Frage Hiobs
war, ob immer noch gilt, was die Tora gleich
«Am Anfang» verkiindigt: Gott schuf den Him-
mel und die Erde. Und das bekommt er jetzt
zu héren — vom NAMEN selber. Wie er vom
NAMEN selber zu héren bekommt, dass die-
ser sich immer noch zum Exodus bekennt,
immer noch Immanuel ist, Gott mit seinem
Volk. Nur dass diese beiden grossen Utopien,
Schopfung und Exodus, «utopisch» geworden
sind und dass der NAME nicht mehr kann, als
auf sie hinzuweisen. Die Schopfungserzahlung
singt kurz und biindig das Lob des Schopfers
und seiner Schopfung, mit dem Héhepunkt der
Erschaffung des Menschen nach seinem Eben-
bild und der Perspektive der Vollendung, als sei
diese schon Gegenwart («Vollendet hatte Gott
am siebenten Tag seine Arbeit, die er machte,
und feierte am siebenten Tag von all seiner
Arbeit, die er machte» Gen. 2,2). Anihrer Stelle
gibt es hier zwischen dem «Wo warst du, als
ich die Erde griindete?» und Hiob eine Aufrei-
hung von wildem Getier, das nicht unbedingt
fiir die Giite der Schopfung spricht. Und nach
dem Exodus ist nicht vom befreiten Volk die
Rede, sondern es werden die zwei Chaostiere,
Behemoth und Leviathan, aufgefiihrt, die die
Sicht auf den Exodus zerstoren.

Hiobs Situation scheint nach dieser Antwort
keine andere zu sein als vorher. Er wird nicht
aus dem Staub auferstehen (Psalm 113,7), wird
auch weiterhin in Staub und Asche leben miissen
(Hiob 42,6). Aber er weiss jetzt: Mein Erloser
lebt (Hiob 19,24), er hat es vom NAMEN selber
gehort. Nicht «umsonst» hat er dem NAMEN
die Treue gehalten. Seine Warum-Frage («Mein
Gott, mein Gott, warum hast du mich verlas-
sen?») hat eine Antwort gefunden. Denn, wie
Rabbi Levi Jitzchak einmal sagte : «Nicht warum
ich leide, will ich wissen, nur ob ich um deinet-
willen leide.» Nun kann er antworten: «Darum

Neue Wege 10/11.22

lasse ich es genug sein und bin getrostet iiber
dem Staub und der Asche [in denen ich leben
muss]» (Hiob 42,6, eigene Ubersetzung).

Epilog

Nachdem Hiob bewiesen hat, seinerseits den
Bund nicht zu kiindigen, wird er vom NAMEN
auch ausdriicklich gerechtfertigt: «KJHWH
sprach zu Elifas dem Temaniter: Entflammt
ist mein Zorn gegen dich und deine beiden
Freunde, denn nicht habt richtig von mir ihr
geredet wie mein Knecht Hiob» (Hiob 42,7).
So beginnt der Epilog, der erzihlt, wie Hiob
wieder der Gesegnete wird und die Utopie des
guten Lebens nicht langer «utopisch» ist. Aber
bis dahin bleibt Hiob, bleibt der Jude mit seiner
Frage der Protestant gegen eine verkehrte Welt.

Das ist nach Susman auch der Grund,
dass das Judentum das Christentum abweisen
musste. Es musste «die Anerkennung [Christi]
als Messias um der Selbstenthiillung seiner
Messianitit willen versagen, [...] weil in Israel
innerhalb der Geschichte der Messias verhiillt
bleiben muss» (S.118). Dem Judentum — als
Reprisentant der Menschheit — bleibt «allein
das reine Trotzdem der zu allem Wissen para-
doxen Hoffnung, dass auch der letzte, vom
menschlichen Wissen durch die Tiefe der
Schépfung gerissene Riss noch einmal von
einem unwissbaren Ewigen her geheilt werden
wird» (S.159). Erst das «wire das Verstummen
der Frage Hiobs [...] Es wire auch das Verstum-
men der Frage des Volkes [...] Der Tag einer
wiederhergestellten Schépfung, deren heiler
Kern eine neue Menschheit verheisst, wire der
Tag der Ablosung des Volkes» (S. 159 f).

So kann das Buch Hiob gelesen werden: als
Trostbuch, nicht ohne Hoffnung. @

O Dick Boer,*1939, ist Theologe und lehrte an der
Universitdt von Amsterdam. Zuletzt erschien von
ihm: Wir aber hatten so gehofft. Ton Veerkamp:
ein unbequemer Denker. Miinster 2021.

1 Margarete Susman: Das Buch Hiob und das Schicksal
des jiidischen Volkes. Berlin 2022. (Neuauflage, mit
einem Nachwort von Elisa Klapheck). Hinter den
Zitaten zwischen Klammern die Seitenangaben.

2  Emil L. Fackenheim: Was ist Judentum? Eine Deutung
fiir die Gegenwart. Berlin 1999.

3 Ahnlich die Hiob-Auslegung von Karl Barth in
Kirchliche Dogmatik 1V/31, S.443—-448; 459—-470;
486—499: Hiob hatte den Freunden gegeniiber recht,
seinem Schopfer gegeniiber unrecht.

4  Ton Veerkamp: Die Welt anders. Politische Geschichte
der Grossen Erzdhlung. Berlin 2012. S.199-212.

5 Dick Boer: Wenn nichts mehr stimmt ... Hiob rettet den
NAMEN. Berlin 2019. S.145-173.

37



7

>

-.*
AN

gt

S




	Hiob : ein Trostbuch, nicht ohne Hoffnung

