
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 116 (2022)

Heft: 10-11

Artikel: Hiob : eine Geschichte anhaltender Ratlosigkeit

Autor: Thürmer-Rohr, Christina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1008168

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1008168
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hiob:
eine Geschichte

anhaltender
Ratlosigkeit

Christina Thürmer-Rohr

Hiob war ein Selbstdenker. Auf
die Gerechtigkeitsfrage beharrend,

hatte er den Mut, seine
eigene Logik und Moral gegen
die allergrösste denkbare Instanz
anzuwenden. Das macht die
subversive Kraft dieser Geschichte
aus. Sie ist über 2500 Jahre alt,
eine Aussenseitergeschichte und
eine Menschheitsgeschichte:
Hiobs Anklage zieht sich durch
die Geschichte der drei
monotheistischen Religionen, und
auch mit dem modernen Unglauben

haben sich seine Fragen
nicht erledigt.

Die alttestamentarische Geschichte Hiobs handelt

vom Schicksal eines frommen und
wohlhabenden Mannes, der redlich und gottesfürch-
tig gelebt hatte. Eines Tages aber wendet Satan
sich an Gott mit der Idee, dass für die, denen es

gut geht, Frommsein ja eigentlich keine Kunst
sei, Gott solle Hiob doch mal auf die Probe
stellen. Gott willigt ein und gibt Satan freie
Hand. Er darf Hiob alles nehmen, nur nicht das
Leben. Also verliert Hiob in schneller Folge
alles, was er besass. Seine Schafe, Rinder,
Dromedare und Kamele werden gestohlen, seine
Knechte von Feinden erschlagen, seine Kinder
sterben beim Einsturz ihres Hauses. Schliesslich

verliert Hiob auch seine Gesundheit, er
wird todkrank, ist allein, liegt mit bösartigsten
Geschwüren übersät auf einem Strohhaufen.

Zu Beginn seines Unglücks war er seinem
Gott noch treu geblieben. Mit zunehmenden
Schicksalsschlägen aber fängt Hiob an, mit
Gott zu hadern. Er verflucht es, geboren zu
sein, er möchte sterben, er habe die Strafe nicht
verdient, Gott habe einfach Freude daran, ihn
zu quälen, Gott solle ihn in Ruhe lassen, er tue
ihm Unrecht. Hiob steigert sich zu Anklagen,
die zu den ungeheuerlichsten der Bibel gehören1.

Er klagt Gott des Mordes an, er bringe
unterschiedslos Schuldige und Unschuldige
um, alle Versuche, ein gerechtes Leben zu
führen, seien vergeblich. Gott selbst sei der
Unheilbringer, ein Frevler, der auf dem Recht
des Stärkeren bestehe und Macht über Recht
stelle. Er, Hiob, sei unschuldig, und dass Gott
ihn dennoch strafe, sei ein Bruch mit seiner
Zusage, sein Volk zu behüten. Wieso eigentlich
gefalle es Gott, seine eigenen Geschöpfe derart
zu verwerfen und ihnen derart Gewalt anzutun?
Gott sei überhaupt nicht in der Lage, wie ein
Mensch zu empfinden, er wisse nicht, wie es
den Menschen gehe. Gott solle wenigstens mit
ihm reden, sich erklären. Hiob fragt und fragt,
ohne Antwort zu erhalten. Schliesslich erhofft
er gar nichts mehr, aber er besteht auf seinem
Recht, sich vor Gott zu verantworten. «Ich will
reden, antworte du mir.»2

Gott anklagen

Aus einem grossen Donner meldet sich
schliesslich Gottes Stimme. Seine Worte sind
niederschmetternd. Gott verweist auf seine
Allmacht - alles, was existiert, gehöre ihm,
sei seins : Weisst du überhaupt, wer die Erde
gemacht hat? Wo warst du, als ich sie gemacht
habe? Weisst du, wie breit sie ist, weisst du, wo
das Licht, der Schnee, der Regen, der Hagel
herkommen? Wer kann das Gras wachsen
lassen, wer kann machen, dass das Pferd stark ist
und eine schöne Mähne hat, dass die Löwen
und die Raben sich selbst ernähren und ihre
Jungen füttern? Nein, Hiob muss zugeben,
dass er das alles nicht kann. Er verschliesst
seinen Mund mit der Hand, um zu schweigen.

Neue Wege 10/11.22 27



Er bekennt, dass allein Gott das alles vermag.
Und zum Schluss geschieht das grosse Wunder.

Hiob erhält alle seine materiellen Verluste
zurück, er zeugt neue Kinder, lebt noch viele
Jahre, bis er in hohem Alter lebenssatt stirbt.

Abgesehen von diesem Schluss, der
das ganze «kochende Zentrum» der Hiob-
Geschichte auszulöschen scheint3, galt diese
Geschichte als eine, von der man sich besser
fernhält. Das Judentum war bestrebt, Hiob zum
Nichtjuden zu machen, die christliche Kirche
war geneigt, Hiob entweder mit seinen Freunden

zu verwechseln oder ihn in ein Muster an
Geduld zu verwandeln. Was den Aussenseiter
Hiob so gefährlich macht, ist sein Hadern mit
der religiösen Grundüberzeugung, menschliches

Unglück sei die Strafe für Fehlverhalten
und ein frommes Leben werde mit einem glücklichen

Leben belohnt. Hiobs Fragen bezweifeln
diesen Zusammenhang. Für ihn erscheint sein
Unglück als schiere Willkür, als roher Zufall,
ohne Rücksicht auf alle seine Anstrengungen
und guten Absichten. Wer das sagt, attackiert
ein Gottesbild, das mit menschlichem
Wohlverhalten korrespondiert. Wenn Gott aber
wirklich gut und gerecht ist und die Menschen
liebt, wieso schickt er ihnen dann so viel Verlust

und Leid, wieso soll das gerecht sein, wie
sollen Menschen das verstehen, wie können
sie Gott verstehen? Gott kann nicht allmächtig

und zugleich gut sein, er kann nur entweder
gut und schwach oder allmächtig und böse sein.

Gott antwortet mit Gegenfragen, siebzig
insgesamt, die auf Hiobs Anklagen in keiner
Weise eingehen, jedenfalls nicht erkennbar für
nichtgelehrte Bibelleser. Gott ignoriert Hiobs
Fragen, die moralische Fragen sind, und
antwortet mit Beschreibungen einer wilden
physikalischen Naturmacht - Sterne, Ozean, Wüste,
Wolken, Sturm, Schnee, Gewitter - und mit
einem erschlagenden Register seiner Werke
und Geschöpfe: Gämse, Wildesel, Pfau, Adler,
Krokodil, Nilpferd Seine Worte wirken
einschüchternd, boshaft und gereizt, wie der
Sarkasmus eines Übermächtigen gegenüber
einem Wurm4. Sie nehmen keinerlei Bezug zur
Menschenwelt, sie enthalten nicht den geringsten

Hinweis darauf, dass doch auch den
Menschen in diesem Kosmos irgendein Platz
zuerkannt sei. Aus diesen Worten spricht ein «Geist
der Unmenschlichkeit»5, ein fremdartiger Gott,
der die Natur nach seinen Gesetzen zu lenken
beabsichtigt, unabhängig von den besonderen
Bedingungen und Bedürfnissen der Menschen,
eine Welt, die nicht auf die Menschen bezogen
ist und auch ohne Menschen bestehen könnte.
Das aber ist nicht die erlösende Lehre, die Hiob
suchte und brauchte6.

Auch der fragwürdig-versöhnliche Schluss
mildert die Fremdheit nicht. Gott bleibt
ungerecht, denn die Wiederherstellung von Hiobs
Gesundheit und Besitz ist keine Wiedergutmachung.

Die Opfer, die toten Kinder und Knechte,
werden weder bedauert noch zum Leben
erweckt, nur ausgetauscht durch neue Kinder
und neue Knechte. Auf die Frage «Warum?»
bekommt Hiob keine Antwort. Musste die Hiob-
Geschichte so scheinbar freundlich enden, um
ihren ketzerischen Gehalt abzuschwächen und
Gott zu rehabilitieren? Oder wurde Hiob
vielleicht belohnt, nicht obwohl, sondern gerade
weil er mit Gott haderte, sich also als ein echtes

Gegenüber und nicht als ein folgsamer
Untertan erwiesen hatte? Oder beweist das
plötzliche Ende der Qualen nichts als Willkür,

ist es müssig, überhaupt nach konsequenten

Ursache-Wirkungs-Zusammenhängen zu
suchen? Weist der unverständlich bleibende
Lohn auf die Unzulässigkeit und Undefinierbarkeit

eines Gottesbildes hin, das ausserhalb
jeder menschlichen Logik bleibt, womit auch
das Wort «Lohn» seinen Sinn verlöre?

Das glückliche Ende Hiobs lässt einen ratlos

zurück. Gott entzieht sich dem menschlichen

Wunsch, sich von ihm ein verständliches
Bild zu machen. Der Mensch bekommt keine
Einsicht in den göttlichen Willen, es gibt keine
einsichtige Lösung. Jedenfalls ist dieser Gott
kein Vatergott. Es ist ein mitleidloser Naturgott,

der die Naturkräfte nicht moralischen
Gesetzen unterwirft und nicht moralisch handelt.

Hiob dagegen, indem er an der Ungerechtigkeit

der Welt und an einem Gott verzweifelt,
der das Leid unschuldiger Menschen hinnimmt,
stellt moralische Fragen und sucht moralische
Hilfe. Gott fehlt ihm, aber für seine Tyrannei
bringt er keinerlei Bewunderung auf.7 Damit
aber werde Hiob - sagt Ernst Bloch - zum
Richter erhoben, denn trotz seiner Ohnmacht
ist dieser Mensch in der Lage zu reflektieren,
nachzudenken, zu zweifeln. Darin sei er Gott
überlegen, zwar nicht an Macht, aber an Moral,
er «überholt, ja überleuchtet seinen Gott - das
ist und bleibt die Logik des Buches Hiob»8.

Das Hiob-Thema im
Buch der Leiden

von Farid ud-Din Attar
Navid Kermani stellte den alttestamentarischen

Hiob-Text neben ein Werk des persischen

Dichters Farid ud-Din Attar aus dem
12. Jahrhundert, das Buch der Leiden9. Beiden
Texten ist das Hadern mit Gott gemeinsam.
Kermani zeigt, wie sich Hiobs Beispiel durch
die Geschichte des Judentums, des Islam und

28 Neue Wege 10/11.22



der christlichen Moderne zieht und wie die
Anklage gegen Gott die drei monotheistischen
Religionen verbindet. Das Thema des Hadems
gewinnt dadurch seine universale, zeit- und
kulturübergreifende Bedeutung.

Das Buch derLeiden gilt als eines der
abweisendsten, grimmigsten und düstersten Werke
der persischen Literatur und der Weltliteratur.
Es handelt sich um eine Dichtung aus Gleichnissen,

Legenden und mystischen Erfahrungen
mit einem grossen Reichtum an Bildern und
Imaginationen. Die Rahmenhandlung läuft
entlang der Reise eines Wanderers durch den
Kosmos, auf der ihm alles erdenkliche Elend
begegnet; Lug und Trug, Geiz, Habgier und
Kälte, Blindheit, Neid und Engstirnigkeit.

Der Autor Attar, der den biblischen Hiob-
Text gekannt hat, verstärkt dessen aufrührerischen

Inhalt noch, indem er auf einen
versöhnlichen Schluss ganz verzichtet und eher
an die Klagetradition der hebräischen Bibel
anknüpft. Gott versteckt sich hinter den Wolken,

damit die Rufe der Menschen nicht zu ihm
durchdringen können, er macht sie absichtlich
unhörbar.10 Das rückhaltloseste Hadem verlegt
Attar in die Figur der Narren und deren düsteren

Witz. «Man muss Gott die Zähne zeigen,

alles andere hilft nicht.»11 Wird einer gefragt,
was ihn so traurig mache, antwortet er: Gott!
Gott ist der eigentliche Unheilstifter. Niemand
sonst könnte sich das den Menschen widerfahrene

Unglück überhaupt ausdenken und in die
Tat umsetzen. Gott ist ein Sadist.

Die das sagten, waren Aussenseiter. Sie
sprachen aus, was die meisten Gläubigen nicht
einmal zu denken wagten. Attars Protagonisten

sind frei, weil sie politisch und religiös am
Rande der Gesellschaft leben. Sie sprechen
dreist, drastisch, aufrührerisch, und sie werden

ernst genommen. Sie sind nicht nur eine
theologische Provokation, sondern sprechen
eine existenzielle Not und gesellschaftliche
Kritik aus, die der Meinung Nichtbetroffener
zuwiderläuft. Sie sprechen stellvertretend im
Namen der Menschheit. Sie verkörpern eine
metaphysische Revolte, die die Nichtversteh-
barkeit und offensichtliche Willkür menschlichen

Leidens anklagt und von Gott Rechenschaft

verlangt.
Aber trotz ihrer Rebellion können auch die

unflätigsten Ankläger nicht von Gott lassen.
Ihre Auflehnung ist Ausdruck ihrer besonderen

Hingabe. Sie leugnen Gott nicht, sondern
verleumden ihn. Würden sie ihn verneinen,



hätten sie ihm auch nichts mehr vorzuwerfen.
Sie sind ihm aber verfallen, sie glauben

an ihn auf Biegen und Brechen, sie fühlen sich
von ihm verlassen und gequält, sie attackieren
und beschimpfen ihn, spucken seiner Schöpfung

ins Gesicht. Sie nehmen damit in Kauf,
von ihrem Schöpfer nicht mehr geliebt zu
werden.12 Sie wagen sich in eine Einsamkeit hinein,

die ihr Leiden steigert und ihnen vollends
den Boden entzieht. Zugleich aber kann ihnen
ihre Rebellion die Augen öffnen. Kermani sieht
in dem Dichter Attar den Vorboten einer
Aufklärung, die dem Individuum die Verantwortung

zuspricht, Regeln des religiösen Lebens
und Denkens eigenständig zu bestimmen, statt
blind zu befolgen13 - eine bemerkenswerte
Geschichte für einen Dichter des 12. Jahrhunderts

und für eine Kultur, die das Vertrauen in
Gottes Gerechtigkeit ins Zentrum der religiösen

Vorstellungen gerückt hat14.

Nach dem Holocaust

Auschwitz ist der Begriff geworden für den
Zusammenbruch hergebrachter Gottesvorstellungen

und des Glaubens an die menschliche
Fähigkeit, die Geschicke selbst in die Hand zu
nehmen. Diese grösste Bedrohung auch für die

menschliche Seele wird seither immer wieder
mit der Hiob-Frage verknüpft, meist von
jüdischen Stimmen. 1984 hielt Hans Jonas anlässlich

der Verleihung des Leopold-Luca-Preises
der Universität Tübingen einen Festvortrag
unter dem Titel : Der Gottesbegriffnach Auschwitz15.

Jonas bestand darauf, dass man auch
jenseits aller Religiosität und jenseits aller
Entsagungen gegenüber metaphysischen Sinnfragen

über solche Dinge nachdenken könne. Er
argumentierte für einen Gottesbegriff, der auf
das Attribut der Allmacht vollends verzichtet.
Die Vorstellung absoluter Alleinmacht sei ein
Widerspruch in sich, eine sinnlose Vorstellung,
weil Macht nie absolut sei, sondern immer ein
Gegenüber habe, das sie begrenze. Gott habe
die eigene Macht eingeschränkt, indem er
menschliche Freiheit zuliess.16 Statt Machtfülle

sei es gerade dieser Machtverzicht Gottes,

der die Freiheit der Menschen erst möglich
mache und herausfordere. Die Idee menschlicher

Freiheit ist damit zugleich die Idee der
Begrenzung göttlicher Omnipotenz, die Idee
eines Gottes, der sich jede Macht der Einmh
schung in den Lauf der Weltdinge versagt. Die
Übel in der Welt bedeuten somit auch nicht,
dass Gott nicht in der Lage wäre, sie zu
verhindern. Vielmehr wurde den Menschen eine



Mitbestimmung zuteil, mit der in ihrer Hand
liegt, was sie mit dieser Freiheit anfangen.
Mit seinen Schöpfungsakten willigte Gott ein,
nicht länger absolut zu sein.17

Diese Antwort auf das Theodizeeproblem
und auf das Hadern mit menschlichem Leiden
richtet sich nicht mehr gegen einen Gott, der
sich weigert, seine Machtfülle zugunsten seiner

Geschöpfe einzusetzen, und nicht tut, was
er tun könnte. Die Verantwortung liegt beim
Menschen. Der moderne Hiob fordert die
Antwort und damit die Verantwortung allein von
den Menschen, nicht von Gott.

Die schlimmste totalitäre Inszenierung, das

Lagersystem, war darauf aus, die Individualität
und mit dieser die Verantwortungsfähigkeit

der Einzelnen zu zerstören18 und jedes Anderssein

zu löschen. Im Lager gab es keine Aus-
senseiter'innen mehr19, kein «Aussen», nur ein
«Innen», das alle Unterschiede und alles Eigenartige

eliminiert. Und nach dem Lager erlebten

viele Überlebende die nächste Tragödie.20
Sie wurden zur «anormalen Minderheit», für
die es keine Gegenwart und keine Zukunft gab,
nur noch die Vergangenheit des Lagers.21 Sie
schwiegen oder schwiegen im Reden, weil ihre
Lagererfahrungen sie uneinholbar von anderen
Menschen trennten. Mit diesem Schweigen
verschwand auch Hiobs Hadern.

Das Verschwinden der
Aussenseiter*innen

Eine rabiate Antwort auf die jahrtausendealte
Frage nach der Rechtfertigung Gottes fand
die europäische Moderne des 19. Jahrhunderts:

in der Abschaffung Gottes. Gott kann
nur entschuldigt werden durch das völlige
Bestreiten seiner Existenz. Unmöglich, einen
allmächtigen und zugleich gütigen, gerechten,
verstehbaren Gott auch nur zu denken. Ein
allmächtiger Gott, der nichts dazu tut, dass seine
Absichten verstanden und als gerecht beurteilt
werden können, kann kein Gott der Güte sein.
«Gott ist tot», verkündete Nietzsches Narr.
Damit werden Hiobs Klagen zur verlorenen
Mühe. Aber was wird aus dem Hadern, wenn
Gott als dessen Adressat entfällt?

Die Säkularisierungsprozesse, die die Erlösung

der Menschen durch göttliche Kraft ersetzen

wollten durch ihre Fähigkeit zur
Selbsterlösung22, haben in der westlichen Welt eine
Leerstelle hinterlassen, mit der sich auch
Inhalte, Richtung und Vehemenz des menschlichen

Hadems verändert haben. Die
proklamierte Absicht, die Säkularisierung zur
ideologischen Voraussetzung des politischen
Systems und Religion zur Privatentscheidung

zu machen, eine gerechtere Welt von Menschen
selbst erfinden zu lassen und sie als «Herren»
einzusetzen, hat die Erkenntnis einer «rastlosen

Selbstverstörung»23 und zunehmend auch
eine Skepsis gegenüber der Überzeugungskraft
liberaler Demokratien gebracht.

Für Gott - sagt Kermani - war das
fortgesetzte Hadern viel gefährlicher als seine
Toterklärung, denn mit dieser wäre er ja vollends

aus dem Spiel und nicht mehr konfrontiert

mit den Attacken und Verzweiflungen seiner

Geschöpfe.24 Für Attars Narren war eine
Toterklärung Gottes noch undenkbar, für die
realen Ungläubigen von heute aber verschwindet

mit ihr auch die Heftigkeit der eigenen
Attacken, die Inspiration durch das Geheimnis,

die Kreativität der Worte, die Erfahrung
des existenziellen Abenteuers, die Schärfe des
Schreckens.

Zwar durchzieht die Frage «Was ist gerecht,
und warum ich?» die Geschichte mit und ohne
Gott. Aber ohne Gott und ohne eine verort-
bare weltliche Herrschaft oder ein zu
beschuldigendes System scheint das Hadem die Figur
des sich nicht befrieden und trösten lassenden
Aussenseiters und Unruhestifters kaum mehr
hervorzubringen. Das Hadern wird richtungs-
oder gegenstandslos und läuft ins Leere, wenn
Gott als Urheber des Leidens entfällt, wenn
das Leiden geblieben, aber kein Adressat und
keine verortbare Instanz in Sicht ist, auch wenn
Menschen an dieser verzweifelten, sich
aufrieben, sie nicht aufgeben wollten, an ihr aber
auch ihre Intelligenz, ihre Eigenart und ihren
Widerstand schärfen konnten. Einen Ersatz
gibt es nicht.

Wenn der Glaube nur noch zur verschwiegenen

Angelegenheit derjenigen wird, die meinen,

seine völlige Verwerfung könnte sich
vielleicht doch rächen, man sollte sich lieber für
alle Fälle absichern, dann wird Hiobs Hadem
anachronistisch und zur peinlichen
Übertreibung. Das Hadern richtet sich gegen sich
selbst oder gegen Zufällige und Unbeteiligte,
es nimmt die Form von Depressionen oder
Amokläufen an. Oder ein diskretes Exper-
tentum tritt in das Vakuum - Naturwissenschaften,

Hirnforschung, Medizin, Psychologie,

moderne Versicherungssysteme. Die alte
Verknüpfung von Leid und Strafe wird zum
Thema von Therapeutinnen und deren Couch,
ansonsten ist Strafe eine Sache von Polizei
und Justiz. Gott, sofern er noch im Spiel ist,
verflacht zur Trostinstanz - zum «Gott liebt
dich», «Gott versteht alles». Der alte Schock
darüber, dass Gott ein grosser Schrecken ist
oder gar nicht existiert, scheint verschwunden.
Im postmetaphysischen und postideologischen

Neue Wege 10/11.22 31



Zeitalter verändern sich die Mentalitäten der
Mehrheiten und die Symptome ihrer Aussenseiter.

Menschliches Leiden bekommt andere
Ausdrucksformen, und es sieht so aus, als
würde es ohne grösseres Hadern hingenommen

- Stille im Sturm statt Stille vor dem Sturm.
Die heutige Gesellschaft produziert ängstliche

Subjekte, die sich ununterbrochen irgendwie

schuldig oder insuffizient fühlen, denen
es unmöglich wird, alles zu erfüllen und
angesichts der Fülle von Optionen die richtige zu
wählen. Die Unzahl verpasster Möglichkeiten
produziert das ständige Gefühl der Überforderung,

der unheilbaren Unzulänglichkeit. Wer
sich zufriedengibt, erleidet Nachteile, wer sich
nicht zufriedengibt, verliert Chancen und fällt
auf. Wer anderes als sie selbst sollte
verantwortlich sein für diesen klagearmen
Dauerzustand hetzender, nicht mitkommender, sich
reduziert fühlender Individuen? Zwar meint
kaum noch jemand ernsthaft, Leiden sei die
Strafe für ein den Individuen zuzuordnendes
Fehlverhalten - aber für was dann? So kann
niemand mehr «lebenssatt» sterben, wie Hiob
das schliesslich tat.

Das Hadern verliert seine Leidenschaft, sein
Selbstbewusstsein und sein Profil. In einer Zeit,
in der Ungleichheiten des Leidens weder als
gottgewollt gerechtfertigt noch hinter
nationalstaatlichen Mauern versteckt werden können,

bleibt vom Hadern nicht viel mehr als ein
diffuses Ungenügen an uneingelösten Glücksund

Gleichheitsideen und die trotzige Erwartung

der Reparierbarkeit dieser Mängel.
Hiob hatte nach der Logik gefragt, nach der

die vom Leid Betroffenen ausgewählt werden,
nach gerechten Kriterien, die er nicht finden
konnte. In dieser Suche war Hiob «modern».
Modern waren auch die Universalität der
Anklage25 und die Individualität der Auflehnung.

Hiob sprach als Individuum, nicht im
Namen eines Kollektivs, einer Ideologie oder
dergleichen. Er war niemandes Komplize. Er
exponierte sich ungeschützt als Einzelner. Er
war ein Selbstdenker, der den Mut hatte, seine
eigene Logik und Moral gegen die allergrösste
denkbare Instanz anzuwenden. Erbeharrte auf
seiner Gerechtigkeitsfrage, auch wenn sie
antwortlos blieb, auf der Freiheit seines Urteils.
Er verzichtete auf konventionelle Einbettung
und auf Heuchelei. Er nahm in Kauf, einsam zu
sein und abgelehnt zu werden. Er forderte das
Gespräch, unter allen Umständen. Er war
überzeugt, dass er selbst einen abweisenden Gott
braucht, um eine Person zu sein und zu bleiben.

Einen Hiob, der auf dieses Gegenüber
verzichtet, hätte es nie gegeben. Bei allen
unterschiedlichen Auslegungen halten Zweifel und

Ratlosigkeiten, Unschärfen und Mehrdeutigkeiten

der Antworten an und bleibt das Rätsel
dieser Geschichte bestehen. An dieses bleibt
das Vertrauen in menschliche Fähigkeiten
gebunden. •
-> Dieser Text erschien ungekürzt als Kapitel von:

Christina Thürmer-Rohr: Fremdheiten und
Freundschaften. Bielefeld 2019.

0 Christina Thürmer-Rohr, "1936, lehrte an der Techni¬
schen Universität Berlin mit dem Schwerpunkt
Feministische Theorie und Menschenrechte. Sie ist
eine einflussreiche feministische Denkerin und war
eine aktive Mitstreiterin der Zweiten Frauenbewegung,

die mit ihren Analysen zur Komplizenschaft
von Frauen an patriarchalen Verhältnissen
massgeblich die feministischen Debatten mitgeprägt hat.

1 Jürgen Ebach: Streiten mit Gott. Göttingen 1996, S. 93.

2 Das Buch Hiob, Kap. 13, Vers 22.

3 Ernst Bloch: Atheismus im Christentum.
Frankfurt am Main 1985, S. 160.

4 Bloch ebd., S. 153.

5 Bloch ebd., S. 154.

6 Bloch ebd., S. 159.

7 Louis de Bernières: Das Buch Hiob. In: Offenbarungen.
Frankfurt am Main 2006, S. 77-84.

8 Ernst Bloch: Atheismus und Christentum. A. a. O., /
S. 152.

9 Navid Kermani : Der Schrecken Gottes. Attar, Hiob und
die metaphysische Revolte. München 2005.

10 Altes Testament, Klagelieder 3, Vers 43-48.
11 Kermani: S. 184.

12 Kermani: S.38.
13 Kermani: S. 85.

14 Kermani: S. 171.

15 Hans Jonas: Der Gottesbegriff nach Auschwitz.
Frankfurt am Main 1987.

16 Ebd., S.43.
17 Ebd., S.45.

18 Louis de Bernières: Das Buch Hiob. A. a. O.

19 Herta Müller: Atemschaukel. München 2009, S.230.

20 Elie Wiesel, a. a. O., S.528 ff.
21 Elie Wiesel, a.a.O., S. 529.

22 Giacomo Marramao : Die Säkularisierung der west¬
lichen Welt. Frankfurt am Main 1999, S. 112.

23 Max Horkheimer / Theodor W. Adorno: Dialektik der
Aufklärung. Frankfurt am Main 1988, S. 1.

24 Navid Kermani: Der Schrecken Gottes. A. a. O., S.38.

25 Diese Universalität wird unter anderem von Elie
Wiesel zurückgewiesen mit dem Argument der Singularität

jüdischer Geschichte und jüdischen Leidens:
siehe Jean-Michel Chaumont: Die Konkurrenz der Opfer.
A. a. O., S.94 ff.

32 Neue Wege 10/11.22



cV\e i«-W wsicU <v\
(cu'mtK piv\j<^ tu Kilteh, °"e

9'o<rtO\ tnjross .s«*4.


	Hiob : eine Geschichte anhaltender Ratlosigkeit

