
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 116 (2022)

Heft: 10-11

Artikel: Die Unterbrechung denken

Autor: Ramminger, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1008166

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1008166
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die
Ùnterbrechung

denken
Michael Ramminger

Die Gegenwart ist geprägt von
Krisen und Katastrophen.
Der Fortschritt kann es nicht
richten. Hilft messianisch-
apokalyptisches Denken weiter?
Eine Auseinandersetzung mit
den jüdischen Denkern
Walter Benjamin und Gershom
Scholem, Geistesverwandten
von Margarete Susman.

Die Klimakatastrophe, der Abschied von der
Vorstellung einer Welt ohne Kriege und jetzt
schon Hunderte von kriegerischen Konflikten
um Rohstoffe - von Öl über seltene Erden bis
hin zu Wasser - verdunkeln die Zukunft. Das
«Weiterso» wird nicht wirklich in Frage gestellt.
Können uns Überlegungen des jüdischen
Philosophen Walter Benjamin (1892-1940) eine
Antwort auf die zwanghaften und scheinbar
aussichtslosen und in die Katastrophe laufenden
kapitalistischen Prinzipien bereithalten?

In seinem Fragment Kapitalismus als
Religion1 schreibt Walter Benjamin 1921 von einer

Bewegung des «Aushaltens bis ans Ende», die
dem Kapitalismus innewohne. Hannah Arendt
hatte es als «in den Untergang schreitenden
Fortschritt» bezeichnet und Walter Benjamins
Fragment zitiert: «Der Engel der Geschichte
[...] hat das Antlitz der Vergangenheit
zugewendet. Wo eine Kette von Begebenheiten vor
uns erscheint, da sieht er eine einzige
Katastrophe, die unablässig Trümmer auf Trümmer

häuft und sie ihm vor die Füsse schleudert.»

Der «einzigen Katastrophe, Trümmer
um Trümmer» setzt Benjamin den «apokalyptischen

Sprung in Umkehr, Sühne, Reinigung,
Busse» gegenüber.

Messianisch und
apokalyptisch denken?

Auch wenn uns das Unterbrechende, das
Apokalyptische und das Messianische zunächst
einmal fremd erscheinen und uns keinen Ausweg

aus den real existierenden Katastrophen
aufzuzeigen scheinen, bleibt doch die Frage,
inwieweit diese Figuren zu einer notwendigen
Unterbrechung der Verhältnisse beitragen können.

In meinen Augen ist es sinnvoll, auf die
jüdische Vorstellung des Messianischen und
der Apokalyptik zurückzugreifen, auch wenn
allein die Erwähnung des Begriffs «Apokalyptik»

den Verdacht von Verschwörungstheorie
und abstruser Geschichtsvorstellung hervorrufen

mag. Eine solche Assoziation verweist nur
auf den Bann, dem wir unterliegen: dem Bann
einer zeitlosen Zeit, die kein Ende kennt, deren
Ende wir uns nicht zu denken trauen. Natürlich
setzen wir hier nicht auf den Mythos des
Fortschritts, den Benjamin kritisierte und der sich
angesichts der ökologischen Krise desavouiert
zu haben scheint. Aber was trauen wir uns dann
eigentlich zu denken und zu glauben?

Der jüdische Religionsphilosoph Gershom
Scholem (1897-1982) hat in seinem Aufsatz
Zum Verständnis der messianischen Idee im
Judentum2 darauf bestanden, dass der Messia-
nismus Bestandteil jüdischen Selbstverständnisses

war und ist - selbst über die Katastrophe
der Zerstörung des Tempels hinaus. Die messianische

Idee im Judentum ist zudem unlösbar
mit der Vorstellung verknüpft, dass die Erlösung

sich auf dem Schauplatz der Geschichte
und im Medium der Gemeinschaft vollzieht.
Er unterscheidet zwischen einem restaurati-
ven Messianismus, also einem Rekurs auf die
Wiederherstellung einer Vergangenheit (auch
wenn es sie so nie gegeben hat), und einem
utopischen Messianismus, der etwas völlig
Neues erhofft: «Das ganz Neue hat Elemente
des ganz Alten, aber auch dieses Alte selber ist

20 Neue Wege 10/11.22



gar nicht das realiter Vergangene, sondern ein
vom Traum Verklärtes und Verwandeltes, auf
das der Strahl der Utopie gefallen ist» (S. 13).
Und - so schreibt Scholem - das Messianische
geht eigentlich immer einher mit dem
Apokalyptischen. Das ist nicht immer eindeutig: Es
umfasst die Vorstellung eines katastrophischen

Endes angesichts des Katastrophischen
der Welt. Es umfasst durchaus auch die
Vorstellung von zwei Äonen, dieser Welt und der
kommenden Welt, also die Vorstellung von der
Übergangslosigkeit ebenso wie die Vorstellung
vom Jüngsten Gericht und der Katastrophalität
der Erlösung.

Das Grauen
und der Trost

Drei Elemente des Messianismus möchte ich
festhalten:

1. Im Messianismus gibt es die Vorstellung
des revolutionären, umstürzlerischen
Moments im Übergang zur messianischen
Zukunft. Apokalyptisches Denken enthält
immer ein Moment des Grauens und des
Trostes : die Schrecken der realen historischen

Verhältnisse und ihr Ende im Ende
von Krieg, Ausbeutung und Zerstörung.

2. Immer wird die Übergangslosigkeit von
Geschichte und Erlösung betont: Die Bibel
kennt keinen Fortschritt in der Geschichte
zur Erlösung hin. Die Erlösung ist kein
Ergebnis innerweltlicher Entwicklungen,
wie etwa in den modernen abendländischen

Umdeutungen des Messianismus seit
der Aufklärung. Die Erlösung ist der
Einbruch der Transzendenz in die Geschichte,
«ein Einbruch, in dem die Geschichte selbst
zugrunde geht» (S. 25).

3. Natürlich birgt diese Überzeugung die
Gefahr pessimistischer Weltüberzeugung.
Scholem schreibt dazu: Es kann keinen
messianischen Aktivismus geben. Auf die
Frage, ob der Mensch seine eigene Zukunft
bewältigen kann, lautet die Antwort des
Apokalyptikers: Nein! (S. 33).

Aber es gibt ein weiteres Moment der Apo-
kalyptik, das das Tor zur Geschichte wieder
öffnet: «Es liegt in der Natur der messianischen

Utopie ein anarchisches Element, die
Auflösung alter Bindungen, die in dem neuen
Zusammenhang der messianischen Freiheit
ihren Sinn verlieren. Das Ganz-Neue, das die
Utopie erhofft, tritt damit in eine folgenreiche

Spannung zu der Welt der Bindungen und des
Gesetzes, die die Welt der Halacha [und aller
Gesetze, M. R.] ist» (S.42).

Die apokalyptische Vision historischer
Schrecken, die mit der messianischen Utopie
verbunden ist, führt zugleich in einen Antino-
mismus, in eine kritische Haltung gegenüber
Gesetzen und Verordnungen, die durchaus
in die «paulinische Freiheit» revolutionärer,
anarchischer Existenz mündet, trägt aber eben
immer den Vorbehalt der «Unerlöstheit» mit
sich. Es ist die anarchische Vision der Befreiung

von den Beschränkungen aus einer uner-
lösten Weltanschauung. Dieser Antinomismus
ist natürlich im Christentum immer dem
Verdacht des Antijudaismus ausgesetzt. Dagegen
ist festzuhalten, dass er durchaus spezifisches
Moment jüdischer Mystik gewesen ist. Scholem

selbst vermutet liict eine iuuctjüüiselic
Auseinandersetzung zwischen rabbinischem
und mystischem Judentum. Das Christentum
hat gerade in seiner Vorstellung, dass der Messias

bereits gekommen sei, in seinen revolutionären

Perspektiven auf das erste Testament
zurückgreifen müssen. Denn vor allem hier
war ja die Überzeugung in den Texten überragend,

dass sich Befreiung und Erlösung «auf
dem Schauplatz der Geschichte» (Scholem)
vollziehen muss.

Herrschende Verhältnisse
in Trümmern

Ich komme zu Walter Benjamin zurück. In zwei
weiteren kleinen Fragmenten, die zehn Jahre
nach Kapitalismus als Religion geschrieben
wurden, tauchen meines Erachtens solche
apokalyptischen Motive wieder auf und bestärken

das Moment des Antinomistischen,
Anarchischen für einen Blick auf die Geschichte.
Diese Motive sehe ich als Bausteine einer
notwendigen Hermeneutik, die uns vom Mythos
des ewigen, verhängnisvollen Fortschritts
befreien könnte.

In seinem Text Erfahrung und Armut3
schreibt Benjamin von der Tatsache, dass
in dieser Zeit, also Anfang der 1940er Jahre,
alle Erfahrungen Lügen gestraft worden seien,
«die strategischen durch den Stellungskrieg,
die wirtschaftlichen durch die Inflation, die
körperlichen durch den Hunger, die sittlichen
durch die Machthaber» (S.219). Er will gegen
diese Erfahrungsarmut als einer Art Barbarentum

(als «Barbarinnen» werden jene verstanden,

denen weder die Kultur noch die Erfahrung

etwas gilt) ein «neues» Barbarentum
setzen, das er positiv konnotiert. Er versucht,
die Erfahrungsarmut positiv zu wenden, weil

Neue Wege 10/11.22 21



sie dazu bringt, «von vorn zu beginnen; von
Neuem anzufangen; mit Wenigem auszukommen;

aus Wenigem heraus zu konstruieren
und dabei weder rechts noch links zu blicken»
(S.216). Dieses «neue» Barbarentum zeichnet

sich durch «[gjänzliche Illusionslosigkeit
über das Zeitalter» aus, das dennoch durch ein
«rückhaltloses Bekenntnis zu ihm»
gekennzeichnet ist. Für mich erstaunlich steht
Benjamin damit einerseits durchaus in der Tradition

apokalyptischer Bilder der Freiheit vom
Überkommenen - Vorstellungen, Gesetze
und Paradigmen -, die auf der Illusionslosigkeit

über die Geschichte beruht. Aber setzt er
hier nicht zugleich noch auf ein Neues, auf die
Moderne, auf die Avantgarde, die Zukunft als
eine Geschichtsbewegung, die sonst ganz
untypisch für ihn ist? Über die kommende
Wirtschaftskrise und den Krieg macht Benjamin
sich keine Illusionen: «In der Tür steht die
Wirtschaftskrise, hinter ihr ein Schatten, der
kommende Krieg» (S.219). Er fordert
ebendeshalb ein neues Barbarentum, das mit dem
alten bricht und sich von ihm nicht gefangen
nehmen lässt.

Im fast zeitgleich erschienenen Text Der
destruktive Charakter4 beschreibt Benjamin
einen Umgang mit und in der Welt, der ebenfalls

jenes antinomistische, für die Apokalyp-
tik typische und deshalb wohl aus ihr entnommene

Moment enthält : das Aufräumen mit und
in der Welt, das deren Plausibilitäten, ihre Kultur,

also auch ihre Regeln und ihre Logik nicht
nur verwirft, sondern sie zur Seite räumen will.
Benjamin formuliert dies so: «Der destruktive
Charakter kennt nur eine Parole : Platz schaffen;

nur eine Tätigkeit: räumen. Sein Bedürfnis

nach frischer Luft und freiem Raum ist
stärker als jeder Hass» (S. 396). Der destruktive

Charakter, den Benjamin hier als Hermeneutik

vorschlägt, hat nichts Kreatives, nichts
Schöpferisches, er will auch nicht verstanden
werden. Ebenso wie die «positive Barbarei»
ist der destruktive Charakter ein Gegenbild
gegen die vermeintlich konstruktiven Charaktere,

die doch nichts anderes als die Bewahrung
des ewig Gleichen, des Bequemen, den ewig
gleichen Gang der Dinge wollen. Benjamin
nennt sie die «Etui-Menschen», wobei für ihn
das Etui der Inbegriff der Bequemlichkeit ist.

Dabei handelt es sich nicht nur um
«Kulturkritik». Walter Benjamin schliesst hier
vielmehr an sein Geschichtsbild und seine Kritik
des leeren Fortschreitens an, an das Aushalten

bis ans Ende, an den nicht umkehrenden
Kapitalismus. Dem Menschen des destruktiven
Charakters ist nämlich das «unbezwingliche
Misstrauen in den Gang der Dinge» zutiefst



eingeschrieben, er ist der Mensch, dem die
Geschichte als Katastrophe bewusst ist und
deshalb der eigentlich historische Mensch.
Sein Grundaffekt ist der permanente Verdacht,
«dass alles schiefgehen kann» (S. 398).

Ich meine, dass dieser destruktive Charakter

eng am apokalyptischen Denken liegt: Er
hat das Bewusstsein davon, dass die Geschichte
Trümmer um Trümmer aufhäuft, und zugleich
das Bewusstsein davon, dass die herrschenden
Verhältnisse in Trümmer gelegt werden können
und müssen. Der Apokalyptiker weiss darum,
dass die herrschenden Regeln, Ordnungen
und Reden über den Gang der Welt die dahinter

liegenden Katastrophen verdecken und vor
der Hoffnung auf Erlösung keinen Bestand
haben und dass die Befreiung von ihnen
deshalb einem messianischen Strahl folgen muss:
«Kein Augenblick kann wissen, was der nächste
bringt. Das Bestehende legt er (der destruktive
Charakter) in Trümmer, nicht um der Trümmer,
sondern um des Weges willen, der sich durch
sie hindurchzieht» (S. 396).

Der subversive Blick
der Apokalyptik

Ich möchte hier daran erinnern, dass dieser
subversive Blick der Apokalyptik und ihre Bedeutung

für unsere Wahrnehmung von Geschichte
auch in die politische Theologie von Johann
Baptist Metz Einzug gehalten hat: «Die
apokalyptischen Texte sprechen vom Ende der Zeit
und der Geschichte, rücken die Unterbrechung
nahe heran. [...] Im subversiven Blick der
Apokalyptik ist die Zeit selbst voll Gefahr. Sie ist
nicht einfach jene evolutionär zerdehnte, leere
und überraschungsfreie Unendlichkeit, in die
wir widerstandslos unsere Fortschritte
projizieren. [...] Gott wird nicht gesehen als das
Jenseits der Zeit, sondern als ihr andrängendes
Ende, ihre Begrenzung, ihre rettende
Unterbrechung. Denn im Blick der Apokalyptik
erscheint die Zeit vor allem als Leidenszeit.»5
Messianisches Denken im theologischen Sinn
ist im Vorgriff auf das unverfügbare Gericht,
die neue Welt und die Resurrektion (die
Auferstehung von den Toten) immer auch eine
Form von Insurrektion, von Aufstand. Er
unterwirft sich den herrschenden Formen von
Politik nicht, sondern definiert gesellschaftliche

Praxis neu. Messianisch-apokalypti-
sches Denken entfremdet sich dieser Welt, es
verwirft ihre Verhältnisse und ihre Logik. Es
setzt dagegen die Hoffnung auf eine Welt, die
alle umschliesst. Dadurch entsteht ein anderes

Modell von Globalisierung, das sich nicht
damit abfindet, dass es anders nicht sein könne.



Es ist eine Globalisierung, die an den Grenzen
des Eigenen nicht haltmacht und auch die realen

Grenzen und gesellschaftlichen Zerklüftungen

- zwischen Armut und Reichtum, zwischen
Rassismus, Ethnizität und Menschenrechten -
für ungültig erklärt.

Ein solches antinomistisches Denken und
Leben aber ist eben nur möglich, wenn man die
Begrenztheit der Zeit ernst nimmt und ein
«Jenseits» für möglich hält. Dann allerdings entwickelt

messianisches, apokalyptisches Denken
ein ungeheuer kreatives idéologie- und
gesellschaftskritisches Potenzial, das sich weder in
seiner Fantasie noch in seiner Praxis von den
vorgegebenen Sachzwängen und behaupteten

Endzuständen reglementieren lässt,
sondern die schöpferische Kraft menschlicher
Möglichkeiten freisetzt. In einem solchen
Antinomismus wird auch der Vorschlag einer
Verweigerung herrschender diskursiver und
symbolischer Praxen (Machbarkeitszwänge,
Effizienzkriterien, Qualitätsdefinitionen,
Körpervorstellungen und -ideale) sichtbar, die im
anarchischen Wesen nicht erst widerlegt werden

müssen, um sie zu verweigern. Sie werden
schlicht für entwertet angesehen, und dagegen
wird eine Praxis der Konstruktion und
Rekonstruktion eigener Diskurse gesetzt. Es geht
darum, das Bestehende in Trümmer zu legen,
um den darunterliegenden Weg freizumachen.

Im Kapitalismus erscheint das Messiani-
sche nicht als Versöhnung der Schöpfung durch
den Bruch mit dem Alten, sondern als
«abendländische Eschatologie»: als Fortschrittswahn,
als die ewige Spirale. Diese Spirale aber besitzt
keinen Enthusiasmus mehr, sie stellt sich
ironischerweise als Nihilismus dar, als der Wille
zum nackten Überleben. Denn der Kapitalismus

kennt keine wirkliche Transzendenz. Er
ist nicht in der Lage, ein Jenseits zu denken,
das die Welt gerade ernst nimmt. Im Kapitalismus

erhoffen sich doch alle die Rettung als
«Bewahrung des nackten Lebens», nicht als
Befreiung und Überwindung der Verhältnisse.
Von der messianischen Freiheit, die sich unter
eigenen, nicht vorgegebenen Regeln konstituiert,

ist uns jedenfalls wenig geblieben. Der
Gott des Kapitalismus wird uns, die Welt und
die Menschheit nicht retten. •
O Michael Ramminger, *1960, ist katholischer Theologe

und Mitgründer des Instituts für Theologie und
Politik (ITP) in Münster.

1 Walter Benjamin: Kapitalismus als Religion.
In: Gesammelte Schriften. Hg. von Rolf Tiedemann/
Hermann Schweppenhausen, Frankfurt am Main 1977,
Bd. VI, S. 100 ff. Veröffentlicht auch in: Neue Wege
9.21, S.27 f.

2 Gershom Scholem: Zum Verständnis der messiani¬
schen Idee im Judentum. In: Judaica I, Frankfurt am
Main 1963, S.7-74.

3 Walter Benjamin: Erfahrung und Armut. In: Gesam¬
melte Schriften. Hg. von Rolf Tiedemann/Hermann
Schweppenhäuser, Frankfurt am Main 1977, Bd. VI,
S. 213—219.

4 Walter Benjamin: Der destruktive Charakter.
In: Gesammelte Schriften. Hg. von Tillman Rexroth,
Frankfurt am Main 1980, Bd. IV-1, S. 396-398.

5 Johann Baptist Metz: Gott in Zeit In: Gesammelte
Werke. Freiburg/Basel/Wien 2017, Bd. IV, S.95.

24 Neue Wege 10/11.22


	Die Unterbrechung denken

